Tibetan Sanskrit Works Series

Volume V

# JNANAŚRIMITRANIBANDHĀVALI

Edited by
Prof. Anantalal Thaking
Former Director,
K. P. Jayaswal Research Insulance
Patna

#### Director

K. P. JAYASWAL RESEARCH INSTITUTE, PATNA - 800001

First Edition 1959 Second Edition 1987

© Government of Bihar

Price: Rs. 130.00

Printed in India by
Ratna Printing Works, B 21/42 A, Kamachha, Varanasi - 221010

Published under the Patronage of The Government of the State of Bihar

General Editor
PROFESSOR P. N. OJHA

Director

K. P. Jayaswal Research Institute, Patna

# JÑĀNAS RĪMITRANIBANDHĀVALI

(Buddhist Philosophical Works of Jñānaśrīmitra)

Edited By
PROF. ANANTALAL THAKUR

KASHI PRASAD JAYASWAL RESEARCH INSTITUTE
PATNA
1987

# ज्ञानश्रीमित्रनिबन्धावलिः

Dr. Helmit Krasser 16 74

Dr. Helmit Krasser 16 914 98 74

Tol. I Fak. 14.69 1.914 98 74

श्रीमद् अनन्तलालठक्कुरदेवशर्मणा सम्पादिता

काशी-प्रसाद-जायसवाल-शोधसंस्थानम् पटना १९८७ प्रथमं संस्करणम् १९५९ द्वितीयं संस्करणम् १९८७

© बिहार राज्य सरकार मूल्य: ६० १३०.००

मुद्रक रत्ना प्रिटिंग वक्सं बी० २१/४२ ए०, कमच्छा, वाराणसी–२२१०१०

#### **BIBLIOGRAPHY AND ABBREVIATIONS**

अनेकान्तजयपताका—GOS, Baroda अनेकान्तव्यवस्थाप्रकरणम्—Vijayanemisūrīśvara Series, Saurastra अभिधर्मकोशः—Kashi Vidyapitha. Varanasi अभिसमयालङकारालोकः [ अ. अ. आ. ] - GOS, Baroda आत्मतत्त्वविवेकः [ आ. त. वि., ATV ]—Bibl. Indica & Varanasi Edns. आत्मतत्त्वविवेककल्पलता [ ĀTVK ]—Bibliotheca Indica, Calcutta जैनदार्शनिकसाहित्य अने प्रमाणविनिश्चय (श्रीजम्ब्विजयजी) Jainasatyaprakāśa, XVII तत्त्वसंग्रहः पञ्जिकान्वितः [त. स. ] -GOS, Baroda तर्कभाषा—GOS, Baroda तत्त्वचिन्तामणि:—Bibliotheca Indica, Calcutta धर्मोत्तरप्रदोप:—Tibetan Sanskrit Works Series, KPJ Institute, Patna नयविवेक: तत्त्वसिंहत:—Madras University Series न्यायकणिका (विधिविवेकटीका)—Varanasi न्यायक्मृदचन्द्र:—M. C. Jain Series, Bombay न्यायखण्डखाद्यम्—Ahmedabad न्यायलीलावती—NSP, Bombay न्यायवार्तिकं तात्पर्यटीका [ता. टी. ] सिहतम्—Calcutta Sanskrit Series न्यायवातिकतात्पर्यपरिशृद्धि —Bibliotheca Indica, Calcutta न्यायिवनिश्चयविवरणम्—Jñānapītha Mūrtidevī Jain Series, Varanasi न्यायसिद्धान्तमाला—Varanasi न्यायावतार: दिप्पनसिंहत:—Svetambara Jain Conference, Bombay पदार्थमाला—Varanasi प्रज्ञापार्गितापिण्डार्थ:-Journal, Royal Asiatic Society, 1947 प्रमाणवार्तिकं मनोरथटीकासहितम् [प्र. वा.]—Journal, BRS, Patna प्रमाणवातिकभाष्यम् [प्र वा.भा.]—Tib.Sans. Works Series KPJ Inst, Patna बोधिचर्यावतार: [ बो. अ. ] - Buddha Vihara, Lucknow. मध्यमककारिका [ म. का. मा. का. ] -Bibliotheca Buddhica मध्यमककारिकावृत्तिः [ म. वृ. ]—Bibliotheca Buddhica

मध्यान्तविभागः [ म. वि. ]—Transcript from Bihar Research Society महाभारतम्—Gita Press, Goraklıpur महाभाष्यम् प्रदोप [ म. भा. प्र. ] सहितम्—NSP, Bombay महायानोत्तरतन्त्रम [ उ. त. ]—Bihar Research Society, Patna रत्नकीर्तिनिबन्धावली—KPJ Institute, Patna वादिविनोद:-Syamacharan Sanskrit Series, Allahabad विज्ञप्तिमात्रतासिद्धि-त्रिशिका—Paris वैशेषिकदर्शनम् - Mithila Institute Series, Darbhanga शास्त्रवार्तासमञ्चयस्वोपज्ञटीका इलोकवातिकम् — Madras University Series इलोकवातिककाशिका—TSS, Trivandrum इवेताश्वतरोपनिषत-Gita Press, Gorakhpur समाधिराजसत्रम्—Gilgit Manuscripts, Vol II सर्वदर्शनसंग्रह—BORI, Poona सामान्यद्वपणिदनप्रसारिता—Six Buddhist Nyaya Tracts, Bibl. Indica सभाषितरत्नकोष: - Harvard Oriental Series स्याद्वादमञ्जरी—Rayacandra Jain Series, Bombay स्याद्वादरत्नाकर:—Arhatamata Prabhakara Series हेतुबिन्दुटोका—GOS, Baroda Age of Imperial Kanauj-Bharatiyavidyabhavan, Bombay Aspects of the Doctrines of Maitreyanatha and Asanga, C. U. Buddhist Logic-Bibliotheca Buddhica-Reprints Catalogue of the Tibetan Buddhist Canons-Tohoku History of Indian Logic-Calcutta University History of Navya-Nyāya in Mithilā-Mithila Institute Series Journal, Buddhist Texts Society, Calcutta Journal, Oriental Institute [JOI], Baroda Nava-Nalanda Research Publication—Nalanda Pre-Dignaga Buddhist Texts on Logic-GOS, Baroda 2500 Years of Buddhism-Govt, of India Publication

# CONTENTS

| 1. Forev                     | vord by the Government of the State of I | Bihar           |
|------------------------------|------------------------------------------|-----------------|
|                              | graphy & Abbreviations                   |                 |
| 3. Prefac                    | ce of the Second Edition                 | I-II            |
| 3. Preface of first edition  |                                          | III-VIII        |
| 4. Introduction in English   |                                          | 1-42            |
| ५. संस्कृत प्रस्तावना        |                                          | ४३–६७           |
| ६. ज्ञानश्रोमित्रनिबन्धावलिः |                                          | 9-402           |
| ?.                           | क्षणभङ्गाध्यायः                          | १-१५९           |
|                              | (क) पक्षधर्माधिकारः                      | <b>१-</b> १०    |
|                              | (ख) अन्वयाधिकारः                         | ११-५९           |
|                              | (ग) व्यतिरेकाधिकार:                      | ६०-१०६          |
|                              | (घ) अहेतुकविनाशिषकारः                    | १०७-१५९         |
| ٦.                           | व्याप्तिचर्चा                            | 261-838         |
| ₹.                           | भेदाभेदपरीक्षा                           | १७९-१८२         |
| ٧.                           | अनुपलिब्धरहस्यम्                         | १८३-१९०         |
| 4.                           | सर्वशब्दाभावचर्चा                        | १९१-१९९         |
| ξ.                           | अपोहप्रकरणम्                             | २०१-२३२         |
| 9.                           | ईश्वरवाद:                                | २३३–३१६         |
|                              | (क) पूर्वपक्षसंक्षेपः                    | २३३-२४२         |
|                              | (ख) संक्षेपदूषणम्                        | <b>२४३</b> –२६२ |
|                              | [वार्तिकसप्तरलोकी                        | २६३]            |
|                              | (ग) वार्तिकसप्तश्लोकीव्याख्यानम्         | २६५-३१६         |
|                              | प्रथमः खण्डः                             | २६५-२७८         |
|                              | द्वितीयः खण्डः                           | २७९-२९६         |
|                              | तृतीयः खण्डः                             | २८७–३१६         |
| 6.                           | कार्यकारणभावसिद्धिः                      | ३१७–३२२         |
| ۹.                           | योगिनिर्णयप्रकरणम्                       | 373-383         |

| १०.                  | अद्वैतबिन्दुप्रकरणम्   |  | 384-384  |  |
|----------------------|------------------------|--|----------|--|
| ११.                  | साकारसिद्धिशास्त्रम्   |  | ३६७-५१३  |  |
|                      | (क) प्रथमः परिच्छेदः   |  | ३६७-३८६  |  |
|                      | (ख) द्वितीयः परिच्छेदः |  | 320-888  |  |
|                      | (ग) तृतीयः परिच्छेदः   |  | ४१२-४३६  |  |
|                      | (घ) चतुर्थः परिच्छेदः  |  | ४३७-४६५  |  |
|                      | (ङ) पञ्चमः परिच्छेदः   |  | ४६६-४८२  |  |
|                      | (च) षष्ठः परिच्छेदः    |  | ४८३-५१३  |  |
| १२.                  | साकारसंग्रहस्त्रम्     |  | 484-406  |  |
|                      | (क) प्रथमः परिच्छेदः   |  | 484-426  |  |
|                      | (ख) द्वितीयः परिच्छेदः |  | ५२९-५४२  |  |
|                      | (ग) तृतीयः परिच्छेदः   |  | ५४३ -५५७ |  |
|                      | (घ) चतुर्थः परिच्छेदः  |  | 442-402  |  |
| ७. सूचीपत्राणि       |                        |  | ५८९-६४२  |  |
|                      | १. विशिष्टनामसूची      |  | ५७६-५८२  |  |
|                      | २. श्लोकार्धसूची       |  | ५८३-६१६  |  |
|                      | ३. लोकोक्तिसूची        |  | ६१६-६१७  |  |
|                      | ४. विशिष्टशब्दसूची     |  | ६१७–६४२  |  |
| ८. संयोजनं संशोधनं च |                        |  |          |  |

# FOREWORD BY THE GOVERNMENT OF THE STATE OF BIHAR



- 1. The Government of Bihar established the K. P. Jayaswal Research Institute at Patna in 1951 with the object interalia, to promote historical research, archaeological excavations and investigations and publication of works of permanent value to scholars. The Institute alongwith the five others was planned by this Government as a token of their homage to the tradition of learning and scholarship for which ancient Bihar was noted. Apart from the Kashi Prasad Jayaswal Research Institute, five others have been established to give incentive to research and advancement of knowledge-the Nalanda Institute of Post-graduate Studies and Research in Pali and Buddhist Learning at Nalanda, the Mithila Institute of Post-graduate Studies and Research in Sanskrit Learning at Darbhanga, the Bihar Rashtrabhasha Parishad for advanced Studies and Research in Hindi at Patna, the Institute of Post-graduate Studies and Research in Jainism and Prakrit Learning at Vaishali and the Institute of Post-graduate Studies and Research in Arabic and Persian Learning at Patna.
- 2. As a part of this programme of rehabilitating and reorientating ancient learning and scholarship, the K.P. Jayaswal
  Research Institute has undertaken the editing and publication
  of the Tibetan Sanskrit Text Series with the co-operation of
  scholars in Bihar and outside. Another series of Historical
  Research works for elucidating the history and culture of Bihar
  and India has also been started by the Institute. The Government of Bihar hope to continue to sponsor such projects and
  trust that this humble service to the world of scholarship and
  learning would bear fruit in the fulness of time,

# GENERAL EDITOR'S NOTE

The K. P. Jayaswal Research Institute has great pleasure in bringing out the second edition of Jñānasrīmitranibandhāvali edited by Prof. Anantalal Thakur. Its first edition was published in 1959 but became out of print very soon. Considering the pressing demand for the book, it was sent to the press much earlier, but circumstances beyond our control have been responsible for such delay. Ultimately we had to change the the press and the press-copy could be sent in 1986; and now the book is available for scholars and readers.

The author of this book Jñānaśrīmitra was an erudite scholar of the Vikramaśilā University. He was a Buddhist logician of the school of Dharmakīrti. His twelve treatises are published in this volume. They are (1) Kṣaṇabhaṅgādhyāya, (2) Vyāpticarcā, (3) Bhedābheda-parīksā, (4) Anupalabdhicarcā, (5) Sarvasabdābhāvacarcā, (6) Apohaprakaraṇa, (7) Īśvaravāda, (8) Kāryakāraṇabhāvasiddhi, (9) Yoginirṇayaprakaraṇa, (10) Advaitabinduprakaraṇa, (11) Sākārasiddhiṣāstra and (12) Sākārasaṅgrahasūtra. These texts are based on different topics. Some are purely logical; some are epistemological; others are metaphysical. The remaining are 'Theological' and some are concerned with the transcendental intuition of the Yogins etc.

It is a matter of great satisfaction that the twelve nibandhas of Jñānaśrīmitra of the first edition were well-received, reviewed and utilised by scholars

It is hoped that the present second edition of Jñānaṣrīmitranibandhāvali will receive generous welcome from the world of scholars

### PREFACE TO THE SECOND EDITION

Twelve tracts of Jñānaśrīmitra were first published by the Kashi Prasad Jayaswal Research Institute, Patna in 1959 under the Title Jñānaśrīmitranibandhāvali. It was well-received by the world of scholars, favourably reviewed in Indian and foreign scholarly journals utilised in scholarly works including doctoral dissertations. Some of the tracts have been translated into modern languages. Some more have been prescribed as text-books for the P. G. Examinations of the different Universities.

The work soon went out of print. But there was a persistent demand for copies. The press copy of the revised text was sent to a press as early as 1976. But circumstances beyond control stood in the way of its printing. The present Director of Public Instruction Bihar, Dr. P. N. Ojha who is also the Director-in-charge of the K. P. Jayaswal Research Institute, took up the work in right earnest in 1986 and the present edition is the result of his parental care.

The tracts published here do by no means exhaust the contributions of Jñānaśrīmitra and we briefly noted it in the Introduction. It is a matter of great satisfaction that Prof. Dr. Michael Hahn, University of Bonn published the Vṛttamālāstuti of this author in its Tibetan and Mangolian versions. We are awaiting the publication of the Sanskrit version of the work as edited by the same scholar. We could only refer to a tradition disclosing Jñānaśrīmitra's erudition in the science of prosody. Naturally we feel grateful to our esteemed friend for disclosing this hidden aspect of our author's eminence about which surmises could only be made on the basis of the skilful uses of a good number of mitres in the tracts edited by us.

Dr. Yuichi Kajiyama of the Kyoto University translated the Trikapañcakacintā section of Jñānaśrīmitra into English in the Miscellanea Indologiea Kiotiensia (Nos. 4-5), 1963. In his Introduction to Buddhist Philosophy, Memoirs of the Faculty of Letters, Kyoto University, 1966 has incidentally

recorded some of the views of Jñānaśrīmitra available in Tibetan. What is more important from our point of view is that, Dr. Kajiyama has proved Jñānaśrīmitra's relation with Ratnākaraśānti. The Prajñāpāramitopadeśa of the later has been quoted in the Sākārasiddhiṣāstra of Jñānaśrīmitra. We know that Ratnakaraṣānti was the first Mahāstambha of the Vikramaṣīla monastery while Jñānaṣrīmitra was the second. We are glad to note that both Dr. Hahn and Dr. Kajiyama fairly agree with our views on Jñānaṣrīmitra.

It is to be noted here that no further materials could be available to us after the first edition of the tracts in question was published. The text, therefore virtually remains the same. Even the pagination and contents of the respective pages are here the same as in the present edition.

The undersigned is glad to note that Dr. Kishoranath Jha has utilised the Kṣaṇabhaṅga and Iśvaravāda sections of Jñānaśrīmitranibandhāvali respectively in his Bauddhadarśan ke Pṛṣṭhabhūmi men Nyāya-Śastrīya Iśvaravāda (1978) and Nyāyaśāstrīyātmavādanucintamani (to be published shortly).

He reverentially remembers his Guru, the late M. M. Phanibhūṣaṇa Tarkavāgiṣ́a who first drew the importance of the contributions of Jñānaṣ́rīmitra to his notice. The Late Professor Dr. Erich Frauwallner is gratefully remembered for kindly welcoming the first edition of the work prior to its publication. Dr. Ojha and other officers of the Kashi Prasad Jayaswal Research Institute have taken uncommon interest in the publication of the present edition. To them as well as to Messers Ratna Printing Works, Kamaccha, Varanasi, sincerest thanks are due. He cardially blesses his erstwhile student and beloved friend, Dr. Śrīnarāyana Miṣ́ra of the Benaras Hindu University for seeing the present edition through the press. It is hoped that this belated second edition will also be of some use to the scholars of Indian Philosophy.

Holi, 1987 Baidyabati, Hooghly **Anantalal Thakur** 

### PREFACE TO THE FIRST EDITION

Twelve works of Jñānaśrīmitra edited for the first time are presented to the world of scholars in the following pages. The edition has been perpared mainly on the basis of the photographic copy of a manuscript brought from Tibet to India by Mahāpandita Rāhula Sānkrtyāyana and perserved in the Bihar Research Society. The preliminary copy of the major portion of the work was prepared at Patna from the albums of the Society during 1948-9. Another photographic copy from the Society's negatives was later on received through the courtesy of Dr. Altekar, the General Editor of the present series. The original palm-leaf manuscript consists of 61 + 8 + 137 = 206 folio in Maithila script of about the 12th century A. D. Each side of a folio contains seven lines of about 130 syllables. Marginal notes indicate that the manuscript has been corrected carefully. The colophons have been marked with Tibetan notes and the obverse of each folio also is indicated in Tibetan. These show that the manuscript was actually utilised in the land of snow also. The hand-writing is good and the manuscript well-preserved. But unfortunately the reverse of folio no. 19 of the first series has escaped the camera. There are small omissions of the scribe in the last portion. An attempt has been made to suggest emendations in these cases. The text as found in this photographic copy has been indicated by a in the foot-notes.

Our revered teacher Prof. Vidhusekhara Bhattacharya very kindly spared for our use another photographic copy of the Kṣaṇabhangādhyāya made by the same Mahāpaṇḍita from a different manuscript preserved in the Ṣhalu Monastery This is also in Maithila script consisting of 138 folia with five lines of about 64 syllables on each side. The copy mostly faded away when it reached the undersigned. We have indicated the variants from this copy with 'आ' in our edition.

The Mahāpaṇḍita himself, while in Tibet, made a transcript of this Shalu manuscript up to the end of 93a. The rest

was completed by another hand. This copy though highly damaged could also be available for consulation through the courtesy of the Mahāpaṇḍita. This has been referred to as ₹.

Both at and t show that the original Shalu manuscript was highly defective. Scribal mistakes of all sorts are numerous. Some folia are lost. It could not be completely deciphered and so t has many big lacunæ. But at and t were of much help where a was indistinct or doubtful. They enabled us to re-construct the missing portion covered by 19b of a. Again both were of much help in the arrangement of the folia of the same.

Over and above this, the Tibetan version of the Kārya-kāraṇabhāvasiddhi prepared by Kumārakalaśa and Sākyaprabha was available for comparison through the kindness of our revered teacher Dr. Satkari Mukherjee, M. A., Ph. D., former Ashutosh Professor of Sanskrit, Calcutta University and now Director, Nava-Nalanda Mahāvihāra. Prof. Hazime Sakurabe, Otani Univ. Japan and Prof. Rigzin Lhundup, both of the same Mahāvihāra rendered much help in this comparison work.

Ratnakīrti prepared simple summaries of some of the works of Jñānaśrīmitra and extensively quoted verses and prose passages from them. Thus the Ratnakīrtinibandhāvali published in this series was occasionally of much help in the constitution of the present text.

Advantage was also taken of the quotations made in or from Jñānaśrīmitra's works as far as they could be traced in other available works.

The seven verses from the *Pramāṇavārtika* of Dharma-kīrti refuting the existence of God as the creator of the universe have been inserted here by us from the printed edition of the work (vide p. 263) though the manuscript of the *Nibandhas* do not contain them.

We have added four indices at the end of this volume in the hope that they will be useful to scholars using it.

One word should be added here regarding the title of the volume. The original manuscripts seem to have no

comprehensive title. The learned Mahāpaṇḍita refers to the works as  $J\tilde{n}a\bar{n}a\dot{s}r\bar{i}nibandha\bar{h}$ . We on our part made it  $J\tilde{n}a\bar{n}a-\dot{s}r\bar{i}mitranibandhavali$  just as we did in the case of the tracts of Ratnakīrti.

In spite of the direct and indirect help from different quarters the constitution of the text presented various difficulties. The works in question ceased to be studied for centuries and there was scarcely any continuity in textual tradition. One cannot, therefore, be reasonably sure in correctly reconstructing the text with the available material. There are obscure passages which baffled all attempts at clarifications. It is hoped that further comparative study will mend many of the shortcomings of the volume.

In the introduction short descriptive accounts of the works and the author have been given. Relation of Jāānaśrīmitra with Buddhist and non-Buddhist Philosophical systems has also been shown. An evaluation of the contributions of Jāānaśrīmitra in the field of Indian Philosophy is too big a subject to be included in it. This will be dealt with in an independent volume.

It now remains for us to perform the pleasant task of acknowledging the deep debt of gratitude we owe to various scholars and Institutions at various stages in the progress of the work

The authorities of the Bihar Research Society extended all possible help to the editor. The undersigned was allowed to use the albums in the Society. Three articles by him on the works of Jñānaśrīmitra were also puplished in the Journal of this Society in 1950, 1955 and 1956.

The Kashi Prasad Jayaswal Research Institute have been kind enough to include this volume in the Tibetan Sanskrit Series. The late lamented Dr. A. S. Altekar, former Director of this Institute, took keen interest in it since 1951 when the major portion of the press copy was submitted to him. Dr. K. K. Datta, the present Joint Director of the Institute rendered much help during Dr. Altekar's absence from India and after his death.

The co-operation received from the workers of the Bihar Research Society and the K. P. Jayaswal Research Institute should also be recorded here.

We gratefully remember the encouragement we received from Mahāpaṇḍita Rāhula Sāṅkṛtyāyana who was kind enough to spare his personal transcript of the Kṣaṇabhaṅgādhyāya for our use.

M.M. Dr. Umesha Misra and Dr. P. L. Vaidya, the former Directors and Dr. Janardan Misra, the present Director of the Mithila Institute, as well as Prof. Chintaharan Chakravarti, formerly of the Presidency College, Calcutta, were always ready to help the undersigned in all possible ways.

Among our esteemed colleagues in the Mithila Institute particular mention should be made of Pt. Sasinath Jha, Nyāyapradhānācārya and Rev. Aryadeva. The former was of immense help in disentangling quite a number of textula difficulties and the latter gave valuable suggestions at the time of writing the Introduction.

It is a matter of profound regret to the undersigned that the publication of the volume was delayed for reasons beyond his control and in the meantime M. M. Vidhusekhara Bhattacharya, Dr. B. M. Barua, Dr. S. C. Sarkar and Dr. A. S. Altekar who were eager to see the volume in print, have been snatched away from the land of mortals.

Mention should also be made of the ungrudging cooperation received from Messrs Darbhanga Press Company (Private) Limited who completed the tedious job in about two years.

The held and encouragement thus received enabled us to produce the volume in the present form. We sincerely thank all these Institutions and scholars along with those whose works have been utilised in the following pages.

Finally, we crave the indulgence of the readers for the shortcomings of this volume especially the misprints that have crept in. Any suggestion for improvement will be acknowledged with thanks.

Mithila Institute, Darbhanga, **Anantalal Thakur** 

#### INTRODUCTION

I

An Account of the Author

There are two ancient Buddhist authors named Jñānaśrī. Iñānaśrībhadra of Kashmir wrote the Pramānaviniścayaţīkā and also translated several Sanskrit works into Tibetan with the help of Tibetan scholars. He should be distinguished from Jñānaśrīmitra of Gauda whom we are concerned with here. Jñānaśrīmitra was associated with the Vikramaśilāmahāvihāra which was established by the famous Buddhist emperor Dharmapāla (c. 770-810A.D.) and flourished under the liberal patronage of his successors. In the eleventh century A.D., we find it in the form of an international University attracting scholars from other parts of Asia. All the śāstras were taught in it. Buddhism received priority among them. There were six great Erudites there. Four of them were called keepers of the four gates-Dvārapanditas of the seat of learning that was the mahāvihāra and the two others, still greater, were called the two "Great Pillars" of wisdom. We find Jñānaśrīmitra as the second Great Pillar of this University.1

It is said that at first Jñānaśrīmitra was a Saindhavaśrāvaka and later on became a Tantrayānist. The Saindhavaśrāvakas formed an important element in the mahāvihāra and once the image of Heruka and some Tantrik works were burnt by them. The names of some of the Saindhavaśrāvakas ended with 'Śrīmitra' who had a deadly quarrel with the Tantrayānists of Bengal.<sup>2</sup>

We find some more informations about our author from the Tibetan sources. In order to reform Buddhism in Tibet

<sup>1.</sup> The Age of Imperial Kanauj, pp. 272

<sup>2.</sup> Ibid, p. 273

King Lha. Lama. Yeśes, hod of Tibet wanted to have the services of Atisa Dipankarasrijñāna, the famous scholar of Vikramaśilā. He sent a mission accordingly. But the attempt failed as Atiśa declined to go to Tibet in order to get riches and position. Later on, a second mission came and Atisa was informed that the king was caught and died in the prison of his enemies 'while endeavouring to collect gold for diffusing the Religion of the Buddha and for the Pandit himself'. This earnestness moved Atisa and he agreed to undertake the perilous journey in the interest of the Saddharma. We learn that the members of this second Tibetan mission were present at a reception of Naropant in the monastery. 'In getting down from the dooly, he leaned on the right arm of Atiśa while Jñānaśrīmitra helped him with his left arm'. We further learn that before starting for Tibet, Atisa received some instructions from Jñānaśrīmitra on esoteric matters and acted accordingly1.

All these show the important place Jñānaśrīmitra occupied in the mahāvihāra. It further shows that he was of the same age with Atīśa, if not older.

Now Atiśa left for Tibet at the age of 59 in March, 1041A.D.<sup>2</sup> We may thus presume that Jñānaśrimitra attained a great prominence as an Ācārya as well as an author at the time.

A close study of the extant works of Jñānaśrīmitra shows that he quotes and criticises the views of various authors including Vācaspatimiśra I, who gives vasu-aṅka-vasu-(898) vatsara of an unspecified era as the date of composition of his Nyāya-sūcīnibandha, an appendix to his Nyāyavārtikatāt paryaṭīkā. There was a controversy among scholars with regard to the identification of this era. The latest researches seem to justify the Saka era theory and place the composition of the Nibandha in 976A.D. Vācaspati gives the exact chronology of his works

<sup>1.</sup> Cf. Indian Pandits in Tibet-Journal, Buddhist Texts Society. pt. I.

<sup>2.</sup> History of Navya-Nyāya in Mithilā, p. 53

at the end of the Bhāmatī showing that the Tattvakaumudī, the Tattvavaiśāradī and the Bhāmatī were composed after the Nyāya works including the Nibandha. Thus it is not at all improbable that Jñānaśrīmitra in his young age could see Vācaspatimiśra in his full glory. Now Jñānaśrīmitra along with his pupil Ratnakīrti has been refuted in the Ātmatattvaviveka of Udayanācārya. We have shown that Ratnakīrti prepared easy summaries of the works of his preceptor, Jñānaśrīmitra. Udayana therefore can be a younger contemporary to both of them². Thus Jñānaśrīmitra, historically becomes a link between the two great logicians Vācaspati and Udayana. Most probably the literary career of Jñānaśrīmitra falls in the first half of the eleventh century A. D.

About the early life of Jñānaśrīmitra nothing is known except that the extant works presuppose a sound Brahmanical and Buddhistic education. We have already seen that the Tantrayāna exercised some influence upon him. But his works do not convey any such impression.

Jñānaśrīmitra refers to the view of his preceptor in connection with the explanation of *Pramāṇavārtika* I. 16 which shows the probablity of his Guru having a commentary on the *Pramāṇavārtika* to his credit<sup>3</sup>. The reference to a 'guru' in the *Sākārasaṅgrahasūtra* IV. 23 relates to Dharmakīrti who was regarded as 'Bhuvanaikaguru' by Ratnakīrti as the quotation evidently shows<sup>4</sup>. Jñānaśrīmitra is said to have been a disciple of Ācārya Dharmapāla of Suvarṇadvīpa<sup>5</sup>.

- 1. Introduction, Ratnakīrtinibandhāvali, p. 19.
- 2. The date of Udayanācārya, as given in one MS of his Lakṣaṇāvalī as tarka-ambara-aṅka (906) Śaka year i.e. 984-5 A.D. has been rejected for want of corroboration.

Cf. History of Novya-Nyāya in Mithilā, p. 52.

- 3. प्रमाणपरिरोतिमनालोच्योच्यते सर्वकार्यसमः सम्मतोऽस्मद्गुरोः İśvaravāda, p. 314
- 4. अतएव निषेधस्य प्रक्रमेऽपि जगौ गुरः । यदीदं स्वयमर्थानां रोचते तत्र के वयम् ॥ Sākārasaṅgraha, IV, 23
  - Cf. Ratnakīrtinibandhāvali, p, 114 & Cf. Pramāņavārtika, II. 210.
- 5. 2500 years of Buddhism, p. 230

Jñānaśrīmitra gives a long list of the successive Ācāryas of the school and sub-school he belonged to.

"The supreme lord (Bhūpatīśa-Maitreyanātha), who carried the teachings of the conqueror of cupid, taught the secrets of the system to Ārya Asaṅga. The highly gifted Vasubandhu shone by receiving advices from Asaṅga. Then (after Vasubandhu) comes Dignāga who received uncommon assistance from Kumāranātha. In the same system the position of Dharmakīrti (the author of the *Pramāṇavārtika*) and Prajñākara (the author of the *Pramāṇavārtikabhāṣya*) is now free from blemishes<sup>1</sup>".

Thus, in his own words, he belongs to the Yogācāra-Vijñānavāda school of Maitreyanāthapāda and the Religious sub-school of interpretation on the *Pramāṇavārtika* started by Prajñākaragupta.

Prof. Stcherbatsky divides the followers of Prajñākara in three sub-schools of which the exponents were Jina, Ravigupta and Yamāri. Ravigupta, a pupil of Prajñākara, lived "probably contemporaneously with Jñānaśri" in Kashmir. Yamāri was "a direct pupil of Kashmirian Jñānaśri, but the field of his activity seems to be Bengal". Again he shows that the subcommentary of Ravigupta was criticised by that of Jina while Jina, in his own turn, was criticised by Yamāri in his work<sup>2</sup>.

However, Jñānaśrīmitra twice refers to the view of one Ācārya Ravi at the concluding part of the Kṣaṇabhaṅgādhyāya. Here he shows respects to this Ācārya but at the same time

आर्यासङ्गमनङ्गिजन्नयवहो यद्भपतीशोऽन्वशाद्
 आचार्यो वसुबन्धुरुद्धुरमितस्तस्याज्ञयादिद्युतत् ।
 दिग्नागोऽथ कुमारनाथविहितासामान्यसाहायक स्तिस्मिन् वार्तिकभाष्यकारकृतिनोरद्यानवद्या स्थितिः ।।
 Sākārasiddhi, p. 506

<sup>2.</sup> Buddhist Logic, 1, pp. 45 ff.

points out that his attempt in the work is not in accordance with the Ācārya's views¹. Now the relation between Ravigupta, Jñānaśrī and Yamāri should be re-examined in the light of this statement. It remains to be seen if all these authors belong to Vaṅga-Magadha and if Jñānaśrīmitra instead of Jñānaśrī of Kashmir forms the link between Yamāri and Ravigupta. The decision of course rests on a comparison of the views of our author with those of the two other scholars preserved in Tibetan.

#### TT

## A Brief Description of the Works

(1) The Kṣaṇabhangādhyāya is not a chapter of any bigger work as the title suggests. On the other hand, it consists of four chapters and establishes all the aspects of the Buddhist theory of Universal flux incidentally refuting the opponents of the theory in the Brahmanical schools. The author explicitly says that he had to root out the views of Śaṅkara (the Naiyāyika), Bhāsarvajña, Trilocana and Vācaspati Miśra I who were accepted as the four 'pillars' of the orthodox school in order to establish his thesis. The views of these great dialecticians have actually been quoted and criticised in this treatise.

The main thesis has been given in a verse<sup>2</sup> and all the discussions and disputations centre round it. The verse means to say that whatever is existent is momentary just like a cloud which changes every now and then. The substances around us are all existents. Therefore they cannot

<sup>1.</sup> Kṣaṇabhanga, p. 158 f.

<sup>2.</sup> यत् सत् तत् क्षणिकं यथा जलघरः सन्तस्तु भावा इमे
सत्ता शक्तिरिहार्थंकर्मणि मितेः सिद्धेषु सिद्धा न सा ।
नाप्येकैव विधान्यदापि परकृत्तैव क्रिया वा भवेत्
द्वेषापि क्षणभङ्गसङ्गतिरतः साघ्ये च विश्राम्यति ॥

be eternal. Existence, according to the Buddhists, is power to produce effects which is supported by arguments. Now this power does not belong to eternal entities. An eternal entity can neither produce things simultaneously nor in succession. The production cannot be due to auxiliaries cooperating with a permanent entity. The theory of momentariness can equally be proved by positive as well as negative concomitances.

Of the four chapters, the first has for its subject a discussion on the relation of the probans with the subject of the syllogism as shown above. In the second, the conclusion is drawn through positive concomitance. The third also serves the same purpose but through negative concomitance. The fourth and the last propounds the Buddhist theory of automatic destruction. The Kṣaṇabhaṅgādhyāya is the most important contribution of Jñānśrīmitra, as it deals with the central problem of the Buddhist. The treatment also is here thorough and penetrating.

- of invariable concomitance according to the Buddhists. Invariable concomitance is accepted by all the Indian philosophical systems excepting only the Cārvākas. But there are differences among the schools as regards the grounds on which this concomitance can be established. The Naiyāyikas employ here the methods of agreement and difference. The Buddhists on the other hand accept identity, causality and negation. The Vyāpticarcā quotes the views of logicians like Trilocana and Vācaspati and criticises them. It comes to the conclusion that the concomitance is in the form of identity and it produces inferential knowledge.
- (3) The Bhedabhedaparīkṣā is the shortest tract in this collection. It seems to deal with the relation subsisting between knowledge and its object. Some hold that each

one of these is different from the other. While there are many to accept their fundamental identity. Now everyone of these positions has to face many objections. In order to avoid this, a third party presents the view of identity in difference with the hope that, in the mixed-view, identity will remove the objections against difference and vice-versa. But the author shows that instead of removing the objections, the mixed-view becomes the target of all the objections taken together.

- (4) The Anupalabdhirahasya is also a small tract dealing with the definition and the varieties of anupalabdhi (negation) which the Buddhist Logician accepts as a variety of the probans. The tenets of this topic were scattered in different sources. Here, they have been collected and evaluated.
- (5) The  $Sarva\'sabdābhāvacarc\bar{a}$  may be held as an appendix to the Anupalabdhirahasya inasmuch as it discusses the scope of  $K\bar{a}ry\bar{a}nupalabdhi$  (negation of an effect) to prove the non-existence of words in general. As regards the non-existence of words itself the author has no objection. But all his arguments are directed against  $K\bar{a}ry\bar{a}nupalabdhi$  which he replaces by  $Svabh\bar{a}v\bar{a}nupalabdhi$  (existential negation).
- (6) The Apohaprakarana is a tract of considerable importance. It deals with the import of words according to the Buddhists. It establishes the view that all the dharmas are really indescribable in character. They are only hinted at with the help of words and probans.
- (7) The *Iśvaravāda* refutes an eternal Godhead as the creator of the universe. It is divided into three chapters. In the first the views of the opponents like Śańkara, Vācaspati, Vittoka, Bhāsarvajña, Trilocana and Śatānanda have been given in their own words. The second chapter presents a

refutation of the Nyāya position as shown in the first. The third chapter is an elaborate exposition of the seven famous verses refuting the existence of God from the *Pramāṇavārtika* of Dharmakīrti. The third chapter is subdivided into three sections.

- (8) The Kāryakāraṇabhāvasiddhi deals with the Buddhist conception of causality. It has also been called Trikapañcakacintā, for it discusses the number of Upalambha (perception) and Anupalambhas (non-preception) required to establish causal coonection between two entities. Dharmottara seems to advocate a total of five. Jñānaśrīmitra criticises this view and accepts only three. This treatise is in prose and verse. The verse give the main arguments and the prose passages explain them.
- (9) The Yoginirnayaprakarana deals with the nature of a Yogin and particularly his mystic intuition which the Buddhists characterise as perception.
- (10) The Advaitabinduprakarana presents the idealist view of knowledge and its object. The conclusion shows their identity as there is no real difference between the two.
- (11) The Sākārasiddhisāstra deals with the Sākāravijñānavāda theory of the Yogācāra-Vijñānavāda school. Dharmakīrti is said to be the first propounder of the theory. Prajñākara elaborated it. The present treatise gives an exposition of the theory along with all its aspects. It serves as a link between old masters like Nāgārjuna, Maitreyanātha, Asanga etc. and comparatively modern scholars like Dharmakīrti and Prajñākara. It is divided into six chapters. The first refutes nirākāravāda. The second deals with defilement and purification. The third is called Madhyamāvatāra. In the fourth Citrādvaita (Unity in diversity) is dealt with. The fifth is concerned with Svasamvedana (self-consciousness). The sixth and the last shows the fundamental unity of the Yogācāra-Vijñānavāda with the Mādhyamika position,

(12) The Sākārasangrahasātra is a metrical summary of the Sākārasiddhiśāstra. It is divided into four chapters. The first shows the futility of the grounds supporting formless knowledge. The second describes the views of Asanga and Kumāranātha on the transcendental body of the Buddha. The third gives a detailed exposition of the theory of transcendental body and ends with purification and defilement showing fundamental unity between Yogācāra and Mādhyamika positions, And the last gives the theory of Citrādvaita.

#### III

## Authorship of the Works

As most of the works are edited from single manuscripts and as all of them do not mention the name of the author explicitly it is desirable to discuss the question of their authorship.

1. The Kṣaṇabhaṅgādhyāya does not mention the name of its author in the colophons. There seems to be an indirect hint at authorship in the concluding verse<sup>1</sup>. Verses or prose passages quoted from it have been attributed to Jñānaśrīmitra by Udayana<sup>2</sup>, Gaṅgeśa<sup>3</sup>, Ratnakīrti<sup>4</sup>, Vādideva<sup>5</sup>, Mādhavācārya<sup>6</sup> and others.

- यत्पुण्यमाप्तं मया तेन स्तात् परपारगस्त्रिभुवने ज्ञानिश्वयोऽयं जनः ॥
   Kṣaṇabhaṅga, p. 159.
- 2. यदुक्तं ज्ञानिश्रया, धर्मस्य कस्यचिदवस्तुनि मानसिद्धा...॥

  Nyāyavārtikatātparyaparišuddhi, p. 713.

  Cf. Ksanabhanga, p. 89.
- 3. दृष्टस्तावदयं घटोऽत्र च पतन् दृष्टस्तथा मुद्गर:....Tattvacintāmaņi, p. 717 Cf. Kṣaṇabhaṅga, p. 107.
- 4. अयमेव चोद्यप्रबन्धोऽस्मद्गुरुभिः संगृहीतः, नित्यं नास्ति न वा प्रतीतिविषयस्तेनाश्रयासिद्धता....

  Ratnakīrtinibandhāvali, p. 81.

Cf Ksanabhanga, p. 89.

- 5. यत् सत् तत् क्षणिकं यथा जलघरः सन्तश्च भावा इमे...।।

  Syādvādaratnākara, p. 747.

  Cf Ksaṇabhaṅga, p. 1.
  - --- --- --- --- --- --- --- ----
- 6. उक्तं च ज्ञानिश्रया यत् सत् तत् क्षणिकं .......Sarvadarsanasangraha, p. 26.

- ?. The Vyāpticarcā mentions Jñānaśrīmitra as its author in the colophon.
- 3. The *Bhedābhedaparīkṣā* also appears to belong to Jñānaśrīmitra<sup>1</sup>.
- 4-5. The two small tracts, the *Anupalabdhirahasya* and the *Sarvasabdābhāvacarcā* give us no particular clue as regards their authorship.
- 6. The Apohaprakarana does not mention the name of the author in the colophon but is has been quoted by Vādideva with attribution to Jñānaśrīmitra<sup>2</sup>. Ratnakīrti also quotes a verse from it and attributes the same to his preceptor<sup>3</sup>.
- 7. The *Īśvaravāda* has been claimed as a contribution of this author in the *Sākārasiddhiṣāstra*. Again the *Īśvaravāda* itself attributes the *Trikapañcakacintā* to its author.
- 8. The Kāryakāraṇabhāvasiddhi has been attributed to Jñānaśrīmitra by the Tibetan version of the work.
- 9. The Yoginirnaya appears to form the basis of Ratna-kīrti's Sarvajñasiddhi<sup>6</sup>
- 10. The Advaitabinduprakarana is attributed to Jñāna-śrīmitra by the  $S\bar{a}k\bar{a}rasiddhiś\bar{a}stra^{7}$ .
- 11-12. The Sākārasiddhiśāstra and the Sākārasangrahasūtra are attributed to Jñānaśrīmitra in the colophons.
  - 1. Cf. भेदाभेदिनषेधप्रस्तावे उक्तम् Sākārasiddhi, p. 505.
  - 2. ज्ञानश्रीः पुनरपोहप्रकरणे, शब्दैस्तावनमुख्यमाख्यायतेऽर्थः....

Syādvādaratnākara, p. 272.

Cf. Apohaprakarana, p. 203.

- 3. न शब्दै: संसर्ग: क्वचिदिप बहिर्वा मनिस वा....Ratnakīrtinibandhāvalī, p. 132. Cf. Apohaprakaraṇa, p. 227.
- 4. Cf. शेषमस्मद् बृहदोश्वरवादवत् । Sākārasiddhiśāstra, p. 379.
- 5. अस्माभिरपि त्रिकपञ्चकचिन्तायाम्.... Īśvaravāda, p. 288.
- 6. Vide foot-notes, Yoginirņaya, p. 335 ff.
- 7. Cf. अद्वैतसिद्धौ दिशतमस्माभिः Sākārasiddhi, p. 440.

So, eonsidering the above and the similarity of style and place of discovery, we accept all these twelve treatises as contributions of Jñānaśrīmitra.

Along with the available works of the author, the Sarva-jñasiddhi, which has not been discovered, should also be mentioned. Ratnakīrti seems to have utilised this work along with the Yogininaya of his preceptor in his Sarvajñasiddhi. Jñānaśrīmitra mentions his own Sarvajñasiddhi in the Yogininaaa¹. He has referred to this work in the Vyāpticarcā² and the Sākārasiddhi³ also. A half-verse has been quoted from one Sarvajñasiddhi in the Yogininaya.⁴ This also seems to belong to Jñānaśrīmitra's work.

The Kṣaṇabhaṇgādhyāya shows further that our author intended to write a tract on Anekāntavāda. It is not known if it had actually been written.

#### IV

Chronology of the Works

In the present edition of Jñānaśrīmitra's works we have followed the order as it is found in the manuscript. It was not advisable to make any alteration when in most cases we had to depend upon a single manuscript. The works are independent from one another and cross-references are not always exhaustive in order to establish a complete chronology. Udayana also does not seem to follow the chronological order

- 1. उ.द्रोदितमस्माभिः सर्वज्ञसिद्धौ Yoginirnaya, p. 343.
- 2. सर्वज्ञसिद्धौ प्रसाधितत्वात् Vyāpticarcā, p. 171.
- 3. विभक्तं सर्वज्ञसिद्धौ Sākārasiddhi, p. 491.
- 4. यथोक्तं सर्वज्ञसिद्धौ.

लब्धो बोधदयादिभिस्त्वतिशयस्तद्गोचरोपस्थितौ नैवं यत्नमपेक्षते स्वरसतः प्रत्यात्ममुन्मीलति ।

Yoginirnaya, p. 326.

5. हेतुफलग्रहणे व्यवस्थितप्रतिसन्धातृसिद्धिवादस्तु प्रस्तोष्यतेऽनेकान्तिचन्तायाम् । *Kṣaṇabhaṅga*, p. 9.

while refuting some of these treatises in the Atmatattvaviveka. We propose to see below how far the chronology of the works can be ascertained with the help of actual references.

The Anupalabdhirahasya, the Sarvasabdābhāvacarcā, the Yoginirnayaprakarana and the Sākārasangrahasūtra have not been referred to in any other existing work. As such their position cannot be ascertained. The Kṣanabhangādhyāya is earlier than the Vyāpticarcā¹, the Apohaprakarana² and the Īsvaravāda³. The Vyāpticarcā is presupposed by the Īsvaravādā⁴. The Bhedābhedaparīkṣā seems to be earlier than the Sākārasiddhisāstra⁵. The Apohaprakaraṇa mentioned in the Vyāpticarcā must be earlier than that⁶. But the Vyāpticarcā was contemplated when the Apohaprakaraṇa was written⁵.

The Īsvaravāda is similarly prior to the Sākārasiddhisāstra. The Kāryakāranabhāvasiddhi is older than the
Kṣaṇabhangādhyāya and the Īsvaravāda. The Advaitabinduprakarana is earlier than the Sākārasiddhisāstra. The

- 1. विभनतं क्षणभङ्गे Vyāpticarcā, p. 173.
- 2. (a) क्षणभङ्गाध्याये निर्वाहितम् Apohaprakarana, p. 275.
  - (b) विवेचितमस्माभिरहेतुकाभावप्रस्तावे Ibid, p. 218.
  - (c) क्षणभङ्गे सहकारिवादादवधार्यम् Ibid, p. 224.
- 3. क्षणभङ्गाध्यायन्यायेन ... *Īśvaravāda*, p. 258.
- 4. व्याप्तिचर्चायां विविच्य व्यवस्थापितम् İśvaravāda, p. 243.
- 5. भेदाभेदनिषेषप्रस्तावे उक्तम् Sākārasiddhiśāstra, p. 505.
- 6. निर्लोठितमस्माभिरपोहप्रकरणे Vyāpticarcā, p. 167.
- 7. विचारश्च व्याप्तिचर्चायामपेक्षितव्यः Apohaprakaraṇa, p. 216.
- 8. अस्मदीश्वरवादवत् Sākārasiddhiśāstra, p. 479.
- 9. (a) निर्णीतमस्माभिः त्रिकपञ्चकचिन्तायाम् Kṣaṇabhaṅgādhyāya, p. 12f.
  - (b) त्रिकपञ्चकचिन्तायां दिशता Ibid, p. 79.
- 10. (a) त्रिकपञ्चकचिन्तायां चिन्तितम् İśvaravāda, p. 245.
  - (b) निर्णीतमस्माभिः त्रिकपञ्चकचिन्तायाम् Ibid, p, 288.
- 11. अद्दैतिबन्दौ दिशतमस्माभिः Sākārasiddhisāstra, p. 440.

 $S\bar{a}k\bar{a}rasiddhis\bar{a}stra$  again seems to be older than the Apohaprakarana<sup>1</sup> and the  $Ksanabhang\bar{a}dhy\bar{a}ya^2$ .

The above shows that certain results are available in a few cases which, however, are not adequate to fix up a definite order even in a major number of cases.

#### V

## The Style of Jñānaśrīmitra

Our author had a facile pen and a very lucid style that made the works pleasing inspite of the abstruseness of the subject-matter. The works are comparatively free from the Buddhist terminology not current among the people who were the actual opponents of his school. This may be due to his close contact with the Naiyāyikas and Mīmāmsakas of his days. His predecessors in the Buddhist school, particularly Dharmakīrti and Prajñākara present a style which is not as attractive as that of Jñānaśrīmitra.

Jñānaśrīmitra has minimised the abstruseness inherent in the subject-matter by introducing attractive anecdotes, and most of them, like those of Tundi³ and the unfortunate barren lady⁴ add a special beauty to the works. The story of the rustics⁵ that saw an elephant near a palace gate making wild conjecture regarding its nature is really interesting. We find Udayana reproducing a version of it in his Ātmatattvaviveka⁵. Witty remarks and interesting proverbs also punctuate Jñāna-śrīmitra's composition and add a freshness to it.

Most of these works are dialectical in character. Everything is intended to refute the view of the opponent who is supposed to be present before the author. It is because of this that we find the use of sarcasms against the opponent which

<sup>1.</sup> वातिकवाचैव स्फुटीकृतं साकारसिद्धौ Apohaprakaraṇa, p. 227f.

<sup>2.</sup> साकारसिद्धौ दिशतम् Ksaṇabhangādhyāya. p. 36.

<sup>3.</sup> Sākārasiddhiśāstra, p. 500. 4. Ibid, p. 504. 5. Ibid. p. 475.

<sup>6.</sup> Atmatattvaviveka, p. 530.

are actually utilised in our modern Śāstrārthas (dialectical disputations) also. Jñānaśrīmitra first gives the views of his adversaries in their own words and then goes on to expose and refute them. The arguments are syllogistic and the hetvābhāsas form the most convenient instrument to serve the purpose.

Sometimes the language becomes poetic. The use of rhetorical figures are also happy. The initial verse of the Sākārasangraha may be cited as an example. Here, 'double-entente' has very effectively been used on the basis of a verse of Bhaṭṭanārāyaṇa's Veṇīsaṃhāra¹. The Sākārasangraha is entirely in verse. The number of verses elsewhere is also not negligible. Most of these, particularly the longer ones, remove the monotony by dint of agreeable sounds. The use of a large variety of metres is also a special feature of these works. Niścalakara, a 13th century commentator on the Cikitsāsangraha, mentions Jūānaśrī of the Vikramaśīlā University as a specialist in prosody². This does not seem impossible in the case of our author

Jñānaśrīmitra's poetic fame seems to have been widespread and we find from his pen two beautiful verses eulogising Lokeśvara collected in the Subhāṣitaratnakoṣa³ of Vidyā-

- प्रज्ञा येन खलीकृताम्बरदशामाकृष्य नः प्रेयसी
  सासूयं सदिस स्थितेषु कृतिषु प्रख्यातकीर्तिष्विप ।
  क्रूरन्यायमयो निराकृतिनयो दुःशासनः साम्प्रतं
  सोऽयं मद्भुजपञ्जरे निपिततः संरक्ष्यतां कौरवाः ।।
  Sākārasaṅgraha. p. 515. Cf. Veṇīsaṃhāra III. 47.
- 2. १०खृष्टशताब्दीयविक्रमशीलाध्यापकच्छन्दःशास्त्रोपदेष्टा ज्ञानश्रीः, Vṛddhatrayī, p. 55,
- (a) अत्युद्गाढरयस्थिराकृतिधनध्वानभ्रमन्मन्दर=
  क्षुब्धक्षीरिधवीचिसञ्चयगतप्रालेयपादोपमः ।
  श्रीमत्पोतलके गभीरिववृतिध्वानप्रतिध्वानिते
  सान्द्रस्वांशुचयिश्रया वलियतो लोकेश्वरः पातु वः ॥
  Subhāṣitaratnakoṣa, p. 4.
  - (b) उदरस्येदमणुत्वं सहजगुरुत्वं यदि नेदं हृदयस्य । स्वार्थं कथमलसत्वं कथमनुसत्वं हितकरणे मितरस्य ॥ *Ibid.* p. 5.

kara. One more verse attributed to Paṇḍita Jñānaśrī on 'rare merit' is found in the same anthology¹. This also may properly belong to our author who was also known as a 'Paṇḍita'.

Prior to Jñānaśrīmitra ornate poetry has successfully been used in philosophical works by Jayanta Bhaṭṭa of Kashmir and after him Vādideva and others did the same.

#### VI

Non-Buddhist Authors and Works utilised

Jñānaśrīmitra's works show that his knowledge of the different Śāstras was much above the common level. Apart from the works on his own system and those of the Naiyāyikas who were his principal opponents, we find him utilising works of other systems also. Thus he refers to the Vedas in general and quotes the Rgveda and the Śvetāśvataropaniṣad² in particular. Verses from the Mahābhārata³ have also been referred to by him. The system of Pāṇini's Grammar had much influence on him and we find him quoting and referring to the sūtras of the Aṣṭādhyāyī. The technical term 'Nadī' in Pāṇini's system does not include rivers like the Gaṅgā and the Yamunā whereas the word Sthalī meaning a small piece of land is counted as such. It offers scope to our author for cutting jokes. Vyādi, the author of the Saṅgraha has once

- तरन्तो दृश्यन्ते बहव इह गम्भीरसरिस स्वसाराभ्यामाभ्यां हृदि विद्यतः कौतुकशतम् । प्रविश्यान्तर्लीनं किमिप सुविवेच्योद्धरित य-श्चिरं रुद्धश्वासः स खलु पुनरेतेषु विरलः ॥ Subhāṣitaratnakoṣa, p. 292.
- 2. Iśvaravāda p. 271.
- 3. (a) शल्यो जेष्यति पाण्डवान् Sākārasiddhi, p. 417. Cf. Mahābhārata IX. 8. 17.
  - (b) अस्माभियंदनुष्टे यम् Sākārasiddhi, p. 454. Cf. Mahābhārata III. 242. 15.
- 4. पाणिनेर्न नदी गङ्गा यमुना च स्थली नदी Kṣaṇabhaṅga, p. 144.

been referred to Patañjali's Mahābhāṣya also has been quoted 2.

Himself a philosopher, Jñānaśrīmitra had more intimate relations with philosophers. We find general references to the Cārvākas³ and the Tīrthikas⁴ in his works. By the word Ahrīka⁵ our author seems to refer to the Jainas of the Digambara school. The Digambaras have been mentioned several times⁶ We have pointed out above that he proposed to write a dissertation on Anekāntavāda and we do not know if he actually wrote it.¹ The Vedāntin finds casual mention in these works⁶.

We find our author thoroughly conversant with the Vaiśeşika tenets. The sūtras of Kaṇāda have been quoted or referred to. The six categories along with the abhyudaya and the nihśreyasa¹o of the Vaiśeṣikas are mentioned. Dravya¹¹ (substance), Guṇa¹² (quality), Sāmānya¹³ (generality) and Viśeṣa¹² (particularity) with Samavāya¹⁵ (inherence) have been criticised and sometimes sarcastic remarks have been made against the Vaiśeṣikas in this connection.

The Mīmāṃsakas have been given more prominence. The highly important but now lost  $Brhattīk\bar{a}^{16}$  of Kumārila along with his Ślokavārtika<sup>17</sup> has been quoted. General mention of Bhatta (i. e. Kumārila) along with his followers has also been made. Sucaritamiśra, the author of the Ślokavārtikakāśikā<sup>18</sup> has been quoted. But among the Mīmāṃsā

<sup>1.</sup> व्याडिवीडाकरं क्षारदघ्नोरेकत्र शासनम् Sākārasiddhišāstra, p. 455.

<sup>2.</sup> Cf. Ibid, p. 496. 3. Cf. pp. 189, 333, 342 & 376. 4. Cf. p. 63.

<sup>5.</sup> Cf. pp. 236 & 454. 6. Cf. pp. 233, 272, 454, 494 & 496. 7. Cf. p.9.

<sup>8.</sup> Cf. pp. 353 & 540. 9. Vyāpticarcā, p. 174. 10. Kṣaṇabhaṅga, pp. 5. 66; Iśvaravāda, p. 262. 11, 12. Advaitabindu, p, 355. 13. Cf. Apohao, p. 216-7. 14. Kṣaṇabhaṅga, p. 115. 15. Ibid, pp. 7, 10, 70, 74, 115, 143, 145; Apohao, pp. 213, 215-6, 218, 222; Iśvaravāda, p. 261; Advaitabindu, p. 350; Sākārasiddhi, p. 369. 16. Vyāpticarcā, p. 162. 17. Ibid. p. 162. 18. Yoginirṇaya, p. 343.

works Vācasptimiśra's Nyāyakaņikā¹ has been given more prominence here. Long passages from it have been quoted and criticised. Among the less known but once important Mīmāṃsā works that of Mahodadhi² has twice been referred to. This author is sometimes called Jalpamahodadhi presumably because of his skill as a dialectician. His work also seems to be called the Mahodadhi after the author. He belonged to the Bhāṭṭa school and his refutation of the Anvitābhidhāna theory has been hinted at in Nayaviveka³. Durvekamiśra also refers to Mahodadhi in the Hetubinduṭīkāloka² and the Dharmottarapradīpa⁵, Śrīkṛṣṇamiśra refers to this Mahodadhi as an important author in the Prabodhacandrodaya⁵ along with Vācaspatimiśra and Mahāvrata, another Mīmāṃsā author.

The real rivals of Jñānaśrīmitra are the Naiyāyikas. The antagonism between the Naiyāyikas and the Buddhists is as old as the Buddhist logic itself. The early Buddhist authors on Logic followed the general structure of the Nyāya and wrote many vāda works which accept the pramāṇas, hetvābhāsas, jātis and nigrahasthānas almost equally with the Nyāyasūtra of Akṣapāda'. But as regards the metaphysical tenets to be established with the help of logic they are found to differ widely from Akṣapāda's system. We are now fortunate to have some of these vāda tracts through the labourious

n

e

0

ıl

f

1

<sup>1.</sup> Īśvaravāda, p. 239. 2. Kṣaṇabhaṅga, p. 66; Yoginirṇaya. p. 343.

<sup>3.</sup> महोदिधग्रन्थोक्तमन्विताभिधानदूषणं प्रकरण एव निवारितम्
Nayavivekatattva, p. 271.

<sup>4.</sup> Hetubinduṭīkāloka. p. 356. 5. Dharmottarapradīpa, pp. 128, 205.

<sup>6.</sup> नैवाश्रावि गुरोर्मतं न विदितं कौमारिलं दर्शनं तत्त्वं ज्ञातमहो न शालिकगिरां वाचस्पतेः का कथा । सूक्तं नापि महोदधेरिधगतं माहाव्रती नेक्षिता सूक्ष्मा वस्तुविचारणा नृपशुभिः स्वस्थैः कथं स्थीयते ॥

Prabodhacandrodaya, II, 3.

<sup>7.</sup> Vide the Pre-Dignaga Buddhist Texts on Logic,

Oriental Institute, Baroda, 1929,

researches of Prof Tucci and Mahāpandita Rāhulasānkṛtyāyana. Nāgārjuna refutes the Nyāya position in his Pramāņavihetana and the Vigrahavyāvartanī. The former criticises the categories of Akṣapāda Gotama and the latter refutes the position of the Naiyayika realist2. The Nyayabhasya of Vātsyāyana Pakṣilasvāmin criticises the Buddhists. Later on the position of the Nyāyabhāşya was refuted by Dignāga. The Nyāyabhāṣya, in its turn, had a host of commentaries of which only the Nyāyavārtika of Uddyotakara is still extant. All these commentaries must have defended the position of the Nyāyabhāşya against the Buddhist attack. The Nyāyavārtika was written to remove the ignorance of the 'bad logicians's. Here Vācaspati identifies Dignāga and others with the 'bad logicians' hinted at by Uddyotakara4. Commentators on the Nyāyabhāsya like Viśvarūpa, Adhyayana, Aviddhakarna, Bhāvivikta, and others must have contributed their mite in the controversy as we find Buddhist authors like Santarakşita, Kamalasila and Karngomin quoting and criticising them. Dharmakirti criticised Uddyotakara while Vācaspatimiśra defended him against Dharmakirti.

Vācaspatimiśra brought about a change not only in the Nyāya system but in other orthodox systems also. Excepting the Vaiśeşika, we find him making special contributions to all the five other systems and thereby infusing new life into them.

1. History of Indian Logic, p. 257.

यदक्षपादः प्रवरो मुनीनां शमाय शास्त्रं जगतो जगाद ।
 कुर्तार्किकाज्ञानिवृत्तिहेतोः करिष्यते तस्य मया निबन्धः ॥

Nyāyavārtika, p, 1.

Nyāyavārtikatātparyaṭīkā, p. 2.

<sup>2.</sup> The Vigrahavyāvartanī has been published several times. The English exposition by Dr. S. Mookerjee with the Sanskrit text published in the Nava-Nālandā Research Publication, 1957 is the most useful among them.

He criticised the position of Dharmakīrti in all his major works, especially in the Nyāyavārtikatātparyaṭīkā which is accepted to be his most important contribution, as his surnames like 'Tātparyācārya' and the 'Ṭīkākāra' show.

After Vācaspati, we find Udayanācārya defending him in the Nyāyavārtikatāt paryaparisuddhi and attacking the Buddhist authors in this and other works. Among these Buddhist authors Prajñākaragupta and Jñānaśrīmitra are mentioned by name. The latter received his attention more than the former. The actual contributions of this Jñānaśrīmitra were so long unknown and wild conjectures were made about them. It is here that the main importance of the works of Jñānaśrīmitra lies. They give the Buddhist criticism of Vācaspati's views and the basis on which Udayana built up his dialectical edifice. Thus Jñānaśrīmitra becomes a link between the two great Nyāya authors and fills up a gap in the History of Indian Logic.

Jñānaśrīmitra touches not only Vācaspatimiśra but other logicians of the orthodox school also. Thus in the Kṣaṇa-bhaṅgādhyāya he takes Śaṅkara (the Naiyāyika, Bhāsarvajña, Trilocana and Vācaspati as the four pillars of the Nyāya school whom he had to root out in order to establish his cherished view of universal flux¹. Over and above them there are Vittoka and Śatānanda. We have elsewhere given some details about some of the authors.²

In these works Jñānaśrīmitra quotes and criticises Śaṅkara no less than twenty-four times. His views on Kṣaṇabhaṅga and Īśvara are found here. He was a post-Dharmakīrti author and seems to be the oldest among the Naiyāyikas touched by Jñānaśrīmitra. The work or works of this celebrated author seem to have been lost.

<sup>2.</sup> Introduction, Ratnakīrtinibandhāvalī, 23 ff.

Bhāsarvajña is referred to as Bhūṣaṇakāra here. He has been quoted many times in the Kṣaṇabhaṇgādhyāya, the Yoginirṇayaprakaraṇa, the Apohaprakaraṇa and the Iśvaravāda. Bhāsarvajña's Nyāyasāra has been published. But the more important Nyāyabhūṣaṇa is preserved in a manuscript still awaiting publication. The Nyāyabhūṣaṇa is there called a Sangrahavārtika¹ and the author is called Bhāvasarvajña.

Trilocana has also profusely been quoted in the Ksanabhangādhyāya, the Vyāpticarcā, the Apohaprakarana and the Īśvaravāda. Trilocana was the guru of Vācaspatimiśra and had a number of works to his credit. Durvekamiśra attributes one Nyāyabhāṣyaṭīkā to him². Vādideva quotes his Nyāyaprakīraņaka. Jñānaśrīmitra mentions still another work of Trilocana. In the Iśvaravāda there is a quotation from Trilocana's Manjari3. In a subsequent passage4 the same view of the Manjari has been criticised. In the Kşanabhangādhyāya again there are two remarkable passages from the Nyāyamanjarī. The first of these two has been summarised and attributed to Trilocana by Ratnakirtis. The identity of arguments as well as of expressions in the passages cited by Jñānaśrīmitra and Ratnakīrti leaves no room for disbelieving the identity of Trilocana with the author of the Nyāyamanjarī in question. The second passage<sup>6</sup> is also a fragment from the Nyāyamanjarī and has been cited to show that the view of Trilocana is untenable. None of the passages has anything in common with the Nyāyamanjarī of Jayanta, Aniruddha in his Vivaranapañjikā7 has given several instances where Vācaspati followed the views of the Nyāyamanjarī apparently

<sup>1.</sup> The Nyāyabhūṣaṇa is now in course of publication. The editor very kindly supplied the information but is reluctant to disclose his identity at present.

Cf. Dharmottarapradīpa, p. 173.
 Cf. Īśvaravāda, p. 236.
 Ibid, p. 255.
 Kṣaṇabhaṅga, p. 28.
 Cf. Ratnakīrtinibandhāvali, p. 79.

<sup>6.</sup> Kṣaṇabhanga, p. 36. 7. Vide the interesting note, The Vivaraṇapanjikā of Aniruddha by Dr. J.S. Jetly, J. O. I., Baroda, Vol. IV, p. 240 ff.

of Trilocana. It is well-known that Vācaspati accepts Trilocana as his preceptor and acknowledges his debt to him. As regards the relation among the works attributed to Trilocana nothing can be said at the present stage of our knowledge.

Vācaspatimiśra has also been quoted many times here. Most of these quotations could be traced in the Nyāyakanikā and the Nyāyavārtikatātparyaṭīkā of Vācaspati. The Kṣanabhangādhyāya, the Vyāpticarcā, the Apohaprakarana and the Yoginirṇayaprakarana quote passages from Vācaspati's works.

Udayana shows that Vācaspati refers to the view of Jayanta—the 'Old Logician'. This reference is highly important for determining the date of Vācaspati. Jayanta belonged to the court of Saṅkaravarman of Kashmir (885-902 A.D.) as the Āgamaḍambara of Jayanta clearly shows. The reference makes Vācaspati at least a younger contemporary of Jayanta. Thus the date vasu-aṅka-vasu-vatsara mentioned above cannot refer to the Vikrama era placing the composition of the Nyāyasūcīnibandha of Vācaspati in 841-2 A.D. as suggested by many. We have seen above that there is no difficulty if the unspecified year is accepted to refer to the Śaka era corresponding to 976-7 A.D.

The chronological order of these four 'Pillars' seems to be distinctly followed by Jñānaśrīmitra.

Vittoka must have been a Nyāya-author of considerable importance. His views on *Īṣˈvaravāda* alone have been recorded by Jñānaśrīmitra and Ratnakīrti². It seems that he wrote a treatise on Īṣ́vara. The Subhāṣitaratnakoṣa compiled by Vidyākara quotes one Vittoka (the name is variously spelt as Vittoka, Vibhoka, Vetoka and Cittoka). The verses attributed

<sup>1.</sup> उपमानस्य फले विप्रतिपद्यमानान् प्रति साशङ्कजरन्नैयायिकजयन्तप्रभृतीनां परिहारमाह-यद्यपीति Pariśuddhi, I. i. 6. Cf. Tātparyaṭīkā, p. 170.

<sup>2.</sup> *Īśvaravāda*, pp. 235, 237, 242-3, 255, 260. Vide *Ratnakīrtinibandhāvali*, p. 47.

to him are erotic in character<sup>1</sup>. Evidence is lacking to identify the poet with the philosopher though the possibility cannot be ruled out.

Satānanda is the last Naiyāyika whose view on Īśvara alone has been quoted by Jñānaśrīmitra. The name of this scholar does not actually occur in these works. Jñānaśrīmitra introduces his views as those of 'a certain scholar' (aparaḥ)². The marginal notes supply the lacuna. Now what we could gather about this scholar is this:

Satānanda wrote some tract on Nyāya philosophy in which the refutation of the Buddhist position with regard to Iśvara occured. The five arguments put against the Buddhist position by him have been proved ineffective in the Iśvaravāda.

The Subhāṣitaratnakoṣa preserves a number of verses from one poet called Śatānanda. Dr. D. D. Kausambi proposes to identify him with the father of Abhinanda who was a Pāla court poet belonging to the first half of the ninth century A. D.³ Here the poet may also be identical with the Naiyā-yika. The verses attributed to poet Śatānanda are diverse in character. Those describing the Gaṅgā, the Śoṇa, Śiva and Kṛṣṇa are important as they refer to the country the poet belonged to and to the religious belief he cherished.

The above will make the point clear that Jñānaśrīmitra had to face a number of scholars who wielded considerable importance at his time. Many important texts he consulted are now lost and perhaps irreparably. In the Nyāya-system the works of highest importance only have been preserved. Those intervening between two such works are lost. Sometimes their views were quoted anonymously in later works.

<sup>1.</sup> Vide Subhāṣitaratnakoṣa, Verse Nos. 384, 387-8, 853, 1099 & 1496.

<sup>2.</sup> *Īśvaravāda*, pp. 237. 255. 3. Vide *Subhāṣitaratnakoṣa*, Intro. p. ci and Verse Nos. 76, 253, 285, 320, 370, 671, 678, 1136, 1299, 1509, [123, 1122, 1316, 1522].

Thus some of the older views on Īśvara can now be traced in the Nyāyakusumānjali of Udayana. But the Buddhist and Jaina authors have preserved passages from ancient masters with proper reference to their authors. Jñānaśrīmitra is responsible for preserving actual passages from the works of many important scholars that came between Dharmakīrti and Udayana and thus his Nibandhas become an important document to a student of Indian Logic.

### VII

Jñānaśrīmitra and his Buddhist Predecessors

At the time of Jñānaśrīmitra Buddhist Philosophy attained maturity and he looks back with satisfaction at the contributions of his predecessors Fully conversant with their works he utilises them at pleasure. Though mainly engaged in the interpretation of the views of Dharmakirti he shows a vast knowledge of the entire field of Mahāyāna Philosophy. The Pramāṇavārtika is generally held as a text on Buddhist logic, a comparatively modern subject added to the Buddhist Literature. But this devoted follower of the religious school of interpretation started by Prajñākaragupta finds various contributions of the ancient masters focussed through this unique Vārtika. Jñānaśrīmitra's exposition thus becomes a bridge between the ancient and modern Buddhist thoughts. It is therefore natural that we find Jñānaśrīmitra quoting and explaining numerous ancient Buddhist texts in the tracts under consideration. These references to the ancient texts might not convince his rivals but they surely establish a connection between the old and the new in the Buddhist thought. The aim of Prajñākara was thus supported by our author and the declaration that the position of both Dharmakīrti and Prajñākara was free from blemishes through his efforts1 is not in vain.

<sup>1.</sup> वार्तिकभाष्यकारकृतिनोरद्यानवद्या स्थितिः Sākārasiddhiśāstra, p. 506.

po

gr

th

it

hi

pi

ar la

A

(=

th

an

m

to

kā

K

R

of th

rec

1,

Among the vast Sūtra Literature of the Buddhist the Sandhinirmocanasūtra1 and the Samādhirājasūtra2 have been referred to. Some other sutras have also been quoted anonymously<sup>3</sup>. Jñānaśrīmitra had close acquaintance with the Prajñāpāramitā Literature. The works of its later phase showing a tendency towards systematisation and condensation were very favourite to our author and the Prajnaparamitapindartha\* has been quoted several times. Most of the works of Ārya Maitreyanāthapāda have also been used here. The Abhisamayālankāra, the Mahāyānasūtrālankāra, the Madhyāntavibhāga, and the Mahāyānottaratantra have been cited as authority. There was a controversy regarding the historicity of Ārya Maitreyanāthapāda who is generally recognised as the promulgator of the Yogācāra school. According to the Chinese tradition, Asanga is the author of the works mentioned above. Prof. Tucci has discussed the problem thoroughly in his Calcutta University Readership Lectures and supported the Tibetan tradition ascribing these works to Ārya Maitreyanāthapāda. Asanga, to whom the Chinese attribute the authorship of these works, is the commentator in prose. The verses of Maitreyanatha have mingled together with the commentary and created a confusion<sup>5</sup>.

Our author knows Maitreyanātha and one verse is quoted by him which has been ascribed to Maitreyanātha by Ratnakīrti. It, therefore, seems that the Tibetan tradition corresponds with the one prevalent in India at the time of Jñānaśrīmitra.

Asanga also has been given a place of honour by Jñānaśrīmitra. As the personal disciple of Ārya Maitreya-

<sup>1.</sup> Sākārasiddhi, p. 478; Sākārasangraha, pp. 548, 560. 2. Sākārasiddhi, p. 510. 3. अयमेव हि भेदो भेदहेतुर्वा....Kṣaṇabhaṇga, p. 49. 4. Sākārasiddhi, p. 504f; Sākārasangraha, III. 83. 5. Vide On some Aspects of the Doctrine of Maitreyanātha and Asanga, Calcutta University, 1930. 6. न चान्तर किञ्चन विद्यतेऽनयो: Sākārasiddhi, p. 464. Cf. Ratnakīrtinibandhāvali, p. 132.

nātha and the teacher of Vasubandhu he occupied a high position. But his contributions have given him a prominence greater still. We have just pointed out that in course of time the preceptor paled into insignificance and the disciple lorded it over the whole system. Jñānaśrīmitra summarises some of his views in the Sākārasaṅgrahasūtra¹.

The Dharmadharmitā pravibhāga of Ācārya Vasubandhupāda has been referred to. A Dharmadharmatāvibhangakārikā and a Dharmadharmatāvibhanga are extant in Tibetan translation Both of them are attributed to Byams. ma (= Maitreya). A vṛtti on the Vibhanga is however attributed to Dbyig. gñen (= Vasubandhu). Here some confusion seems to have taken place. The author of the Vṛtti has been given the position of the author of the original work. Vasubandhu's Abhidharmakoṣa³ and the Triṃśatikāvijñaptikārikā³ are found quoted anonymously in Jñānaśrīmitra's treatises.

Dignāga's definition of sense perception has been referred to here. It has been contrasted with the definition of the same in Dharmakīrti's *Pramāṇavāratika*<sup>4</sup>. The definition of the kāryasama from Dignāga's *Pramāṇasamuccaya* has also been quoted.

Jñānaśrīmitra refers to one associate of Dignāga named Kumāranātha or Yuvarāja<sup>5</sup>. He may be identical with Rājakulapāda referred to by Ratnakīrti<sup>6</sup>. The Second chapter of the Sākārasaṇgrahasūtra has been devoted to the views of this author and those of Asaṅga. Both of them must have similar contributions in the field of Philosophy. The Tibetan records show that Bodhisattva Ārya Mañjuśrī appeared before

the

en

ny-

the

ase

ion

tā-

rks

re.

the

een

the

og-

ing

rks

em

res to

ese

tor

her

ted

na-

or-

of

by

ya-

ldhi, ldhi,

trine

कञ्चन

<sup>1,</sup> Sākārasangraha, Ch. II. 2. Cf. Kṣaṇabhangādhyāya, p. 6.

<sup>1.</sup> विज्ञानमात्रमेवेदम्....Sākārasiddhi, p. 439. Cf. Triṃśikā, 30

<sup>4.</sup> Cf. Sākārasangraha, p. 565 & Pramāṇavārtika, II. 123. 5. Sākārasiddhi, pp. 432, 473, 483, 488-9, 501-2, 504, 506, 509-10 & 512; Sākārasangraha, pp. 515-6, 538, 542 & 548. 6. Ratnakīrtinibandhāvalī, p. 96.

Dignāga in order to encourage him to write the *Pramāṇa-samuccaya*<sup>1</sup>. But about the person associated with Dignāga no other information is known.

Sthiramati as a commentator on the works of Maitreya-Asanga has been quoted and referred to in these works<sup>2</sup>.

After Dignāga, Dharmakīrti is met with in Jñānaśrīmitra's works with his masterly contributions. Dharmakirti is the central figure of the Yogacāra-vijñānavāda school in the estimation of this author. He has extensively been quoted. In fact, all the works of Jñānaśrīmitra are closely connected with the Pramanavartika and our author can justly be called a champion of Dharmakirti's views following the school of interpretation started by Prajñākaragupta. Dharmakīrti is here called Nyā yaprasūti, Nyā yavādin etc. To Jñānaśrīmitra Dharmakirti's works alone can have the honour of being called Sastra. Apart from the detailed expossition on the seven verses from the Pramānavārtika on Isvaravāda, Jnānasrīmitra is not known to have commented upon any other of his works either complete or partial. But he has extensively quoted the Pramānavārtika as authority. The Pramānaviniścaya has also been quoted here3. Udayana knows Dharmakirti to be a convert from Brahmanism<sup>4</sup>. Tradition gives him the epithed 'Bhatta Bhiksu'. Dharmakīrti's epoch-making works gave a rude shock to all the systems of orthodox philosophy and this brought about a revival in all of them. Vācaspati's contributions in diverse fields were certainly provoked by Dharmakirti.

We have seen that after Dharmakīrti Prajñākara occupies a very high position in the estimation of Jñānaśrīmitra. His Pramāṇavārtikabhāṣya, also called the Promāṇavārtikālankāra

<sup>1,</sup> History of Indian Logic, p. 275. 2. Sākārasiddhi, pp. 504, 508; Sākārasangraha, p, 543. 3. Cf. Sākārasiddhi, p. 478. 4. Ātmatattvaviveka, p. 907,

started the religious school of interpretation of the Pramanavārtika against the Philological and Philosophical schools. In its own turn, it was at the root of three sub-schools i. e. those of Ravigupta, Jina and Yamāri, all of whom commented on the Vārtikālankāra. We find Jñānaśrīmitra quoting and referring to him with due reverence. Prajñākara is called the 'stage-manager' for the Drama of the Sākāravijñānavāda theory1., Prajñākara's conversion from Brahmanism has also been hinted at by Udayana2. His Bhāṣya has exercised a great influence on later authors. We find Vādirāja making extensive quotations from this work in the Nyāyaviniścayavivarana Udayana quotes and criticises him3. Śańkaramiśra and Vācaspati II in the Vādivinoda and the Nyāyatattvāloka\* refer to him. Even late authors like Raghunātha and Jayarāma in the Padartharatnamālā<sup>5</sup> and the Nyāyasiddhāntamālā<sup>6</sup> respectively mention him as a celebrated Buddhist author.

There are some other Buddhist Philosophers mentioned in these works. But they do not belong to Jñānaśī's own school or sub-school.

Thus Mādhyamikas, Vaibhāṣikas and Sautrāntikas find general mention in the works under consideration. The author shows proper respects to Ārya Nāgārjunapāda<sup>7</sup>, who is one of the highest authorities to him. This is because of the fact that beginning from Maitreyanāthapāda the Vijñānavādins paid tribute to and derived inspiration from the Mādhyamika savant. The differences between the Sākāravijñānavāda and the Mādhyamika doctrine is more apparent than real. Jñānaṣrīmitra therefore strove his best to show the underlying unity between the two schools ignoring the details in which they differ.

itreya.

amana-

gnāga

is the in the uoted, nected

school nakirti rimitra

called

being on the anasri-

nsively niścaya kīrti to

im the works osophy

aspati's ked by

ccupies
a. His
lankara

504, 508; matattva

<sup>1.</sup> Sākārasiddhi, p. 367. 2. Ātmatattvaviveka, p. 907, 3. Parišuddhi, pp. 667f. & 730. 4. Vādivinoda, p. 55 & History of Navya-nyāya in Mithilā, p. 145. 5. Padārtharatnamālā, p. 3. 6. Nyāyasiddhāntamālā, p. 196. 7. Sākārasiddhi, pp. 404, 473, 477, 488, 503, 506; Sākārasangraha, p. 515.

Sāntidevapāda's Bodhicaryāvatāra has been quoted as authority in the Sākārasiddhisāstra¹

Subhagupta seems to belong to the Vaibhāṣika school. He is called Vārtikānusārin—one following the Vārtikā². This Vārtika may be identical with the Pramāṇavārtika of Dharmakīrti. The Tattvasangraha, the Tattvasangrahapānjikā³ and the Anekāntajayapatākā⁴ quote verses from his workss or refer to him. The auto-commentary on the Śāstravārtā-samuccaya also tefers to this Śubhagupta.⁵

Arcața, otherwise called Dharmākaradatta, is one of the famous commentators on Dharmakīrti's works. He has been referred to with reverence as Bhaṭṭārcaṭapāda<sup>6</sup>. Among other commentaries on Dharmakīrti's works, an anonymous Vṛtti<sup>7</sup> on the first chapter of the Pramāṇavārtika has been referred to.

Arcata's disciple Dharmottara was well-known to Jñāna-śrīmitra. The latter refutes the nirākārajñānavāda—the doctrine of formless knowledge of Dharmottara. The Apoha-siddhi\* of this scholar has twice been referred to in our Apohaprakarana, The Kāryakāraṇabhāvasiddhi also refutes the view of Dharmottara\*. Dharmottara is referred to as the 'Ţīkākāra'¹¹°, presumably on the ground that his commentaries on the Pramāṇaviniścaya and the Nyāyabindu made him famous. As an advocate of the sākāravāda doctrine Jñānaśrīmitra does not see eye to eye with Dharmottara and sometimes uses bitter language against him.

<sup>1.</sup> Sākārasiddhi, p. 476. 2. Anekāntajayapatākāvyākhyā I, p. 337.

<sup>3.</sup> Tattvasangrahapanjikā, pp. 551 f, 556, 561, 567, 570, 572, 574, 582.

<sup>4.</sup> Anekāntajayapatākā, I, p. 337 f. 5. Šāstravārtāsamuccayasvopajāatīkā, p. 59a. 6. Kāryakāraņabhāvasiddhi, p. 321. 7. Yoginirņaya, p. 321.

<sup>8.</sup> Apohaprakarana, pp. 205, 228. 9. Kāryakāranabhāvasiddhi, p. 322.

<sup>10.</sup> Apohaprakarana, 205, 228-9.

### VIII

# Jñanasrīmitra & Later Philosophical Literature

The Philosophical Literature of India amply shows that Jñānaśrīmitra exercised wide influence on contemporary and later Indian thought especially on Nyāya and Buddhist Logic. This influence was direct in some cases whereas indirect in others. Later Buddhist authors accepted him as an authority. Hindu and Jaina authors also show due consideration to his views by accepting him as an opponent.

Among the Buddhist masters who follow Iñanaśrimitra. Ratnakirti occupies the foremost position. He was known as the author of the two Ksanabhangasiddhis and the Apohasiddhi published in the Six Buddhist Nyāya Tracts (Bibliotheca Indica Series) under the editorship of the Late MM. Dr. Haraprasāda Śāstrin. Mahāpandita Rāhula Sānkrtyāyana's collection from Tibet presented manuscripts of seven more tracts along with those mentioned above. The newly found works are the Sarvajñasiddhi, the İsvarasādhanadūşaņa, the Pramānāntarbhāvaprakarana, the Vyāptinirnaya, the Sthirasiddhidūşana, the Citrādvaitaprakāsavāda and the Santānāntaradūşana. All these ten tracts have been published under the caption Ratnakīrtinibandhāvali as No. III of the present series. None of these appears to have been translated into Tibetan. The Catalogue of the Tibetan Buddhist Canons published by Tohoku Imperial University, however, shows that Ratnakirti had some more works to his credit, the Sanskrit originals of which appear to have been lost. The following have been preserved in Tibetan translation:

- (1) The Yogacaturdevastotra [1170, Ka 246b1-249a5]
- (2) The Śāsanasarvasvasādhana [1897, Pi 259b<sup>7</sup>-284a<sup>6</sup>]
- (3) The Prajñāpāramitāmaņḍalavidhi [2645, Ju 260a<sup>7</sup>-270a<sup>2</sup>]

- (4) The Vajravidāraņāsādhana [2940, Pu 14a5-14b7]
- (5) The Vajravidāranāsnānavidhi [2941, Pu 14b<sup>7</sup>-16a<sup>6</sup>]
- (6) The Sarvasādhanakarma [3137, Pu 316a<sup>5</sup>-317b<sup>7</sup>]
- (7) The Abhisamayālankāravṛttikīrtikalā [3799, Ña 189b¹-261a³]
- (8) The Kalyāṇakāṇḍaprakaraṇa [4080, Hi 162b¹-166a³] and
  - (9) The Dharmaviniscaya prakarana [4084, Hi 217b<sup>5</sup>-223b<sup>2</sup>]

The first six works are connected with Tāntrīka practices while the last three appear to be philosophical in content. We have dealt with some aspects of Ratnakīrti's life and scholarship in our Introduction to the Ratnakīrtinibandhāvali. As a philosopher, Ratnakīrti was a disciple of Jñānaśrīmitra as in most of his works extant in Sanskrit, Ratnakīrti refers to the views of his preceptor and quotes verses from his works. More than sixty verses thus attributed to the guru of Ratnakīrti or quoted anonymously, could be traced in Jñānaśrīmitra's works. There are five more verses similary taken from the works of his guru but are not available in the works under discussion. It also shows that Jñānaśrīmitra had some other works to his credit.

"A close scrutiny reveals that Ratnakirti has summarised the works of his guru in many cases and the debt also has been eloquently acknowledged. On identical topics both are found to advance the same arguments, quote and criticise the same authors and come to the same conclusion. That both traversed the same field will be clear even from a cursory glance at the titles of the works of both. Ratnakirti took upon himself the task of presenting the rather stiff and elaborate works of his illustrious guru in a lucid and more or less popular form. He makes a beautiful comparison between his works and those of his preceptor and craves the

credit of collecting a few gems from the works of the latter. It must, however, have to be admitted that the treatment of the disciple is more concise and logical, though not so poetical as that of his spiritual father".

Udayana seems to have been aware of this relationship between Jñānaśrīmitra and Ratnakīrti. The Ātmatattvaviveka of Udayana observes—

आगमश्च न किञ्चिद् वदतीति त्वयैव ग्राहितः शिष्यः। न चैवं चेतनो ग्राहियतुमिप शक्यते, स्ववाग्विरोधस्योद्भटत्वात्। तथा हि,

> शब्दस्य कस्यचिदवस्तुनि मानसिद्धा बाधाविधिव्यवहृतिः कचिदस्ति नो वा । अस्त्येव चेत् कथिमयन्ति न दूषणानि नास्त्येव चेत् स्ववचनप्रतिरोधसिद्धिः ॥

इति तवैव विषयसञ्चारमात्रेण क्लोकः<sup>2</sup> ॥

The original verse in question in the Kṣaṇabhaṅgāḍhyāya runs:

धर्मस्य कस्यचिदवस्तुनि मानसिद्धा बाधाविधिव्यवहृतिः किमिहास्ति नो वा । काप्यस्ति चेत् कथमियन्ति न दूषणानि नास्त्येव चेत् स्ववचनप्रतिरोधसिद्धिः ।।

We find this verse twice utilised in the Kşanabhangasiddhi II of Ratnakīrti.

Ratnakīrti seems to have some reputation as a poet also. Vidyākara attributes to him a verse adoring Lokeśvara<sup>4</sup>.

1. Introduction, Ratnakīrtinibandhāvali, p.19f. 2. Ātmattavaviveka, p. 423.

3. Kṣaṇabhangādhyāya, p. 89.

4.

वरदकरसरोजस्यन्दमानामृतौघ-व्युपशमितसमस्तप्रेतसंघातवर्षः । जयति सितगभस्तिस्तोमशुभ्राननश्रीः सहजगुरुदयाद्वीलोकनो लोकनाथः ॥ Sūbhāṣitaratnakoṣa, 18. Mokṣākaragupta (1080 A. D.) of Jagaddalavihāra in Varendrī quotes the following verse in his  $Tarkabh\bar{a}s\bar{a}$ :

कार्यंत्वस्य विपक्षवृत्तिहतये संभाव्यतेऽतीन्द्रियः कर्ता चेद् व्यतिरेकसिद्धिविधुरा व्याप्तिः कथं सिध्यति । दृश्योऽथ व्यतिरेकसिद्धिमनसा कर्ता समाश्रीयते तत्त्यागेऽपि तदा तृणादिकमिति व्यक्तं विपक्षेक्षणम् ॥

The order of the halves of this verse has been changed in the Ātmatattvavivekakalpalatā of Śańkaramiśra, In the Īśvaravāda of Jñānaśrīmitra the second half of the verse has been replaced by

बाधा त्वाहितहेतुमात्रनियतिभेंदेन न व्याप्तये नाप्यधों व्यभिचारगोचरचरः पक्षीक्रियायां क्षमः ॥

L

po

th

op It

Bu

co

U

It

no

te]

## Jñānaśrīmitra and Udayana

It is well-known among the Naiyāyikas that Udayanā-cārya wrote the Nyāyavārtikatātparyapariśuddhi to defend the position of Vācaspatimiśra as given in the Nyāyavārtikatātparyaṭīkā of the latter. The Ātmatattvaviveka again was written to refute the Buddhist views and the work is known as Bauddhādhikāra or even as Bauddhadhikkāra.

We learn from the Bhavisyapurānaparisista\* that Udayana defeated some Buddhist logician in a controversy in the presence of a King of Mithilā and the point at issue was the existence of the 'self'. According to the terms previously settled the vanquished Buddhist logician fell from a palm-tree and died The king honoured Udayana and accepted him as his own preceptor. The Buddhist texts were destroyed and the Buddhists were converted to Hinduism.

<sup>1.</sup> Tarkabhāṣā, p. 23. 2. Ātmatattvavivekakalpalatā, p. 841. 3. Īśvaravāda, p. 285. 4. Cf. Bhaviṣyapurāṇapariśiṣṭa, Chap. XXX quoted in the Introduction to the Nyāyavārtika, Chowkhamba edition, pp. 152—159,

Udayana went to Puri for a pilgrimage where the doors of the Temple of Lord Jagannātha were closed against the Ācārya as he was the cause of the murder of a human being-At this he felt insulted and addressed the following to the Deity:

"Oh Lord, you have been puffed up with pride as you are now illustrious (when I have made you safe after defeating the Buddhists) and dare ignore me. But (be sure,) when the Buddhists arrive again, your existence will depend upon me." We hear that the door opened thereafter and Udayana received divine blessings for his devotion.

Whatever the authenticity of the Bhavişyapurānapariśiṣṭa may be, it gives a tradition which should not be ignored. Legends current in Mithilā and Bengal support this. Most of the extant works of Udayana show his rivalry with the Buddhists. Thus the Kiranāvalī, the Tātparyaparīśuddhi and the Nyāyakusumānjali, inter-alia, criticised the Buddhist position. Above all, his Ātmatattvaviveka is solely devoted to the refutation of the Buddhist doctrines. He was the last great Naiyāyika to have strong Buddhist rivals.

But so long we knew very little about the Buddhist opponent of Udayana and much less about his contributions. It may be easily surmised that Royal antagonism in Mithilā and Mohammedan invasion at Vikramaśīlā, Nālandā and other Buddhist centres cast the Buddhist works into oblivion. As a consequence the Buddhist criticism of the views of Vācaspatimiśra remained unknown and the counter-criticism of Udayana, though extant became very difficult to understand. It is because of this difficulty that the works of Udayana have not as yet received the attention they deserve.

The removal of the Buddhist opponents from the intellectual field was disastrous to the growth of the Nyāya system also. For a series of generations the criticisms and

counter-criticisms between the Naiyāyikas and the Buddhist logicians helped both the systems to grow. But after the Buddhists went out of the picture, the Naiyāyikas had to knock at the doors of the Prābhākaras and the Vedāntins to find suitable rivals till at last they themselves were split up into sub-schools in order to satisfy this scholastic demand. The sub-schools of Vaṭeśvara and Gaṅgeśa in Mithilā and those of Pakṣadhara and Raghunātha of Mithilā and Bengal respectively grew out of this historical necessity.

Let us come back to our own topic The Ātmatattvaviveka of Udayana criticises several Buddhist theories like
those of Universal flux, Apoha, Universals, Unity of knowledge
and its object, Citrādvaita, Vijñānavāda, identity of the quaiity
and the qualified, self as knowledge alone, Īśvaravāda,
Sarvajñavāda—etc. In most of the topics Jñānaśrīmitra's
works supply the pūrvapakṣa. Jñānaśrīmitra has been quoted
and referred to by name. Most of the quotations have actually
been traced in the works under consideration.

In the Kiranāvalī Udayana adds a small summary of the Kṣaṇabhaṅgādhyāya. The Tātparyapariśuddhi also quotes a verse from the Kṣaṇabhaṅgādhyāya and refutes the position of Jñānaśrīmitra. In the works of his later life Udayana's language has become more polished and the biting sarcasms of his earlier works are conspicuous by their absence in them.

Space does not allow us to show the relation with regard to the philosophical tenets. We restrict ourselves in showing a few striking examples from the works of both indicating close rivalry between them in addition to what we have already noted:

- (a) न ह्यनुभवमवधूय भिवतुं क्षमम् । ĀTV, p. 289.
- Cf. न खलु शास्त्रमनुभवं परिभूय भिवतुं क्षमम् । Apohapraº, p. 203.
- (b) इतरेतराश्रयत्वमुक्तम् । सङ्केते सञ्चार्यं यत् परिहृतं ज्ञानिश्रया तदेतद् ग्राम्यजनधन्धीकरणम् ।  $\overline{A}TV$ , p. 292.

Cf. ये पुनरगोऽपोहे गोशब्दसङ्केतविधावन्योन्याश्रयणं ग्राम्यजनधन्धोकरण-मुद्भावयन्ति तेऽपि<sup>...</sup>Apohapra॰, p. 203.

(c) यस्तु निपुणम्मन्यो विकल्पमेव पक्षयति स्म, यज्ज्ञानं यद्भावाभाव-साधारणप्रतिभासं न तेन तस्य विषयत्वम्, यथा गोज्ञानस्याक्वेनेति ।  $\overline{A}TV$ , p. 316.

Cf. यज्ज्ञानं यत्र भावाभावसाधारणप्रतिभासं न तेन तस्य विषयवत्त्वम्, यथा गोज्ञानस्याश्वेन । *Apohapra*॰, p. 212.

(d) स्वभावादेव कश्चिद्विकल्पः किंस्मिश्चिदेवास्फुरितेऽपि प्रवर्तयित । किमत्र कियताम् ? स चास्य स्वभावभेदः स्वकारणादेवायातः । तत्र कः पर्यनुयोज्यताम् ।  $\bar{A}$  TV, p. 366.

This seems to be an echo of नियतशक्तयो हि भावाः प्रमाण-परिनिष्ठतस्वभावा न शक्तिसाङ्क्रयंपर्यनुयोगभाजः । Apohaprao, p. 226.

(e) शब्दैः कि वाच्यमित्यनुयोगे कि प्रतिभासात्, अथाध्यवसायात्, यद् वा तत्त्वत इति विकल्पे विकल्पस्थोऽन्यापोढाकार अन्यापोहस्वलक्षणं न किञ्चिदिति यत् क्रमेण प्रत्युक्तम् —ĀTV, p. 426.

This refers to

ock at

grew

een qu

ig sall

शब्देस्तावनमुख्यमाख्यायतेऽर्थ-स्तत्रापोहस्तद्गुणत्वेन गम्यः। अर्थश्चेकाध्यासतो भासतोऽन्यः स्थाप्यो वाच्यस्तत्त्वतो नैव कश्चित्॥

Apohaprao, p. 203.

(f) अन्यथा तपनीयमपनीय वासिस ग्रन्थिकर्तारमुपहसिस स्वयं च कनकमुपादाय गगनाञ्चले ग्रन्थि करोषि ।  $\bar{A}TV$ , p.~481.

Cf. तदयमाकारस्य बाह्यवादव्यसिननो भेदसाधनविधिस्तपनीयमपनीय वासिस ग्रन्थिकरणवृत्तान्तमनुहरति । Advaitabindu, p. 356.

(g) न ग्राह्यभेदमवधूय धियोऽस्ति वृत्ति-स्तद्घाधने बलिनि वेदनये जयश्रीः। नो चेदिनिन्द्यमिदमद्वयमेव विश्वं तथ्यं तथागतमतस्य तु कोऽवकाशः॥ Cf. नाकारभेदमवधूय धियोऽस्ति वृत्तिस्तद्वाधके बलिनि मध्यनये जयश्रीः ।
नो चेदिवन्द्यमदिमद्वयमेव चित्रं
चेतोनिराकृतिमतस्य त कोऽवकाशः ॥

Sākārasiddhi, p. 386.

The quotations given above will suffice to show the intimate relation between Jñānaśrīmitra and Udayana. So we refrain from multiplying instances. Udayana considers himself "the leader of a caravan saving the members of a party perturbed from fear of darkness in wilderness in the form of a great number of works of the opponents". The 'great number of works of his adversaries' must refer to the treatises of Jñānaśrīmitra and his predecessors. A comparison establishes the fact that Udayana is more concerned with Jñānaśrīmitra than with anybody else.

Among the successors of Udayana Srīvallabha c. 1110-1125A.D. in his Nyāyalīlāvatī indirectly refers to Jñānaśrīmitra when he writes—

कर्मनिर्मितवैचित्र्यं यदि विश्वमनीश्वरम् । अस्त्वनिर्मितवैचित्र्यं जगदेतदहेतुकम्²॥

This seems to be an echo of Jñānaśrīmitra's

कर्मनिर्मितवैचित्र्यमनीशं यो जगज्जगौ।

प्रणमामि प्रमाणेन तमव्याहतशासनम् ॥

Gangesa Upādhyāya in his Tattvacintāmaņi\* quotes : दृष्टस्तावदयं घटोऽत्र च पतन् दृष्टस्तथा मुद्गरो दृष्टा खर्परसंहतिः परमितोऽभावो न दृष्टः परः।

 Cf. बहुतरपरतन्त्रप्रान्तरघ्वान्तभीति-स्तिमितपथिकरक्षासार्थवाहेन यत्नात्। तिददमुदयनेन न्यायलोकागमानां व्यतिहतिमवधूय व्यञ्जितं वर्त्म मुक्तेः॥

Atmatattvaviveka, p. 947.

स्य

2. Cf. Nyāyalīlāvatī, p. 22. 3. Īśvaravāda, pp. 233 & 265. 4. Cf. Tattvacintāmaņi-Pratyakṣa, p. 717.

तेनाभाव इति श्रुतिः क्व निहिता किं चात्र तत्कारणं स्वाधीना कलसस्य केवलमियं दृष्टा कपालावली।।

from the Kṣaṇabhaṅgādhyāya1.

The Sarvadarsanasangraha of Mādhavācārya [14th Century A. D.] is found quoting the initial verse of the Kṣaṇabhangādhyāya and attributing it to Jñānaśrīmitra². The Bauddhadarśana section in Mādhava's work shows close relation with the Kṣaṇabhangādhyāya.

Śańkaramiśra [ C. 1400-1488-9 A. D. ] was thoroughly conversant with the contributions of Jñānaśrīmitra. In his Ātmatattavivekakal palaţā Śańkara profusely quotes verses and prose passages from Jñānaśrīmitra's works. Most of these

- 1. Ksanabhangādhyāya, p. 107.
- 2. तदुक्तं ज्ञानिश्रया

यत् सत् तत् क्षणिकं यथा जलघरः सन्तश्च भावा अमी सत्ता शक्तिरहार्थकर्माण मितेः सिद्धेषु सिद्धा न सा । नाप्येकैव विधान्यथा परकृतेनापि क्रियादिर्भवेद् द्वेघापि क्षणभङ्गसंगतिरतः साघ्ये च विश्राम्यति ।।

Sarvadarsanasangraha, p. 226.

- 3. (a) ज्ञानिश्रया तु विधिस्फुरणमम्युपगम्य निषेधस्फुरणमि तत्र भवतीति स्वीकृतं यदाह—तत्रापोहस्तद्गुणत्वेन गम्यत इति तदुत्थाप्य दूषयित-स्यादेतिदिति । न ह्मनुभव-मिभूय भिवतुं क्षमिन्द्यिप तद्ग्रन्थ एव । ATVK, p. 289.
- Cf. Apohaprakarana, p. 203.
- (b) उभयदोषं परिजिहीर्षुर्ज्ञानश्रीविकल्पमेव पक्षयित स्म । ATVK, p. 317.
- Cf. Apohaprakarana, p. 212
- (c) स्ववासनापरिपाकवशादुपजायमानैव सा बुद्धिरपश्यन्त्यिप बाह्यं बाह्यप्रवृत्तिमातनोतीित ज्ञानिश्रया यत् समाहितम्.... $\overline{A}TVK$ , p. 356.
- Cf. Apohaprakarana, p. 226.
- (d) प्रवृत्तिनियामकं ज्ञानिश्रयो बीजसर्वस्वमुत्थापयित-स्वभावादिति । तदुक्तं ज्ञानिश्रया-नियतशक्तयो हि भावाः प्रमाणपरिनिष्ठितस्वभावा न शक्तिसाङ्कर्यपर्यनुयोगभाजः कारणशक्तेः असदुर्त्पत्तिनियमात् ।  $\overline{A}TVK$ , p. 367.
- Cf. Apohaprakarana, p. 226.
- (e) यदुक्तं ज्ञानश्रिया प्रत्यासत्तिचिन्तायां तद्विकल्पोऽपि वह्नं र्जननाकारत्विवकल्पोल्लेख-स्यापि तावता तत्रैव प्रवर्तनशक्तिजननिवकल्पस्य न तु जलादाविति—ĀTVK, p. 371.

have been traced in the present treatises. Sankara's Vādivinoda includes Jnānaśrī's name in the list of the foremost

Foot-note continued from the previous page.

- (f) शब्दैः किं वाच्यमिति नैयायिकैः प्रश्ने कृते ज्ञानिश्रया विकल्प्य यदुत्तरं दत्तं तदिप न सम्यगित्यर्थैः । ĀTVK, p. 427.
- Cf. Apohaprakarana, p. 202.
- (g) बाह्यं न पश्यित भिदात्मतयाथ सत्त्वादर्थिक्रियाविरहसङ्करता त्वभेदे । बुद्धिस्तु नश्यित भिदेव [ विदेव ] सत्त्वाच्चित्राप्यतो न भिदमेति किमत्र कुर्मः ॥ ATVK, p. 434.
- Cf. Sākārasangraha, IV. 186.
- (h) तदुक्तं ज्ञानिश्रया,

भावं कञ्चित् पुरस्कृत्य भेदाभेदावृदीरयेत् । देशकालादिभेदेन चिन्मात्रे तत्र कः क्रमः ॥ ĀTVK, p. 436.

- Cf. Advaitabindu, p. 363.
- Cf. Advaitabindu, p. 363.
- (j) तदुक्तं ज्ञानिश्रया,

  यदि स्वरूपमाकारश्चित्रतैकिषयः कथम् ।

  भेदः प्रत्यर्थता बुद्धेस्तदान्योन्यस्य वेदनम् ॥

  मिथतस्थापि व्यावृत्तौ बाह्यवस्तुक्षणस्थितः ।

  भेदेऽप्येवं धियेस्तेषां प्रकाशघटना कथम् ॥

इत्याशङ्कचाह—

अलोकमन्यत्वेऽपीदं व्यावृत्त्यन्तरमीरितम् ॥ ĀTVK, p. 464f.

- Cf. Advaitabindu, p. 359.

Cf. Sākārasiddhi, p. 471.

fai

Bu

tea Bh tak

mi

vā

(1)

Fo

(n

2.

Buddhist dialecticians<sup>1</sup>. But during Sankara's time the Buddhist works lost much of their importance as they were historical documents rather than part and parcel of a living faith in India.

Jayarāma Nyāyapañcānana (1657 A. D.) in his Nyaya-siddhāntamālā also gives the same list of important Buddhist teachers of the Yogācāra-Vijñānavāda school and we find Bhadanta Jñānaśrī mentioned in it². The list seems to be taken from Śaṅkaramiśra's  $V\bar{a}divinoda$  as the same chronological mistake is found committed by Śaṅkara as well as Jayarāma.

Among the Jaina authors Vādideva ( 1086-1169 ) shows intimate knowledge of Jñānaśrīmitra's works. In the  $Sy\bar{a}d$ -vādaratnākara he quotes three verses from the Kṣaṇabhaṅgā-

Foot-note continued from the previous page.

(1) तदुक्तं ज्ञानश्रिया,

प्रकाशमानं नीलादि जडं वाजडमेव पा। इति प्रकरणेऽस्माभिर्बुद्धित्वे हेतुरुच्यते।। ATVK, p. 481.

Cf. Advaitabindu, p. 360.

(m) तदुक्तं ज्ञानिश्रया,

वेद्यवेदकरूपं हि नियतं यदि लक्षितम्।
तदुपादानपर्येषे सामग्री शक्तिरन्तरम्।।
वेद्यवेदकरूपं हि न चाद्यापि निवर्तते।
ततः स्वरूपे वक्तव्ये सामग्रीपरिकीर्तनम्।।
अप्रस्तुताभिधानं वा दिह्निकाकार एव वा।
ĀTVK, p. 489f.

Cf. Advaitabindu, p. 352.

- 1. कीर्तिदिङ्नागभदन्तज्ञानश्रीप्रज्ञाकरादयः सौगतप्रभेदाः ॥ *Vādivinoda*, p. 55.

Dr. Helmut Krasser Heinrich Collinstr. 31/3/16 A - 1140 Wien Tel./ Fax: (+43) 1 - 914 68 74 dhyāya¹ and one verse from the Apohaprakaraṇa². There are two more prose passages³ from Jñānaśrīmitra's works in the same.

The Nyāyāvatāraṭippanaka of Devabhadra (C. 1150A.D.) quotes the definition of Sattva from the Kṣaṇabhangādhyāya\*.

Mallisena (1293 A. D.) is found to reproduce—

एतासु पञ्चस्ववभासिनीषु प्रत्यक्षबोधे स्फुटमङ्गुलीषु । साधारणं षष्ठमिहेक्षते यः श्रृङ्कं शिरस्यात्मन ईक्षते सः॥

in the Syādvādamañjarī (p. 167).

This verse occurs in the Apohaprakaraṇa of Jñānaśrīmitra as well as in the Sāmānyadūṣaṇadikprasāritā<sup>5</sup> of Paṇḍita Aśoka. We have some doubts about the date given to Paṇḍita Aśoka. The verse may be taken from Jñānaśrīmitra's work by the Paṇḍita in the Sāmānyadūṣaṇadikprasāritā.

1. यत् सत् तत् क्षणिकं यथा जलघरः सन्तश्च भावा इमे ....

Syādvādaratnākara, p. 747.

Cf. Kṣaṇabhangādhyāya, p. 1.

(b) दृष्टस्तावदयं घटोऽत्र च पतन् दृष्टस्तथा मुद्गरः ....

Syādvādaratnākara, p. 579.

Cf. Kṣaṇabhangādhyāya, p, 107.

and (c) यन्निर्भाति यथा तथा यदखिलं गङ्गाम्ब गौरं यथा ....

Syādvādaratnākara, p. 749.

Cf. Kṣaṇabhangādhyāya, p. 155.

शब्दैस्तावन्मुख्यमाख्यायतेऽर्थस्तत्रापोहस्तद्गुणत्वेन गम्यः

Syādvādaratnākara, p. 712.

Cf. Apohaprakarana, p. 203.

3. (a) यदिप ज्ञानश्री:-अभ्रान्तसम[म्म]तैकावसायः प्रकृतिविक्रिये....

Syādvādaratnākara, p. 770.

(b) यदप्ययमेवाह — अस्ति च विषयोपरागं विवेच्य चैतन्यमात्रम् ....

Ibid, p. 771.

4. तथा च ज्ञानश्रीः, यदि नाम प्रतिदर्शनं सत्त्वभेदस्तथापीहार्थक्रियासामर्थ्यमेव सत्त्वमिभ-प्रेतमिति ।

Nyāyāvatāraţippaņa, p. 56.

Cf. Kṣaṇabhaṅgādhyāya, p. 1.

5. Cf. Apohaprakarana, p. 217 & Sāmānyadūṣanadikprasāritā, p. 167.

The late lamented Pt. Mahendrakumāra Śāstrin in his highly valuable Introduction to the Nyāyakumudacandra, suggests a relation between Jñānaśrīmitra and Prabhācandra on the supposition that

अपोहः शब्दलिङ्गाभ्यां न वस्तुविधिनोच्यते

[ Cf. Nyāyakumudacandra, p. 551 ]

has been borrowed from Jñānaśrī's Apohaprakaraṇa. The actual reading of the kindred verse in Jñānaśrī's work runs—

# अपोहः शब्दलिङ्गाभ्यां प्रकाश्यत इति स्थितिः ।

It seems that the verse quoted in the Nyāyakumudacandra comes from elsewhere. Besides, the learned Śāstrin places the active life of Prabhācandra near about 1020 A. D. Thus he becomes an older contemporary of Jñānaśrīmitra. It is not probable that the famous Jaina scholar would quote a junior<sup>2</sup>.

Yaśovijaya Gaṇi is found to have some relation with Jñānaśrīmitra. In his Anekāntavyavasthā prakaraṇa Yaśovijaya anonymously quotes a verse³ which has been attributed to our author by Gaṅgeśa. It actually occurs in the Kṣaṇabhaṅgā-dhyāya. The Nyāyakhaṇḍakhādya of Yaśovijaya is closely related to the Ātmatattvaviveka of Udayana. Hence it is but natural that Jñānaśrīmitra's views should peep through this work⁴. But Yaśovijaya does not seem to have had any access to

Anekāntav yavasthāprakaraņa II, p. 73,

Cf. Tattvacintāmaņi-Pratyakṣa, p. 717.

<sup>1.</sup> Cf. Apohaprakarana, p. 201. 2. Date of Jñānaśrīmitra (q. v).

<sup>3.</sup> दृष्टस्तावदयं घटोऽत्र च पतन् दृष्टस्तथा मुद्गरः "

<sup>4,</sup> Cf. The Bhautavicāra (f. 437 b), Citrādvaitavāda (f. 381 a) etc. in the Nyāyakhaṇḍakhādya.. Cf. also the references to धर्मस्य कस्यचिदवस्तुनि मानसिद्धा (Kṣaṇabhaṅga, p. 89) in the same (f. 320 b) along with शब्दस्य कस्यचिदिष वस्तुनि मानसिद्धा etc. (Ātmatattvaviveka, p. 423). It is to be noted that नाकारभेदमवधूय धियोऽस्ति वृत्ति: etc. (Sākārasiddhi, p. 386) has not been mentioned by Yaśovijaya along its Nyāya counterpart न प्राह्मभेदमवधूयधियोऽस्ति वृत्ति: etc. (Ātmatattvaviveka, p. 529).

the works of Jñānaśrīmitra. The Ātmatattvaviveka along with some of the commentaries thereon was the source of Yaśo-vijaya's information about the contributions of our author. The Ātmatattvavivekavyākhyā of Nārāyaṇācārya, the Ātmatattvavivekadādhiti of Raghunātha Śiromaṇi and the Ātmatattvavivekadādhiti of Guṇānanda Vidyāvāgīśa have extensively been quoted by Yaśovijaya. But these authors also do not show any direct knowledge about the works under consideration. The Ātmatattvavivekakalpalatā of Śaṅkaramiśra, the only extant commentary on Udayana's work showing direct relation with Jñānaśrīmitra's Nibandhas, seems to be unknown to Yaśovijaya.

### Miscellaneous

There are some interesting allusions in the works under consideration which attract the notice of the reader. Śrīharṣa and Mahāsammata¹ seem to be two historical figures known to Jñānaśrīmitra. But no definite informations regarding them are available. The reading of the Pañcālaka² mentioned in the Iśvaravāda is also amusing. This Pañcālaka seems to be the prototype of the 'Pāñcālī' literature current in Bengal which generally becomes lengthy and monotonous. It may be mentioned here that the logical works of Gadādhara Bhaṭṭācārya are known as 'Gadu's Pāñcālī' among the Naiyāyikas of Bengal.

<sup>1.</sup> Sākārasiddhi, p. 437. 2. Īśvaravāda, p. 271.

## प्रस्तावना

# ॥ नमो गुरुभ्यः शास्त्रकृद्भ्यश्च ॥

## १. निबन्धकर्तृपरिचयः

भारतीयदार्शनिकेषु ज्ञानश्रीनाम्ना प्रसिद्धौ द्वावाचार्यावास्ताम् । तयोः काश्मीराभिजनः प्रमाणविनिश्चयव्याख्याता भूयसां बौद्धशास्त्रग्रन्थानां भोटभाषानुवादविधायको
ज्ञानश्रीभद्रोऽन्यतरः, इतरश्च गौडदेशोद्भ्वो विक्रमशीलाचार्यः सुविख्यातकीर्तिर्ज्ञानश्रीमित्रः । अनयोद्वितीयोऽत्राधिकृतः । कुत्रचिदस्य ज्ञानश्रीनाम्ना निर्देशः, कुत्रचिच्च ज्ञानश्रीमित्रनाम्ना । स्वग्रन्थपुष्कासु तु महापण्डिताचार्यज्ञानश्रीमित्रपाद इत्युपधिमण्डितं तस्य नामधेयमायाति । वङ्गमगधमण्डलेश्वरेण धर्मपालेन प्रतिष्ठिते तदन्ववायसंभवैष्पलालिते च विक्रमशीलामहाविहारे भारतेतरदेशभ्योऽपि विद्यार्थिनो विविधविद्यावाप्तये समाजग्मुः, शास्त्राणि तु सर्वाणि बौद्धप्रमुखान्यधिगम्य बहुश्रुतेभ्य आचार्यभ्यस्ते
भारतवर्षस्याध्यात्मिकसम्पदा स्वं स्वं देशमलंचकः । श्रूयते एकादशे खृष्टशतके विद्याविहारेऽत्र चत्वारो द्वारपण्डिताः, द्वौ च महास्तम्भौ बभूबुवुरिति । ज्ञानश्रीमित्रश्च तेषु
दितीयमहास्तम्भपदं भूषयामास ।

आदावयं ज्ञानश्रोमित्रः सैन्धवसम्प्रदायभुक्तः श्रावक आसीत् , तदनु च तन्त्र-यानमाश्रितवानिति श्रूयते । आसीदत्र महाविहारे सैन्धवानामितप्राबल्यम् । कदाचित् तन्त्रग्रन्था हेरुकप्रतिमा च काचित् तैर्वह्मावाहुतीकृताः । राज्ञा च ते न दिण्डताः । एतेषु सैन्धवेषु श्रीमित्रनामधारिणो जना दृश्यन्ते । वङ्गदेशोद्भवैस्तन्त्रयानानुसारिभिरे-तेषां विवाद इतिवृत्तविश्रुत एव ।

भोटदेशीयग्रन्थेभ्यो ज्ञानश्रीमित्रमिधकृत्यैतदन्यच्च विवरणं समुपलभ्यते । स्वदेशे विशुद्धबौद्धधर्मप्रचारणापरायणेन भोटमहीपेन ह्न. ला. ये. शे. ओद् इत्याख्येन विक्रमशीलाचार्यं दीपङ्करमतीशमामन्त्रयितुं स्वजनाः प्रेषिताः । परिज्ञाय तेषां विक्रमशीलागमनकारणं दृष्ट्वा च राजोपायनादिकं राजसम्मानलाभाय वा धनसञ्चयनार्थं वा भोटदेशगमनं न तदा स्वीकृतवानाचार्यः। अनन्तरमेतदर्थं पुनरागतेभ्यो भोटदेशीयभ्यो राज्ञस्तस्य धर्मार्थं धनसंग्रहपरस्य शत्रुभिर्बन्धनं कारागारे जीवनावसानं च विदित्वा करुणापरवशो दीपङ्करः सद्धमंप्रचाराय दुःखसङ्कलां भोटदेशयात्रामङ्गीचकार । इमे च भोटदेशीया नारोपान्तस्य संवर्धनां विक्रमशीलायां प्रत्यक्षीचक्रः । अतिवृद्धोऽयमाचार्योऽतीशस्य दक्षिणं

४४ प्रस्तावना

ज्ञानश्रीमित्रस्य च वामं बाहुमाश्चित्य शिविकातोऽवततार। भोटदेशाय प्रस्थानात् पूर्वं दीपङ्करो ज्ञानश्रीमित्राद् गृह्यमुपदेशमधिगम्य तदनुष्ठितवानित्यपि श्रूयते।

एतेभ्यो ज्ञानश्रीमित्रस्य विक्रमशीलायां मर्यादातिरेकः परिज्ञायते ।

दीपङ्करस्तुनपष्टिवर्षदेशीय एकचत्वारिशदधिकैकसहस्रतमे खुब्टसंवत्सरे वसन्तर्ती भारतं वर्षं तत्याज । तत्काले ज्ञानश्रोमित्रोऽपि स्वीयपाण्डित्येन ग्रन्थिनमणिन च परां प्रस्थातिमधिजगामिति शक्यानुमानम् ।

उपलभ्यमानानां ज्ञानश्रीमित्रनिबन्धानां परिशीलनाज् ज्ञायते वावस्पतिप्रमुखानां नेयायिकानां सन्दर्भास्तेन नामग्राहमुद्धृताः खण्डिताश्चेति । वाचस्पतेस्तु न्यायसूची-निबन्धिनर्माणकालस्तस्यैव स्ववचसा वस्बङ्क्ष्वसुवत्सर इति विज्ञायते । परं तु वत्सरोऽयं विक्रमाब्दं वा निर्दिशति शकाब्दं वेति विप्रतिपत्तिस्थानं पण्डितानामासीत् । अधुना शकसंबत्सर एव वाचस्पतिनोल्लिखित इति निपुणगवेषणया निर्धारितम् ।

न्यायवातिकतात्पर्यटीकायां [१.१.६.] जरह्मैयायिकस्य जयन्तभट्टस्य मतं वाचस्पितना परामृष्टमिति तात्पर्यपरिशुद्धावुद्यनाचार्योक्तः। जयन्तरुच काश्मीराधिपस्य शङ्करवर्माणोऽमात्यपदमलं चकारेति जयन्तकृतादागमङम्बरनाटकात् परिज्ञायते। अयं शङ्करवर्मा खृष्टीयपञ्चाशीत्यधिकाष्ट्रशततमाब्दाद् प्रभृति द्वचिधकनवशततमाब्दं यावत् काश्मीरमहीं भुनक्ति स्मेतीतिवृत्तविदां मतम्। न्यायवातिकतात्पर्यटीकापरिशिष्टभूतो न्यायसूचीनिवन्धस्तु तदनुसारं न वस्वङ्कवसुमिते विक्रमाब्दे [८८४१-२ खृष्टाब्दे ] जिनमहैति, परं तु तत्संख्यकशकसंवत्सरे [८९७६-७ खृः ] इति द्रष्टव्यम्। वाचस्यितना स्वग्रन्थानामनुक्रमो भामत्यां प्रदर्शितः। तदनुसारं न्यायग्रन्थद्वितयानन्तरमि तेन तत्त्वकीमुदी तत्त्ववैशारदी भामतो च विनिर्मिता इति परिज्ञायते। अतो ज्ञानश्चीमित्रेण प्रथमे वयसि आचार्यस्य वाचस्यतिविद्याविभूतिः प्रत्यक्षीकृतेति वाढं संभाव्यते।

ज्ञानश्रीमित्रश्च स्वशिष्येण रत्नकीर्तिना सहोदयनाचार्यकृतिषु खण्डित इत्यग्ने प्रदर्शनीयमस्माभिः। रत्नकीर्तिः स्वगुरोग्नेन्थानां सारसङ्कलनं कृतवानिति तिन्नवन्ध-मूमिकायां प्रदर्शितम्। अतएवोदयनोऽनयोः कनीयान् समकालिकरचेति संभवेत्। सृविक्यातयोन्यीयाचार्ययोर्वाचस्पत्युदयनयोश्चान्तरा ज्ञानश्रीमित्रः सेतुवन्धनं चकारेति महत्त्वातिशयस्तस्य तद्ग्यन्थानां च। तस्य ग्रन्थनिर्माणकालस्तु खृष्टीयैकादशशतकस्यादि-मैऽर्थे संभवेत्।

आस्तिकशास्त्रेषु बौद्धग्रन्थेषु च सुतरां निष्णात आसीदयं ज्ञानश्रीमित्र इति तिस्त्रबन्धपाठाद् विज्ञायते । तस्य प्राक्प्रदिष्टं तन्त्रयानानुगत्वं तु न ग्रन्थपर्यालोचनातः स्पष्टीभवति । प्रमाणवार्तिकस्थरलोकविशेष [१.१६]व्याख्यावसरे स्वगुरोर्तमिप प्रदर्शित-भेतेन । सुवर्णद्वीपवासिनो धर्मपालाचार्यस्य शिष्यत्वस्वीकारोप्यऽस्य श्रूयते । स्वसम्प्रदाय-परिचायकस्तत्कृतरलोकस्तु तदीयसाकारसिद्धौ,

आर्यासङ्गमनङ्गजिन्नयवहो यद्भूपतीशोऽन्वशाद् आचार्यो वसुबन्धुरुद्धुरमितस्तस्याज्ञयादिद्युतत् । दिग्नागोऽथ कुमारनाथविहितासामान्यसाहायक-स्तस्मिन् वार्तिकभाष्यकारकृतिनोरद्यानवद्या स्थितिः ॥

इति । अत्र स्ववचसानेन मैत्रेयनाथोपज्ञयोगाचारिवज्ञानवादसम्प्रदाये प्रज्ञाकरप्रवितिते च धर्मप्रस्थानेऽस्यान्तर्भाव इति स्फुटीक्कतम् । प्राचार्येण स्थिरव्रतकेन [Stcherbatsky] प्रज्ञाकरानुयायिनां त्रेधा विभागः प्रदिश्तिः । तेषु विभागेषु जिनो रिवगुष्तो यमारिश्च प्रवक्तारः संजाताः । प्रज्ञाकरिषध्यो रिवगुष्तो ज्ञानश्रीसमकालं काश्मीरेष्वास । यमारिश्च काश्मीरकस्य ज्ञानश्रियः शिष्यः, कार्यक्षेत्रं चास्य वङ्गोष्विति तेन प्रतिपादितम् । अय रिवगुष्तकृतिर्जिनेन स्वग्रन्ये खण्डिता जिनकृतिश्च यमारिणा इति तत एव श्रूयते ।

ज्ञानश्रीमित्रस्तु क्षणभङ्गाध्यायस्यान्तिमे भागे कञ्चनाचार्यं रिवनामानं द्वेधा नामग्राहं ससम्मानं चोल्छिखित । एतं विषयं मनिस निधाय रिवगुप्तज्ञानश्रीयमारिणां परस्परसंबन्धः पुनिविचेचनमहिति । सर्वं इमे वङ्गमगधप्रचिक्ति प्रज्ञाकरीये प्रस्थानेऽन्तर्भूता न वेति, रिवगुप्तयमार्थोरन्तरा च ज्ञानश्रीमित्रस्य स्थानमुत ज्ञानश्रीभद्रस्येति च पुनरवेक्षणीयम् । अत्र निर्णयस्तु ज्ञानश्रीमित्रनिवन्धेः सह भोटभाषानुवादिनवद्धाभ्यां रिवगुप्तस्य यमारेश्च कृतिभयां कृच्छुसाध्येन तुलनेनैव संभाव्यते ॥

#### २. उपलब्धनिबन्धपरिचयः

उपलब्धानां ज्ञानश्रीमित्रनिबन्धानां किञ्चत् परिचयोऽत्रापेक्षितः इति कृत्वा स्वल्पपरिसरेणैव स प्रस्तुयते । (१) क्षणभङ्गाध्यायास्यः सर्वेषां वस्तूनां क्षणभङ्गसाधनपरो मुस्यतमो ज्ञान-श्रीमित्रनिबन्धः । एष च ग्रन्थान्तरस्याध्यायिवशेष इति न मन्तव्यम् । एतस्यैव चत्वारः परिच्छेदाः सन्ति । अत्र न्यायवेदिस्तम्भभूतानां शङ्करभासर्वजित्रलोचनवाचस्पतीनां मतानि समुन्मूल्य स्वमतं स्थापितमिति ग्रन्थकृता कण्ठत एवापादितम् । दृश्यते चात्र तत्तन्मतानि प्रोद्धृत्य बाहुल्येन खण्डितानीति ।

> यत् सत् तत् क्षणिकं यथा जलधरः सन्तस्तु भावा इमें सत्ता शक्तिरहार्थंकर्मणि मितेः सिद्धेषु सिद्धा न सा। नाप्येकैव विधान्यदापि परिकृत्येव क्रिया वा भवेद् द्वेधापि क्षणभङ्गसंगतिरतः साध्ये च विश्राम्यति॥

इत्यादिमश्लोके शास्त्रार्थः संगृहीतः । ततश्चतुर्षु परिच्छेदेषु पक्षधर्मान्वयव्यतिरेका-हेतुकविनाशाधिकाराख्येषु स्थिरवादं दीर्घविश्लेषणेन खण्डियत्वा स्वमतं प्रतिष्ठापितम् । विचारश्चात्र पूर्णाङ्को मार्मिकश्च ॥

- (२) व्याप्तिचर्चा तु बौद्धोपज्ञव्याप्तिस्वरूपप्रदर्शनपरो निवन्धः। व्याप्तिश्च भारतीयदर्शनप्रस्थानेषु चार्वाकान् प्रहाय सर्वैः स्वीक्रियते। िक तु तस्या मूलं स्वरूपं चाधिकृत्य तेषु मतभेदो वर्ततेतराम्। नैयायिका व्यभिचाराज्ञानं सहचारज्ञानं च व्याप्तिनिश्चयोपाय इति कथयन्ति, बौद्धाश्च तादात्म्यतदुत्पत्तिभ्यामभावेन च व्याप्तिमुप्पादयन्ति। अत्र तु प्रासिङ्गिके विचारे त्रिलोचनवाचस्पतिप्रभृतीनां मतान्युद्धृत्य खण्डितानि। अन्ते च प्रत्यक्षानुपलम्भसंभवेव हेतुफलभावस्वभावव्याप्तिसिद्धिरिति निष्कर्षः प्रदत्तः॥
- (३) ज्ञानिष्ठयो निवन्धावलौ भेदाभेदपरोक्षा ह्रस्वतमा । ज्ञानजेययोः संबन्ध-विचारोऽस्या विषय इति भाति । तयोर्भेदमेके आमनन्ति, ऐक्यं चापरे । पक्षयोरुभयोरिप दोषाः प्रदिष्टा इतीतरे भेदाभेदपक्षमुररोकुर्वन्ति । भेदस्वीकारेणाभेदपक्षस्य, अभेदाव-लम्बनेन च भेदपक्षस्य दोषा अपयन्तीति तेषामाशयः । सिद्धान्तस्तु ज्ञानिश्रयोऽभेद-पक्षपाती, भेदाभेदस्वीकारे उभयपक्षपरिदृष्टदोषाणां सिन्नपातापत्तेः ॥
- (४) अनुपलन्धिरहस्यमपि क्षुद्रमाकारेण । बौद्धदाशंनिकस्वीकृताया अनुपलन्धे-लैक्षणं भेदाश्च समाहृत्य शास्त्रग्रन्थेभ्योऽत्र चिनतानि ॥

- (५) सर्वंशब्दाभावचर्चा त्वनुपलब्धिरहस्यस्य खिलरूपेण स्वीकारमहीति, शब्दसामान्याभावे कार्यानुपलब्धिसामर्थ्यविवेचनात्। शब्दसामान्याभावे च न सिद्धा-न्तिनो विमितः; प्रस्तुते कार्यानुपलब्धिस्थले स्वभावानुपलब्धिप्रतिष्ठापनमेवात्र तस्य कृत्यम्॥
  - (६) अपोहप्रकरणं बौद्धसिद्धान्तानुसारं शब्दार्थविवेचनपरमतीव गम्भीरार्थंकम् । शब्देस्तावन्मुख्यमाख्यायतेऽथं-स्तत्रापोहस्तदगुणत्वेन गम्यः । अर्थञ्चेकोऽख्यासलो भामनोजन्यः

स्थाप्यो वाच्यस्तत्त्वतो नैव कश्चित् ॥

इति प्रकरणार्थंसंग्राहकः क्लोको ज्ञानश्रीमित्रस्य । एष ग्रन्थो बाहुल्येन खण्डित उदयना-चार्येण तदनुसारिणा च राङ्करमिश्रेणेति बौद्धाधिकारचर्चानिरतैरवधेयम् ॥

- (७) ईश्वरवादस्तु विश्वनिर्मातुर्नित्यस्य परमेश्वरस्य खण्डनं विद्याति । प्रथमे परिच्छेदे शङ्करवाचस्पतिवित्तोकभासर्वज्ञत्रिलोचनशतानन्दानां जगत्कर्तृसाधकानि मतानि तत्तद्वचसा समुपस्थाप्य, द्वितीये बौद्धदृशा सामान्यतस्तत्खण्डनम् । तृतीये च धर्मकीर्तिकृतप्रमाणवार्तिकस्थेश्वरखण्डनपरस्य क्लोकसप्तकस्य विस्तरव्याख्यानम् । तृतीयोऽपि परिच्छेदस्त्रेशा विभक्तो ग्रन्थकारण ॥
- (८) स्वसिद्धान्तानुसारं कार्यकारणभावनिर्णयः कार्यकारणभावसिद्धौ विहितो ज्ञानश्रीमित्रेण । त्रिकपञ्चकचिन्तेत्यस्यापरं नामधेयम् । धर्मयोः कार्यकारणभावस्थापन-विधावपुरुम्भानुपरुम्भानां संख्यानिर्णयमधिकृत्य बौद्धेषु मतविरोधः । धर्मोत्तरस्य पञ्चकपक्षः, ज्ञानश्रीमित्रस्य तु त्रिकपक्षः । गद्यपद्यनिवद्धेऽत्र ग्रन्थे कारिकासु सिद्धान्तः प्रद्शितः, गद्यभागे च तदर्थको विचारः । ज्ञानश्रीमित्रनिबन्धेऽवयमेक एव भोटभाषाया-मनुदितोऽभृत् ॥
- (९) योगिनिणंयप्रकरणे योगिस्वरूपं तत्प्रत्यक्षं च बौद्धसम्मतं विवेचितवाना-चार्यः ॥
- (१०) अद्वैतिबन्दुप्रकरणं साकारिवज्ञानवादव्याख्यानपरम् । अत्र ज्ञानज्ञेययो-स्तात्त्विकभेदनिराशः कृतः ॥
- (११) साकारसिद्धिशास्त्रं साकारविज्ञानवादमेव महता आडम्बरेण प्रपञ्चयति । धर्मकीतिरस्य वादस्य प्रवर्तक इति श्रुयते । प्रज्ञाकरेणायं विशदीकृतः । अत्र शास्त्रे

वादस्यास्य व्याख्यानं नागार्जुनमैत्रेयनाथासङ्गादिप्राचीनाचार्यसम्मितप्रदर्शनपुरःसरं समुपलभ्यते । धर्मकीतः प्रज्ञाकरस्य च मतानि प्रदर्शितानि । षट्सु परिच्छेदेषु विभक्त-मिदं शास्त्रम् । प्रथमे निराकारज्ञानवादिविवेचनम् , द्वितीये संक्लेशव्यवदानचर्चा, तृतीये मध्यमावतारप्रदर्शनम् , चतुर्थे चित्राद्वैतप्रपञ्चनम् , पञ्चमे स्वसंवेदनिवचारः, षष्ठे च योगाचारविज्ञानवादेन माध्यमकसिद्धान्तस्य मौलिकमैक्यं समागच्छिन्ति ॥

(१२) साकारसंग्रहसूत्रं तावत् साकारसिद्धिशास्त्रस्य पद्यात्मकः सारसंग्रहः। अत्र तु चत्वारः परिच्छेदाः। तेष्वेव शास्त्रस्थानां षण्णां परिच्छेदानां विषयाः समाहताः॥

### ३. प्रस्तुतनिबन्धानां कतंत्वविचारः

अत्र क्षणभञ्जाध्यायं विहायैकादशनिबन्धा मातृकामेकामवलम्ब्येव सम्पादिताः । बहुत्र च ग्रन्थकृत्रामनिर्देशः पुष्पिकायां नायाति । अतएव प्रस्तुतनिबन्धानामेककर्तृत्त्व-स्वीकारकारणं स्पष्टीकरणीयम् ।

- (१) क्षणभङ्गाध्याये पुष्पिकासु न ग्रन्थकारोल्लेखः । अन्तिमश्लोके तेनस्तात् परपारगस्त्रिभुवने ज्ञानित्रयोऽयं जन इत्यत्र तस्य संकेत इति प्रतिभाति । रत्नकीर्त्युदयन-वादिदेवादिभिः क्षणभङ्गाध्यायस्थाः श्लोका ज्ञानश्रीनाम्ना समृद्धृताः ।
  - (२) व्याप्तिनिर्णयस्तु ज्ञानश्रीमित्रकृतिरेव, पुष्पिकायां तथा निर्देशात् ।
  - (३) भेदाभेदपरीक्षापि ज्ञानश्रीमित्रनिर्मिता, तदीयसाकारसिद्धौ तथा कथनात्।
- (४,५) अनुपलिब्धरहस्यस्य सर्वशब्दाभावचर्चायाश्च कर्ता नोल्लिखितः, न बेतरत्र तदुपलम्भः।
- (६) अपोहप्रकरणस्थः सन्दर्भो बाद्दिदेवेन ज्ञानश्रोमित्रस्यैवेति नामग्राहं गृहीतः स्याद्वादरत्नाकरे ।
- (७) ईश्वरवादकर्तुरेव ग्रन्थान्तरं त्रिकपञ्चकचिन्तेति ईश्वरवादे निर्दिष्टम् । साकारसिद्धिशास्त्रे च तत्कर्तुवृंहदीश्वरवादः समुल्लिखितः ।
- (८) त्रिकपञ्चकचिन्तापराख्या कार्यंकारणभावसिद्धिर्ज्ञानश्रीमित्रकृतिरिति तस्य ग्रन्थस्य भोटभाषानुवादात् परिज्ञायते ।

प्रस्तावना

88

- (९) रत्नकोर्तेः सर्वज्ञसिद्धेराधारभूतो योगिनिर्णय इति भाषासाम्याद् विषय-साम्याच समायाति ।
  - (१०) साकारसिद्धौ ज्ञानश्रीमित्रग्रन्थत्वेनाद्वैतिबन्दुप्रकरणस्योल्लेखो दृश्यते ।
- (११-१२) साकारसिद्धिशास्त्रं साकारसंग्रहसूत्रं च पुष्पिकानिर्देशाज् ज्ञानश्रीमित्र-कृती एव ।

एतत् सर्वं मनिस निधाय, एकां शैलीं सर्वत्र चावलोक्य, विमृश्य चैकमातृकायां सर्वेषां समुपलम्भं द्वादश इमे ग्रन्था ज्ञानश्रीमित्रनिर्मिता इति निर्णयः स्वत एवापतिति ।

एभिः सहानुपलन्धा सर्वज्ञसिद्धिज्ञांनश्रीमित्रस्य समुल्लेखमहीत । सापि रत्नकीतिना स्वसर्वज्ञसिद्धौ न्यवहृतेति प्रतिभाति । साकारसिद्धौ न्याप्तिचर्चायां च ज्ञानश्रीमित्रेण सर्वज्ञसिद्धिः काचिदुल्लिखिता, योगिनिणये च ज्ञानश्रीमित्रकृतिः सर्वज्ञसिद्धिः अन्यश्र योगिनिणये सर्वज्ञसिद्धिः रलोकाधौद्धारो दृश्यते । एकैव सर्वज्ञसिद्धिज्ञनिश्रीमित्रकृता सर्वत्रमाष्ट्रीत प्रतिभाति ।

क्षणभङ्गाध्याये 'हेतुफलग्रहणे व्यवस्थितप्रतिसन्धातृवादस्तु प्रस्तोष्यतेऽनेकान्त-चिन्तायाम्' इति निर्देशदर्शनेन ज्ञायते ज्ञानश्रीमित्रस्याभिप्रेतमनेकान्तवादमालम्ब्य ग्रन्थान्तरमासीदिति । सा त्वनेकान्तचिन्ता निर्मिता न वेति न परिज्ञायते ॥

#### ४. प्रस्तुतनिबन्धानां कालक्रमः

संस्करणेऽत्र मातृकादृष्टग्रन्थक्रम एवानुसृतः । इतरेतरोल्लेखदर्शनात् कुत्रचिदन्यथा-भावसंभवेऽि मातृकाया एकत्वाद् विपरिवर्तनमत्र न युक्तियुक्तम् । न च पूणों ग्रन्थ-क्रमोऽन्यतः कुतिश्चिदागच्छित । निवन्धाश्चात्र परस्परिनरपेक्षाः । उदयनाचार्यकृते आत्मतत्त्वविवेके ज्ञानश्चीमित्रमतखण्डनविधाविप निवन्धिनर्माणक्रमो नानुसृत इति लक्ष्यते । इतरेतरोल्लेखदर्शनवलेन प्राप्तं ग्रन्थकमिववरणमत्र प्रस्तुयते ।

अनुपलब्धिरहस्यम्, सर्वशब्दाभावचर्चा, योगिनिर्णयप्रकरणम्, साकारसंग्रहसूत्रं च निवन्धान्तरे नामग्राहं नोपात्तानि । अतो ज्ञानश्रोमित्रकृतिषु तेषां क्रमिकस्थानिर्वेशो न शक्यक्रियः । व्याप्तिचर्चायाम्, अयोहप्रकरणे, ईश्वरवादे चोहेशात् तेभ्यः प्राक् क्षणभङ्गाध्यायस्य स्थानम् । ईश्वरवादात् पूर्वं व्याप्तिचर्चा निर्मिता, तस्यास्तत्रोल्लेखात् । साकारसिद्धावृल्लिखिता भेदाभेदपरीक्षा ततः पूर्वं निर्मितेल्यायाति । तथैव व्याप्तिचर्चान

तोऽपोहप्रकरणस्य प्राचीनत्वम् । व्याप्तिचर्चायामि भाविनोऽपोहप्रकरणस्य निर्देशो दृश्यते । साकारसिद्धेः पूर्वमीश्वरवादस्य निर्माणं निश्चप्रचम्, तस्य तत्रोल्लेखात् । क्षणभङ्गेश्वरवादयोः पूर्वं कार्यकारणभावसिद्धिविरचिता, उभयत्र तस्य व्यवहारात् । अद्वैतिबन्दुप्रकरणमपि तथैव साकारसिद्धिशास्त्रात् पूर्वं पतित । समानन्यायेन साकार-सिद्धिशास्त्रां चापोहप्रकरणक्षणभङ्गाध्याययोः पूर्वंवित ।

प्रस्तावना

एतावता बहुषु स्थलेषु पौर्वापर्ये निर्णीतेऽपि पूर्णलेखनक्रमनिर्धारणं दुःशकमेवैतेषां निबन्धानामिति स्फुटं विज्ञायते ॥

### ५. ज्ञानश्रीमित्रस्य रचनाजैली

ज्ञानश्रीमित्रस्य शैली तावदकुण्ठा सरला च यया सत्यिप विषयकाठिन्ये निबन्धा इमे विदुषां मनोहराः संजाताः । बौद्धपरिभाषातो बाहुत्येन मुक्ताः, भाषादृष्ट्या च नैयायिकादिभिः संबद्धाश्च सर्वे । पूर्वसूरिणो धर्मेकीर्तिप्रज्ञाकरादयस्तु न शैलीसौष्टवमिध-कृत्य ज्ञानश्रियमितिशेरते ।

विषयकाठिन्यमन्तर्निहितं मनोहारिकथानकादियोजनेन लघूकृतं ज्ञानश्रिया । भौतविचाराख्यानमेतत्त्रयुक्तमुदयनादिग्रन्थेषु बहुत्र स्वीकृतं दृश्यते । लौकिकन्यायाः कौतुकोक्तयश्चान्तरान्तरा निविष्टा नवीनतां विदधते नीरसस्यापि विषयजातस्य ।

प्रायः सर्वेऽत्र निबन्धा विचारबहुलाः । सम्मुखस्थित इव प्रतिपक्षे दृश्यतेऽत्र युक्ति-प्रयोगः । अतएव जल्पकथावत् कदुकशब्दप्रयोगा अपि न दुर्लभाः । आदौ प्रतिपक्षवचसैव तन्मतमनूद्य ततस्तद्विश्लेषणं युक्त्या खण्डनं च ज्ञानश्रीमित्रस्य वैशिष्टश्चम् । अनुकृतोऽसावत्र स्विशिष्येण रत्नकीर्तिनापि ।

इह दार्शनिकेष्वपि प्रवन्धेषु बहुत्र भाषा कवित्वसुषमामण्डिता समायाति । अलङ्कारप्रयोगाश्च परं प्रीतिकराः। भट्टनारायणकृतेर्वेणीसंहारस्य ऋोकविशेषमाधारीकृत्य

प्रज्ञा येन खळीकृताम्बरदशामाकृष्य नः प्रेयसी सासूयं सदसि स्थितेषु कृतिषु प्रख्यातकीर्तिष्वपि । क्रूरन्यायमयो निराकृतिनयो दुःशासनः साम्प्रतं सोऽयं मञ्जूजपद्धरे निपतितः संरक्ष्यतां कौरवाः ॥ इति श्लेषपरः साकारसंग्रहोपोद्धातश्लोकोऽत्र द्रष्टव्यः। स च निवन्धः कृत्स्न एव वृत्तनिबद्धः । इतरत्रापि ज्ञानश्रीमित्रो वृत्तव्यवहारं बाहुल्येन करोति । तत्रापि दीर्थवृत्तानां प्रयोगोऽधिकरुचिकरः पाठकस्य । छन्दःशास्त्रोपदेष्टा आसीदसौ ज्ञानश्रीमित्र इति श्रूयते । तत्तु प्रस्तुतग्रन्थदर्शनादवितथमिति भाति ।

कवित्वख्यातिरप्यस्य ज्ञानश्रीमित्रस्य बहुप्रथिता आसीदिति संभाव्यते । सुभाषित-रत्नकोषे विद्याकरेण ज्ञानश्रीमित्रनाम्ना लोकेश्वरस्तुतिमूलकं ब्लोकद्वयम्

> अत्युद्गाढरयस्थिराकृतिघनध्वानभ्रमन्मन्दर-क्षुब्धक्षीरधिवीचिसञ्चयगतप्रालेयपादोपमः । श्रीमत्पोतलके गभीरविवृतिध्वानप्रतिध्वानिते सान्द्रस्वांशुचयश्रिया वलयितो लोकेश्वरःपातु वः ॥ उदरस्येदमणुत्वं सहजगुरुत्वं यदि नेदं हृदयस्य । स्वार्थे कथमलसत्वं कथमनुसत्त्वं हितकरणे मतिरस्य ॥

इति समुद्धृतम् । पण्डितज्ञानश्रीनाम्ना च

तरन्तो दृश्यन्ते बहव इह गम्भोरसरिस स्वसाराभ्यामाभ्यां हृदि विदधतः कौतुकशतम् । प्रविश्यान्तर्लीनं किमपि सुविवेच्योद्धरित य-श्चिरं रुद्धश्वासः स खलु पुनरेतेष विरलः॥

इति क्लोकस्तेनैवोद्धृतः। संभाव्यते चायमपि ज्ञानश्रीमित्रस्येति, पण्डितशब्देन स्वकृतिषु तस्य व्यपदेशदर्शनात्।

ज्ञानश्रीमित्रात् पूर्वं जरन्नैयायिकेन जयन्तभट्टेन, तदनन्तरं च वादिदेवप्रभृतिभि-र्दर्शननिबन्धेषु सालङ्कारपद्यप्रयोगो विहितः ॥

### ६. बौद्धेतरे प्रन्थकारा प्रन्थाश्चामृष्टा ज्ञानश्चीमित्रेण

प्रस्तुतानां निबन्धानां पर्यालोचनया ज्ञानश्रोमित्रस्य विभिन्नशास्त्राभिज्ञतानन्य-साधारणी लोचनपथमापतित । स्वयूथ्यान् बौद्धान् नैयायिकांश्च प्रमुखान् प्रतिपक्षान् विद्याय सोऽन्यशास्त्रग्रन्थान् ग्रन्थकारांश्च बहुधा समुल्लिखति । वर्ततेऽत्र निबन्धेषु साधारणव्यपदेशो वेदानाम् । विशिष्य च दृश्यते ऋग्वेदात् श्वेताश्वतरोपनिषदश्चं मन्त्रोद्धारः । महाभारतादिष श्लोकानुवादः कृतो ज्ञानिश्रया । पाणिनीयं व्याकरणप्रस्थानं सयत्नमनेनासेवितम् । उद्धृतानि बहुत्राष्टाध्यायीसूत्राणि । पाणिनीयपरिभाषानुसारं गङ्का यमुना च न नदीसंज्ञाहें [ यूस्त्र्याख्यौ नदी १।४।३ इत्यनुज्ञासनात् ], स्थली तु तथेत्यिक्वरूय कौतुकमपि कृतम् । व्याकरणसंग्रहकारो व्याहिमंहाभाष्यकारः पतञ्जिष्क्षोत्लिखतो ।

दार्शनिकस्य सतो ज्ञानश्रीमित्रस्य घिनष्टतरः सम्बन्धो दार्शनिकैर्दृश्यते । चार्वा-कास्तीथिकाश्च तेनोद्दिष्टाः । अह्रीकशब्देन च दिगम्बरा अत्रामृष्टा भवेषुः । दिगम्बराश्च नामग्राहमुल्लिखिताः । अनेकान्तवादमधिकृत्य ग्रन्थिनमिणिच्छा त्वस्य प्रागेवोद्दिष्टा । वेदान्तिनोऽपि सामान्योल्लेखभाजोऽत्र निबन्धेषु दृश्यन्ते ।

वैशेषिकसिद्धान्तनिष्णातो ग्रन्थकारः काणादसूत्राणि समुद्धरित । अभ्युद्यं निःश्रेयसं च स्पृश्चति । द्रव्यगुणसामान्यविशेषसमवायानां च वैशेषिकपदार्थानां खण्डनं कुरुते । कुत्रचित् कठोरवचसा वैशेषिकगर्हणमध्यत्र दृष्टिपथमापति ।

मीमांसकाः खलु ज्ञानश्रीमित्रवृशा गौरवातिशयभाजः । जैमिनिसूत्रं तेन व्यवहृतम् । अद्यत्वेऽतुग्रुज्भ्यमाना कुमारिलकृता वृहट्टीका समं व्लोकवातिकेन समुद्धृता । भट्टश्चायं सानुगोऽन्यत्रापि निर्दृष्टः । व्लोकवातिककाशिकाकारः सुचरितिमिश्रोऽपि दृढं परिचित आसीज् ज्ञानश्रियः । वाचस्पतिकृतेन्यियकणिकातः सन्दर्भसंग्रहस्तत्खण्डनं च बहुधात्र दृष्टिपथमायातम् । नातिपरिचितो महोदधिकृतो ग्रन्थो द्वेधा समुल्लिखतवानसौ । अयं ग्रन्थकारो जल्पमहोदधिनाम्नापि निर्दिष्टः । तेन त्वस्य कथापाण्डित्यं सूचितं भवति । अयं भट्टपक्षावलम्बीति नयविवेकधृतैतत्कृताभिधानदूषणसूचनातः स्पष्टीभवति । हेनुबिन्दु-टीकालोके धर्मोत्तरप्रदीपे च दुर्वेकिमिश्रो महोदधिमामृशिति । प्रवोधचन्द्रोदये च श्रीकृष्ण-मिश्रैः शालिकवाचस्पतिमहान्नतैः सह महोदिधरिप प्रवीणमीमांसकत्वेनोल्लिखतः । ग्रन्थोऽप्यस्य महोदिधनाम्ना प्रसिद्ध आसोदित्याभाति ।

प्रकृतप्रतिपक्षास्तु ज्ञानिष्ययो नैयायिका एव । आक्षपादानां बौद्धनैयायिकानां च सारस्वतप्रतिस्पिधता बौद्धन्यायशास्त्रस्य प्रवर्तनादेव दृश्यते । आदौ बौद्धाः प्रमाणहेल्वा-भासजातिनिग्रहस्थानादिविभागलक्षणादौ न्यायसूत्रानुसारिण आसन् । वस्तुतत्त्वस्वस्थ- निर्णये तावद् उभयोर्मतभेदो दृश्यते स्म । प्राचीनबौद्धवादग्रन्थाः केचन रोमकप्राचार्येण तुषितेन [ Dr. Tucci ] महापण्डितेन राहुलसांकृत्यायनेन चाविष्कृताः ।

नागार्जुनः किल प्रमाणविहेटने विग्रहव्यावर्तन्यां च न्यायमतखण्डनं विद्धाति । प्रमाणविहेटने गोतमसंमताः षोडशपदार्थाः परीक्षिता इति भोटभाषाविदः कथयन्ति । विग्रहव्यावर्तन्यां न्यायमतखण्डनं सुलभदर्शनं संस्कृताभिज्ञानामपि ।

वात्स्यायनिर्मिते न्यायभाष्ये बौद्धमतोपरि कटाक्षा न तिरोहिता विद्वल्लोचनेभ्यः । दिग्नागेन प्रमाणसमुच्चयादौ न्यायभाष्यमतानि खण्डितानि । भाष्यस्यास्य प्राचीनटीकाग्रन्थेषु भारद्वाजोद्द्योतकरकृतं न्यायवार्तिमेवोपलभ्यते । तत्र वसुवन्धुदिग्नागादयो बौद्धा ससुक्तिकं प्रक्षिसाः । विश्वरूपाध्ययनाविद्धकणंभाविविक्तादिकृता न्यायभाष्यटीकाग्रन्थास्तु विस्मृतिविलीनाः संजाताः । एतेऽपि टीकाकृतो भृशं बौद्धमतखण्डनं चक्कुरिति शान्तरिक्षनतादिग्रन्थेषु तत्तन्मतोद्धरणं खण्डनं चालोकयतो न तिरोहितम् । उद्द्योतकरग्रन्थसम्प्रदायस्त्वद्यत्वेऽपि लब्धप्रसरः । कारणं त्वत्र वाचस्पतिमिश्रस्य तत्र बहुमानिमित भाति । बौद्धधुरन्धरो धर्मकौर्तिस्ताबद्धद्योतकरस्य प्रतिपक्षः । स च खण्डितो वाचस्पतिमिश्रण । न्यायवार्तिकतात्पर्यटीकायोजनेन वाचस्पतिना कृतः परमोपकारो न्यायसम्प्रदायस्य । समरणीयात्र विषये तात्पर्यपरिशुद्धौ न्यायाचार्यस्योद्यनस्योक्तिः—उद्योतकरसम्प्रदाये ह्यम्षणं यौवनम् । तञ्च कालपरिपाकवशाद् गलितमिव । कि नामात्र त्रिलोचनगुरोः सकाशादुपदेशरसायनमासादितमम्भूषां पुनर्नवोभावाय दोयते इति ।

वैशेषिकदर्शनं परिहाय मीमांसावेदान्तन्यायसांख्ययोगदर्शनेषु ग्रन्थान् निर्माय सर्वत्र वैशिष्टयं व्यधाद् वाचस्पितः। सत्सु च तेषु तेषु गौरवस्थानेषु वाचस्पितक्विषु यथाप्राप्ति धर्मकीर्त्योदिबौद्धैविरोधस्तु सर्वत्र दृश्यतेतमाम्। न्यायवार्तिकतात्पर्यटीका तु तद्ग्रन्थेषु मुख्यतमः। तदनुसारेणैवास्य टीकाकार इति तात्पर्याचार्यं इति च नामनी संवृत्ते।

वाचस्पितसमकालं तदनन्तरं च बौद्धदार्शनिकाः प्रवला आसित्रत्यत्र न वर्तते सन्देहलेशोऽपि । उदयनाचार्यकृतौ न्यायर्वातिकतात्पर्यपरिशुद्धौ प्रज्ञाकरो ज्ञानश्रीमित्रश्च नामग्राहमुल्लिखितौ । प्रज्ञाकराद्दिप ज्ञानश्रीमित्र उदयनदृष्टिमधिकामाकृष्टवान् । अत्र न्यायशास्त्रेतिहासे ज्ञानश्रीमित्रावदानस्य गौरवातिरेकः । वाचस्पतिमुदयनं चान्तरा समागतोऽसौ खण्डयित वाचस्पतिमत्तम्, स्वयं चोदयनेन खण्डित इति तयोर्थन्यैः समं प्रस्तुतनिबन्धानां पर्यालोचनातः स्पष्टीभविष्यति । सुदीर्यं कालं यावत् नाम्ना परिज्ञातस्यापि ज्ञानश्रीमित्रस्य ग्रन्थमहिमा न विदित आसीत् । तद्विषये च विविधाः कल्पनाः प्रचलिता

दृश्यन्ते स्म । अधुना स खलु रिक्तस्थानविशेषः प्रपूरितो ज्ञानश्रीमित्रनिबन्धानामा-विष्कारात् ।

ज्ञानश्रोमित्रस्तु न केवलं वाचस्पतिक्वति खण्डयित, अपि तु तदितराचार्यानिमिता अपि न्यायग्रन्थास्तेन निवन्धेष्वेतेषु समुद्धृत्य दूषिताः । क्षणभङ्गाध्यायान्ते शङ्कर-भासवंज्ञ-त्रिलोचन-वाचस्पतयस्तावदाक्षपादन्यायवेदिकास्तम्भत्वेन निर्दिष्टाः । वित्तोकः शतानन्द-श्चापरौ नैयायिकौ तदुपात्तौ दृश्येते । एतेषां सर्वेषां मतिववेचनं बाहुत्येन विहितं ज्ञानश्रिया ।

शङ्करस्तावत् क्षणभङ्काध्याये ईश्वरवादे च बहुधा समुद्घृतः । धर्मकीतेंरनन्तर-मसी नेयायिकः शङ्करः समायाति । स्पृष्टश्चासी जरन्नेयायिकेन जयन्तभट्टेनान्येश्च बहुभिः । एतस्य ग्रन्थः कोऽपि नाद्यत्वे विद्यते, ग्रन्थसन्दर्भास्तु विक्षिप्ता दृश्यन्तेऽर्वाचीनदर्शन-निवन्धेषु ।

भासर्वज्ञस्तु भूषणकारनाम्ना समुिल्लिखतोऽत्र निबन्धेषु । क्षणभङ्गाध्याये, योगि-निर्णये, अपोहत्रकरणे, ईश्वरवादे चास्य ग्रन्थसन्दर्भाः समागच्छन्ति । मौलोऽस्य ग्रन्थो न्यायसारास्योऽसकृत् प्रकाशितः । संग्रहवार्तिकपराभिधं न्यायभूषणं तद्व्याख्यानभूत-मद्यापि मातृकापिहितं वर्तते ।

क्षणभङ्गाध्याये, व्याप्तिचर्चायाम्, अपोहप्रकरणे, ईश्वरवादे च त्रिलोचनस्य मतान्यामृष्टानि । असौ त्रिलोचनस्तु वाचस्पतिमिश्रस्य विद्यागुरुः । दुर्वेकमिश्रस्तस्य त्यायभाष्यटीकामृद्धरित, वादिदेवस्तु न्यायप्रकीणंम् । ज्ञानश्रीमित्रस्ततोऽप्यपरां कृति-मेतस्य न्यायमञ्जरीताम्मेतम् त्रिलोचनम् त्रिलेखति । ईश्वरवादे त्रिलोचनकृतमञ्जरीतः सन्दर्भः समुद्धृतः खिष्डतश्च । क्षणभङ्गाध्याये समागच्छति न्यायमञ्जरीति पूणं नामधेयमस्य त्रिलोचनग्रन्थस्य । एकत्र चास्मिन् ग्रन्थे यस्तावन्त्यायमञ्जरीसन्दर्भः सहकारिवादमधिकृत्य प्रदत्तः, स एव संक्षिप्य त्रिलोचनमतमिति रत्नकीतिना तदीयक्षणभङ्गाध्याय एव । तात्पर्यटीकाव्याच्यानावसरेऽनिरुद्धो मञ्जरीकारानुसारित्वं वाचस्पतेरसकृत् प्रदिश्वतवान् । एतेन्यायमञ्जरीसन्दर्भेजंवन्तभट्द्वहेन कोऽपि संबन्धो नास्तोति रत्नकीतिनिवन्धावलीप्रस्तावनायां दृष्टम् । विदितचरमेव वाचस्पतेरित्रलोचनानुसारित्वम्, तात्पर्यटीकायाम्,

अस्माभिः

त्रिलोचनगुरून्नीतमार्गानुगमनोन्मुखैः। यथामानं यथावस्तु व्याख्यातमिदमीदृशम्॥

इति विस्पष्टोल्लेखात् । न्यायकणिकामुखे तु पुनः,

अज्ञानितिमिरशमनीं परदमनीं न्यायमञ्जरीं रुचिराम् । प्रसवित्रे प्रभवित्रे विद्यातरवे नमो गुरवे ॥

इत्यत्र त्रिलोचनस्यास्य न्यायमञ्जरीं कण्ठतः प्रशंसित वाचस्पितः, त्रिलोचनं च भक्ति-भूम्ना नमस्करोति । एतावता च वाचस्पितगुरोस्त्रिलोचनस्यैवेयं न्यायमञ्जरीति निश्च-प्रचमायाति ।

उल्लिखितानां त्रिलोचनग्रन्थानां परस्परसम्बन्धनिर्णयो न शक्यक्रियः, ग्रन्थाना-मलाभादुपलब्धसन्दर्भाणां चानिर्णायकत्वात्।

न्यायकणिकातो न्यायवार्तिकतात्पर्यटीकातश्च वाचस्पतिसन्दर्भाः ज्ञानश्चीमित्रेण समुद्घृताः । क्षणभङ्काष्याये, व्याप्तिचर्चायाम्, अपोहप्रकरणे, योगिनिर्णये च वाचस्पति-मतचर्चा दृष्टा ।

चतुण्णांमेषां न्यायवेदिकास्तम्भानां कालक्रमोऽपि ज्ञानश्रीमित्रेण सूचितोऽश्चान्त इति प्रतिभाति ।

वित्तोकोऽपि विशिष्टो न्यायमताचार्यं इति ज्ञानश्रीमित्रोल्छेखात् परिज्ञायते । ईश्वरवादमधिकृत्य तन्मतानि ज्ञानश्रीमित्रेण रत्नकीर्तिना च प्रदर्शितानि । स्वन्याय-प्रन्थेऽसी ईश्वरप्रतिष्ठां युक्त्या विहितवान्, आसीच्चास्य मौलिकत्वं युक्तिप्रयोग इत्येताव-देवाधुना निश्चेतुं शक्यते । विद्याकरसंगृहीते सुभाषितरत्नकोषे कस्यचन विनोकस्य केचन क्लोकाः संगृहीता दृश्यन्ते । कवेद्शिनिकस्य चैक्यनिधरिणाय प्रमाणं न वर्तते, संभावना त्वस्योव ।

अपरस्यापि कस्पचित्रेयायिकस्य मतमीश्वरास्तित्विविषयकं महता प्रपञ्चेन खिण्डतं ज्ञानिश्रया । मातृकाप्रान्तिनिर्देशात् शतानन्दास्थोऽसाविति ज्ञायते । समकाल्किकोऽयं ज्ञानश्चीमित्रस्येति संभाव्यते । ईश्वरवादमधिकृत्य बौद्धमतमसौ खिण्डतवान् यत्र ज्ञानिश्चया दोषाः प्रदर्शिताः । सुभाषितरत्नकोषे कतिचन स्लोकाः शतानन्दकृता अवि संगृहीता दृश्यन्ते । प्राचार्येण कौशाम्बीमहोदयेन पालसम्राजां सभाकविरयमभिनन्दज्ञनकः खृष्टीयनवमशतकपूर्वार्धस्थित इति संभावितम् । नैयायिकः शतानन्दोऽप्यनेक कित्वना अभिन्न इत्याभाति । सुभाषितरत्नकोषधृताः शतानन्दश्लोकास्तु विभिन्नजातीयाः । तेषु गङ्कां शोणं शिवं कृष्णं चादाय विलिखताः कवेर्देशनिणये धर्ममतिनिणये च साहायका भवन्ति ।

दृढप्रतिपक्षकण्टिकतमार्गपरिशोधनं विधाय स्वशेमुषीपरिचालनं कृतमत्र निबन्धेषु ज्ञानश्रीमित्रेणेत्येतदृशंनात् स्फुटीभवति । तद्विचारितेषु नैयायिकग्रन्थेषु बहविश्वराय कुमाः । न्यायसम्प्रदायेऽगणितेषु ग्रन्थेष्वतिविशिष्टा एव सुरक्षिताः । तादृशयोर्द्वयोरन्तरा समायनास्तु प्रणष्टाः । कानिचित् तत्रत्यानि मतानि सुरक्षितान्यर्वाक्तनग्रन्थेषु । तथा वैश्वरवादमधिकृत्य प्राचीननैयायिकमतानि बहूनि न्यायकुसुमाञ्जलाबुरयनेन समाविष्टानि । वौदा जैनाम्य सनामोल्लेखं तेषां सन्दर्भान् बहुत्र रक्षितवन्तः । धर्मकीर्तिमुदयनं चान्तरा समायतानां नैयायिकानां बहूनि मतानि ज्ञानश्रीमित्रः स्वनिवन्धेषु विषृतवानिति न्याय-शास्त्रालोचकानां कृते इमे निवन्धा बहुमूल्या इत्यत्र न वर्तते संशयलेशोऽपि ॥

### ७. अत्रामृष्टा बौद्धाः पूर्वस्रयः

ज्ञानश्रीमित्रकालात् पूर्वमेव बौद्धन्यायप्रस्थानं दृढप्रतिष्ठं वभूव । स च सप्रसादं प्राचीनग्रन्थानामृशति, तत्र विशेषाभिज्ञः स्वेच्छ्या तान् व्यवहरति च । मुख्यतो धमंकीर्तिमतव्याख्यानपरस्यास्य महायानतन्त्रपरिज्ञानं पूर्णतया आसीत् । बौद्धसाहित्ये वृतनतया संयोजिते न्यायप्रस्थाने धमंकीर्तिकृतेः प्रमाणवार्तिकस्यान्तभीवः । एष खलु बाचार्यः प्रज्ञाकरोपज्ञधमंप्रस्थानानुसारी प्राचीनानां मतान्यपि वार्तिकेऽत्रानुस्यृतानीति मनुते । अत्तएवैतस्य व्याख्यानं प्राचीननवीनयोः संयोगसूत्रमिति सुवचम् । एतद्धंमेवैतस्य निबन्धेषु प्राचीनग्रन्थोद्धारस्तद्व्याख्यानं च भृशं दृश्येते । एभिः प्रतिपक्षप्रत्यायनं सुकरमभूदिति न संभाव्यते । तथापि प्राचीनार्वाचीनयोः संयोगविधानचेष्टात्र साधोयसी विहिता । एवं प्रज्ञाकरस्याशयः समिथितो ज्ञानिश्वया । कथयित चासौ तद्धथाख्यानवैभवेन वार्तिककारस्य धमंकीर्तः, तद्भाष्यकारस्य च प्रज्ञाकरस्य स्थितरनवद्धा संजातेति ।

मुविशाले बौद्धसूत्रसाहित्ये नितरामिभज्ञोऽसौ ज्ञानश्रीमित्रः सन्धिनिर्मोचनसूत्रं समाधिराजसूत्रं च नामग्राहमितराणि च सूत्राणि सामान्यत उल्लिखति । प्रज्ञापारमितासु ताबदस्य विशेषपरिज्ञानं दृश्यते । अर्वाचीनेषु प्रज्ञापारमितासारसंग्रहेषु दिग्नागकृतः प्रज्ञापारमितापिण्डार्थंस्तु बहुधानेनोद्धृतः । मैत्रेयनाथपादकृतिषु अभिसमयालङ्कारो, महायानसूत्रालङ्कारो, मध्यान्तविभागसूत्रम्, महायानसूत्रालङ्कारो, मध्यान्तविभागसूत्रम्, महायानोत्तरतन्त्रं च भृशं प्रमाणरूपेणातु-दितानि निबन्धेष्वतेषु ।

योगाचारमतप्रस्थापकस्य मैत्रेयनाथपादस्यैतिहासिकत्वे विप्रत्तिपत्तिरासीद्
गरीयसी । वैनिकसंप्रदायानुसारं प्रोल्लिखितग्रन्थानामसङ्ग एव निर्माता । एष तावद्
विषयः कलिकाताविश्वविद्यालयभाषणमालायामाचार्यवरेण तुषितेन [Dr. Tucci]
विविष्य विवेचितः । स्थापितश्च तेन प्रमाणोपन्यासेन भोटदेशीयः प्रवादो मैत्रेयनाथपादस्यैवेतेषां कर्तृत्वस्थापकः । असङ्गस्तु मैत्रेयकृतीनां व्याख्याता । काले गच्छित

प्रस्तावना ५७

मूलकर्तुष्टीकाकारस्य च भेदो बहुत्र विस्मृतिग्रस्तः संजातः । ज्ञानश्रीमित्रो मैत्रेयनाथपादस्य रलोकमुद्धार । स च रलोकस्तिच्छिष्येण रत्नकीर्तिना मैत्रेयनाथस्येति कण्ठतः प्रति-पादितम् । अतो भोटदेशीयोऽयं प्रवादो ज्ञानश्रीमित्रकालप्रचलितभारतीयप्रवादादिभन्न इति शोभतेतराम् ।

मैत्रेयनाथपादस्य शिष्यो गुरुश्च वसुबन्धुपादस्य आचार्योऽसङ्कपादः प्रमाणभूतो ज्ञानश्रीमित्रस्य । स्वकृतिगौरवादसौ प्रसिद्धिमितितरां लेभे । साकारसिद्धौ साकारसंग्रहसूत्रे चास्य मतसारोद्धारो दृश्यते ।

आचार्यवसुबन्धुपादस्य धर्मधर्मिताप्रविभागोऽत्रोद्धृतः । धर्मधर्मिकारिका धर्मधर्मिताविभङ्गश्च भोटभाषायामुपलभ्येते । उभयत्र ग्रन्थकर्तृत्वेन मैत्रेयनाथ एवोदिष्टः । धर्मधर्मिताविभङ्गबृत्तिस्तु काचिद् वसुबन्धुकृता भोटभाषानुवादमयी दृश्यते । अत्र सैवोल्लिखिता भवेत् । वसुबन्धोरभिधर्मकोषात् त्रिशतिकाविज्ञप्तेश्च श्लोकोद्धारः कृतोऽत्र निबन्धेषु ।

वसुबन्ध्वशिष्यो दिग्नागस्तावनमध्यकालिकन्यायशास्त्रस्य जनकतया प्रसिद्धः । तत्कर्तृकं प्रत्यक्षलक्षणं ज्ञानश्रिया समुद्धृतं धर्मकीर्तिकृततल्लक्षणेन साकम् । तस्य प्रज्ञापारमितापिण्डार्थंन्यवहारस्तु प्रागेवोदिष्टः ।

कुमारनाथनाम्ना युवराजनाम्ना च प्रसिद्धं कञ्चन दिग्नागसहायं समुद्धरित ज्ञानश्रीमित्रः, संगृह्णाति च भूयसा तन्मतानि । रत्नकीर्तिरिप राजकुलपादनाम्ना एतमेव परामृश्वतीति भाति । बोधिसत्त्व आर्यमञ्जुश्रीः प्रमाणसमुञ्चयनिर्माणार्थे दिग्नागं समुत्साहियतुं तत्समीप आविरभूदिति श्र्यते । दिग्नागसहायभूतस्तु कुमारनाथो नान्यत्रोहिष्टः । ज्ञानश्रिया स्वनिबन्धेषु तन्मतरक्षणं विहितमिति किमपि नूतनमेतत् प्रमोदस्थानं च प्राचीनबौद्धशास्त्रालोचकानां कृते ।

मैत्रेयासङ्गग्रन्थव्याख्याता स्थिरमितस्तावदितप्रसिद्ध आचार्यः । तस्य ग्रन्थसन्दर्भा अपि केचन सुरक्षिताः प्रस्तुतनिबन्धेषु ।

दिग्नागादुध्वें धर्मकीर्तिः स्वग्रन्थमिहम्ना बौद्धप्रस्थानं भारतीयदर्शनं चोज्ज्वलया-खकार । ज्ञानश्रीमित्रमतेनायं योगाचारिवज्ञानवादप्रस्थानस्य मूलः स्तम्भः । असौ तु बहुधा समुद्दिष्टः समुद्धृतश्च । वस्तुगत्या सर्वे चैते निवन्धाः धर्मकीर्तिकृतप्रमाणवार्तिकेन दृढं संबद्धाः । प्रज्ञाकरीयव्याख्याप्रस्थानमनुसृत्य धर्मकीर्तिमतान्येष स्फुटीचकार ज्ञानश्ची-मित्र एतेषु स्वनिवन्थेषु । न्यायप्रसूतिन्यायवादीत्यादिनाम्ना समुद्दिष्टोऽसावाचार्यो दृश्यते, तद्वन्याश्च शास्त्रशब्देन । ईश्वरवादे प्रमाणवार्तिकरलोकाः सविस्तरं व्याख्याताः । अन्यत्र प्रमाणवार्तिकरलोकाः प्रमाणत्वेनोद्धृताः । धर्मकीर्तेः प्रमाणविनिश्चयोऽप्यत्र समुद्धतो दृश्यते ।

धमंकीतिग्रन्थास्तु सर्वाण्येवास्तिकप्रस्थानानि शिथलमूलानि चक्रुः। तत्र तत्र वाचस्यतेर्गुन्यनिर्माणं तु धमंकीतिमतखण्डनेन तेषां वृढीकरणायेति संभाव्यते। उदय-नस्त्वस्य वैदिकधमंपरित्यागकथामुल्लिखति। प्रसिद्धरचायं भदृभिशुनाम्ना।

धमंकीतरेन्तरं प्रज्ञाकरस्तावदत्र निबन्धेषु विशेषादरभाग् दृश्यते । प्रमाणवाति-काळङ्कारापरनामकं प्रमाणवातिकभाष्यं तु धमंकीतिमतस्य धर्मीयव्याख्यानसम्प्रदाय-स्यादिमो ग्रन्थः । भाष्यमिदमवलम्ब्य रिवगुण्तस्य जिनस्य यमारेश्च व्याख्याग्रन्थाः प्रवतिता इति प्रागेव संदिष्टम् । बहुमानपूर्वकं ज्ञानश्रीमित्रः प्रज्ञाकरं समुल्लिखति । साकारवादनयनाटकस्य त्वयं सूत्रधाररूपेण निर्दिष्टः । एतस्य प्रमाणवातिकभाष्यं च दार्थनिकरवाकनेबहुत्र चित्रम् । तेषु प्रधानतयोल्लेखमहिति प्रमाणविनिश्चयकुद्धादि-राजः । वादिविनोदे चङ्करमित्रः, न्यायतस्वालोके च द्वितीयो वाचस्पतिरेनमुल्लिखतः । त्यवैव पदार्थरत्नमालायां रघुनायः, न्यायसिद्धान्तमालायां जयरामश्च प्रसिद्धवीद्धाचार्य-गणनायामेतस्यापि कठिनीपातं कृष्टतः ।

एषोऽपि वैदिकधर्मं विहाय बोद्धशासनमाश्रितवानिति बोद्धाधिकारे उदयनाचार्य-वचनाज् ज्ञायते ।

अन्ये केचन बौद्धा ज्ञानश्रीमित्रसम्प्रदायेन साक्षादसंबद्धा अपि निबन्धेण्वेतेषु प्रसङ्गवशाद्धिष्ट्यः। तेषु माध्यमिका वैभाषिकाः सौत्रान्तिकाश्च सामान्यतः स्पृष्टाः। विशिष्य च माध्यमिकमतप्रस्थापक आर्यनागार्जुनपादो ज्ञानश्रीमित्रदृशा परं सम्मान-भाजनम्। आ मैत्रेयनायात् प्राचीनविज्ञानवादिनो नागार्जुनप्रभाविता दृश्यन्ते। अभयपतयोभेदस्तावद्दतिगम्भीरः। ज्ञानश्रीमित्रस्तु भेदं परिहाय मतयोरेतयोमौिलक-मैक्यमेवोररीचकार।

साकारसिदिशास्त्रे शान्तिदेवपादस्य बोधिचर्यावतारः प्रमाणरूपेणोद्धतः।

अवोल्जिखितः शुभगुप्ताचार्यो वैभाषिको भवेत् । असौ वार्तिकानुसारीति अनेकान्तजयपताकाब्यास्यायां हरिभद्राचार्याः । वार्तिकं चेदं प्रमाणवार्तिकिमिति भाति । तत्त्वसंग्रहपत्तिकायाम् अनेकान्तजयपताकायां च तत्कृताः इलोकाः समुद्धृता दृश्यन्ते । शास्त्रवार्तासमुद्ययदेकायामप्यसो समुल्जिखितः । धर्माकरदत्तापराख्योऽचंटस्तु धर्मकीतिग्रन्थव्याख्यातृष्वन्यतमः । स तु भट्टाचंट-शब्देन ज्ञानश्रिया निर्दिष्टः ।

अर्चंटशिष्यो धर्मोत्तरावार्यस्तु प्रत्यियतेनात्र स्वीकृतः । तत्समिथितं निराकार-ज्ञानवादं निरस्य साकारज्ञानवादोऽनेन ज्ञानश्रीमित्रेण प्रसाधितः । अपोहत्रकरणे च द्वेषा धर्मोत्तरस्यापोहसिद्धिरहिष्टा । कार्यकारणभावसिद्धौ च तत्सम्मतः पञ्चकपक्षः खण्डित इत्याभाति । बौद्धसम्प्रदाये टोकाकारशब्देनास्य धर्मोत्तरस्य निर्देशस्तु धर्मकीर्तिग्रन्थ-व्याख्यानस्य तत्कृतस्य वैशिष्ट्यं सूचयति । ज्ञानश्रीमित्रश्च तद्विपक्षभूतः तमधिकृत्य कर्कशशब्दानपि प्रयुक्ते ।

### अवांक्तनदार्शनिकग्रन्थेषु ज्ञानश्रीमित्रमतचर्चा

ज्ञानश्रीमित्रादनन्तरं तद्ग्रन्थानां बाहुल्येन परिशीलनं दृश्यन्ते भारते वर्षे । कुत्रचिद् एतन्मतप्रभावो मुख्यः, कुत्रचिच्च गौणः । बौद्धा आचार्यास्तं प्रमाणभूतं स्वी-कुर्वन्ति । आस्तिका जैनाश्चैनं परिपन्थित्वेन गणयन्ति ।

तत्र ज्ञानश्रीमतानुर्वातपु बौद्धेषु रत्नकीर्तिरेव मुख्यतमः । अन्वयव्यतिरेकारिमकयोः क्षणभङ्गसिद्धयोरपोहसिद्धेश्च कर्तृत्वेनासीदसौ परिचितः पण्डितेषु । आभिः सह सप्त चान्ये रत्नकीर्तिनिवन्धाः संस्कृतमया महापण्डितेन राहुलसांकृत्यायनेन संगृहीताः । सर्वे च ते रत्नकीर्तिनिवन्धावलीनाम्ना ग्रन्थमालायामत्रेव सम्पाद्य प्रकाशिताः । एतेषु दश निवन्धेषु कोऽपि भोटभाषायाम् अनुदितो नाभूदिति भाति । भोटभाषानिबद्धवौद्धग्रन्थस्योपत्रे तोहोकुराजकीयविश्वविद्यालयप्रकाशिते रत्नकीर्तेरपरे केचन ग्रन्थाः समुद्दिष्टाः । तत्र (१) योगचनुर्देवस्तोत्रम् (२) शासनसर्वस्वसाधनम् (३) प्रज्ञापारिमतामण्डलविधः (४) वज्यविदारणासाधनम् (५) वज्यविदारणास्नानिविधः (६) सर्वसाधनकर्मं (७) अभिस्मयालङ्कारवृत्तिकीर्तिकला (८) कल्याणकाण्डप्रकरणम् (९) धर्मधर्मिविनिश्चयप्रकरणं चागच्छिन्त । एतेषां संस्कृतं मूलं लुसस् । नामदर्शनात् केचन तान्त्रिका अपरे च दार्शनिका ग्रन्था इत्यनुमीयते । रत्नकीर्तिमिश्चकृत्य किमिप विवरणमस्माभिस्तिन्नवन्धस्यतानां भ्रस्तावनायां प्रदत्तम् । दश्चेनशास्त्रेऽसौ ज्ञानश्चीमित्रविष्य इति ज्ञानश्चीमित्रनिवन्धस्यतानां भ्रयसां इलोकानां स्वगुक्कृतत्वेन तेनोल्लेखात् परिज्ञायते । कतिचन पुनस्तद्गुक्कृताः इलोकानां स्ववन्धेषु दृष्टा इति ज्ञानश्चिप्योऽपरनिवन्धनिर्माणानुमानं समर्थयति ।

उभयोग्रंन्थानां पर्यालोचनतो रत्नकीर्तिना केषांचन ज्ञानश्रीमित्रनिबन्धानां सार-संग्रहो विहित इत्यायाति । एतद्धिकृत्य तेन स्वीयाधमणंतापि गुरोरसकृत् प्रकटीकृता । समाने विवये उभावष्यभिन्नां युक्ति प्रदर्शयतः, परमतोद्वारिवचारी तुत्यतया विद्धतः, सिद्धान्ते च समानं प्रकटयतः। उभयोनिवन्धशीर्षकपर्यालोचनमात्रादिए समानक्षेत्रपरिचरणमेतयोः स्पष्टीभवति। ज्ञानश्रीमित्रनिवन्धेभ्यः समुद्रसदृशेभ्यः कितचन रत्नान्येव रत्नकीितराहृतवानिति स्वयमसौ कथयति। कित्वत्वगुणगरिष्ठभयो ज्ञानश्रीमित्रनिवन्धेभ्य-स्तिच्छप्यकृतसारसंग्रहास्तु संक्षिप्ताः, न्यायपद्धत्यनुगारचेति दृश्यन्ते।

ज्ञानिश्रया रत्नकोर्तेरयं संबन्ध उदयनाचार्येण परिज्ञात आसीदिति भाति । आत्म-तत्त्वविवेके —आगमश्च न किञ्चिद् वदतीति त्वयैव ग्राहितः शिष्यः। न चैवं चेतनो ग्राहियनुमिष शक्यते, स्ववाग्विरोधस्योद्भटत्वात् । तथाहि,

> शब्दस्य कस्यचिदवस्तुनि मानसिद्धा बाधाविधिव्यवहृतिः किचदिस्त नो वा । अस्त्येव चेत् कयमियन्ति न दूषणानि नास्त्येव चेत् स्ववचनप्रतिरोधसिद्धिः ॥

इति तवैव विषयसङ्खारमात्रेण श्लोकः इत्यायाति । अत्र प्रसङ्कागती ज्ञानश्रीमित्रश्लोकस्तु,

धर्मस्य कस्यचिदवस्तुनि मानसिद्धा बाधाविधिव्यवहृतिः किमिहास्ति नो वा । काप्यस्ति चेत् कथमियन्ति न दूषणानि नास्त्येव चेत् स्ववचनप्रतिरोधसिद्धिः ॥

इति, यत्र विषयसञ्चार उदयनस्य । रत्नकीर्तिस्तु स्वगुरुनिर्मितिममं स्रोकं क्षणभङ्गसिद्धौ द्वेधा समुद्धतवान् ।

कविख्यातिरपि रत्नकीर्तेरासीदिति विद्याकरसंगृहीते सुभाषितरत्नकोषे तत्कृत-लोकनायस्नुतिमूलकस्य,

> वरदकरसरोजस्थन्दमानामृतौध-व्युपशमितसमस्तप्रेतसंघाततर्षः । जयित सितगभस्तिस्तोमशुभ्राननश्रीः सहजगुरुदयाद्वांठोकनो ठोकनाथः॥

इत्येतस्य श्लोकस्य संग्रहात् परिज्ञायते ।

वरेन्द्रचां जगद्दलविहाराचार्यो मोक्षाकरगुप्तोऽपि ज्ञानश्रीमित्रानुसारी आसीदिति तत्कृततर्कभाषापरिशीलनादायाति । असौ तावत्,

> कार्यत्वस्य विपक्षवृत्तिहतये संभाव्यतेऽतीन्द्रियः कर्ता चेद् व्यतिरेकिसिद्धिविधुरा व्याप्तिः कथं सिध्यति । दृश्योऽथ व्यत्तिरेकिसिद्धिमनसा कर्ता समाश्रीयते तत्त्यागेऽपि तदा तृणादिकिमिति व्यक्तं विपक्षेक्षणम् ॥

इति ज्ञानश्रीमित्रक्लोकमुद्धरित तर्कभाषायाम् । शङ्करिमश्रेण त्वात्मतत्त्वविवेककल्पलता-यामत्र क्लोकार्धक्रमविपर्यासः कृतः, क्लोकश्चासौ ज्ञानश्रीमित्रस्येति निर्दिष्टः । ज्ञानश्री-मित्रस्येश्वरवादे च मोक्षाकरगुप्तधृतः क्लोकपूर्वार्धः समायाति । द्वितीयार्धस्थले तु

> बाधात्वाहितहेतुमात्रनियतिर्भेदेन न व्याप्तये नाप्यर्धो व्यभिचारगोचरचरः पक्षीक्रियायां क्षमः॥

इति प्रक्षिप्तं दुश्यते ।

#### उदयनज्ञानश्रियोः संबन्धः

भिवष्यपुराणपरिशिष्टे न्यायाचार्यस्योदयनस्य किमिप जीवनवृत्तमुपलभ्यते । तत्र विशिष्य मिथिलेशसभायां समागतेन बौद्धतार्किकेण केनिचत् तस्याध्यात्मवादं सपणवन्धो विचारः बौद्धमत्तखण्डनपूर्वकं न्यायमतस्थापनं च दृश्येते । आत्मवादद्वेषिणो बौद्धाचार्यस्य पणवन्धानुरूपं तालवृक्षात् पतनेन पञ्चत्वप्राप्तः, राज्ञा बौद्धशास्त्रग्रन्थानां स्रोतिसि विसर्जनम्, दण्डपूर्वकं बौद्धमतानुसारिणामास्तिकत्वविधानम्, राजगुरुत्वेन वृतस्योदयनस्य पुरुषोत्तमदिदृक्षया जगन्नाथक्षेत्रगमनम्, तत्र मन्दिरद्वारेषु पिहितेषु च तेन भक्त्यहङ्कार-पूर्वकम्,

ऐश्वर्यमदमत्तोऽसि मामवज्ञाय वर्तसे। उपस्थितेषु बौद्धेषु मदधीना तव स्थितिः॥

इति श्लोकपाठः, ततो भगवदनुग्रहश्च तत्र समागच्छन्ति ।

कथेयं न निर्मूला । आचार्यस्यास्य ग्रन्थेष्वपि बौद्धेः सह दृढः संघर्षो दृश्यते । मिथिलायां जनप्रवादोऽपि बौद्धमतापाकरणे तस्यावदानं द्योतयति । तत्कृतिषु किरणावत्यां प्रस्तावना

तात्पर्वपरिशुद्धौ कुमुमाझलौ च पथाप्राप्तं बौद्धमतखण्डनं न तिरोहितं विद्वत्लोचनेभ्यः । बात्मतत्त्वविवेकास्यो यन्यरत्नश्च बौद्धमतखण्डनपरो बौद्धाधिकारनामना वा वरीवर्ति ।

कि तु को वासी बौद्धाचार्यो यन्मतसण्डनं राजसभायां कृतमाचार्येण ? के वा तिल्लिखिता प्रत्याः ? कृतस्यो वासाविति न तथा परिज्ञायते स्म । मन्ये न्यायाचार्यस्या-लौकिकप्रतिभया, तिल्लिख्यस्य च मिथिलाधिपस्य दण्डवलेन बौद्धप्रत्यानां कृत्रचित्राशे कृत्रचित्र वातादरे संजाते बौद्धिसिद्धान्ताः विस्मृतिविलीता वभूतः । कियत्कालानन्तरं यावनिष्ठवेन नालन्दाविकमशीलादिबौद्धविहाराणां सर्वथा विनाशे शिष्टानामिप बौद्ध-पन्यानां विलोपः संजातः । येन सर्वतन्त्रस्य वाचस्पतिमिश्रस्य सिद्धान्तेषु बौद्धा-चार्याणामाश्रीपा दुर्जेयाः वभूतः । यद्यपि बौद्धमतस्यण्डनपूर्वकं वाचस्पतिमत्रसमर्थनमुदयन-पन्येषु भृद्यं दृश्यते, तथापि पूर्वपक्षत्वेन धृतानां तत्तन्मतानां माहात्म्यावगमः कर्तृनिर्णयो वा न शस्यक्रिय आसीत् ।

पदाप्रतिपक्षपूर्विकायां न्यायप्रवृत्तौ प्रतिपक्षप्रावल्यं शास्त्रकाराणां सिद्धान्तेषु पृष्टिमावर्द्दति । एतत्तु सर्वतोऽप्याधिक्येन न्यायशास्त्रेतिवृत्तिविवेचकानां परिज्ञातमेव । पुरीपंकालं वावत् परम्पराक्रमेण बौद्धेन्यायमतलण्डनं स्वसिद्धान्तमण्डनं च विहितम् । नेयायिकं व्यावत् परम्पराक्रमेण वौद्धेन्यायमतलण्डनं स्वसिद्धान्तमण्डनं च विहितम् । नेयायिकं व्यावक्षेत्र तथेव स्वप्रस्थानरकणविस्तरौ बौद्धमतल्यण्डनमुखेनेव विहितौ । अनेनेव खण्डनमण्डनप्रक्रमेण न्यायशास्त्रस्य समृद्धिः संजाता । लुप्तेष्वपि बौद्धेषु प्राभाकरैः, वेदान्तिकैः, स्वयूष्येश्च नैयायिकानां विवादः परत्रापि न्यायशास्त्रविवृद्धौ वैशिष्टधाधानं वकारः।

आधुनिक काले झीणोऽपि न्यायग्रन्थानां संप्रदायो वतंते, न तु बौद्धग्रन्थानाम् । ते तु बाहुत्येन लुप्ताः । प्राप्ताः प्रकाशिताश्च केचन संप्रदायविच्छेदात् न तथा जायन्ते स्म न्यायशास्त्रपाठविधौ सहायाः ।

महापिद्धतराहुलसांकृत्यायनकृतं भोटदेशपरिश्वमणं प्राचीनशास्त्रगवेषकाणां परम-हिताय संवृत्तस् । तेन महापिष्डतेन ततः संगृहोता विविधवौद्धन्यायग्रन्थानां छायाप्रति-लिययो बिहारप्रान्तीयसर्वकारप्रयत्नेन पाटलिपुत्र एव संरक्षिताः सुलभाश्च गवेषकाणामिति प्रमोदस्थानमस्माकस् । अत्रागच्छन्ति वौद्धग्रन्थाः प्राचीनन्यायशास्त्रेण भृशं संबद्धा येषां समोक्षणेन न्याविद्धान्तेष्वपि प्रचुरालोकसंपातो जायते । अत्र वाचस्पतेरनन्तर-मृद्धनाञ्च पुर्व समुपलभ्यन्ते ज्ञानश्चोमित्रस्य रत्नकीर्तेश्च ग्रन्थाः । रत्नकीर्तिश्च ज्ञानश्चियः विष्यस्तन्यत्रसंग्रह्मस्त्रासीदिति दृष्टस् । अतो ज्ञानश्चीग्रन्था एव विशिष्य विवेचनमहंन्ति । अनेन बङ्गरन्यायभूषणित्रलोचनादिभिः साकं वाचस्पतिः प्रतिद्वन्दिचेन स्वीकृत इति उदयनक्रतग्रन्थेषूपलभ्यमानेष्वात्मतत्त्वविवेक एव प्रथमः । तत्र त्वादित आरभ्य ज्ञानश्रीमतमेव विविच्य खण्डितमिति ज्ञेयम् । सत्यपि सिद्धान्तभेदे ज्ञानश्रीनिबन्धैः सहास्य वर्तते विषयगतं साम्यम् । ज्ञानश्रीपंक्त्युद्धारः, तत्कृतक्लोकोद्धारक्चात्र दृश्येते । एकत्र तु कण्ठतः प्रतिद्वन्द्वित्वे ज्ञानश्रियो नामोल्लेखः । प्रवचनव्यवहारे खण्डनप्रकारे चोभयोः साम्यम् । आत्मतत्त्वविवेककल्पलताकारेण शङ्करमिश्रेण बहुधोदयनधृतानि ज्ञानश्रीमतानि नामग्राहं प्रदर्शितानि । उपलभ्यन्ते च तानि प्रस्तुतग्रन्थेष्वक्षरशः ।

आत्मतत्त्वविवेके क्षणभङ्गभङ्गस्तावत् प्रथमपरिच्छेदस्य विषयः । अत्र ज्ञानश्चियः क्षणभङ्गाध्यायगता विषया आदित एव पूर्वंपक्षत्वेन समागच्छित्त । ज्ञानश्चियोऽपोहप्रकरणस्याः सिद्धान्तास्तदभ्यन्तरेऽपोहस्वण्डनप्रकरणे विवेचिताः । द्वितीये च परिच्छेदे बाह्यार्थंभङ्गास्मकेऽद्वैतिबन्दुप्रकरणं पूर्वंपक्षत्वेन गृहीतम् । तुरीयेऽनुपलम्भवादास्ये परिच्छेदेऽपि ज्ञानश्चीमतं स्वण्डतम् । ईश्वरसाधनं सामान्यत आत्मतत्त्वविवेके विशिष्य च न्यायकुसुमाञ्जलौ समागच्छित । अत्र प्रथमे ग्रन्थे ज्ञानश्चिय ईश्वरवादसमालोचनं सुस्पष्टमेव । वित्राद्वैतवादोऽपि ज्ञानश्चीपरिगृहीतः स्वण्डित आत्मतत्त्वविवेके । शङ्कर्रप्तश्चेष त वित्रवित्तादास्यो ग्रन्थः । स तु ज्ञानश्चीकृतस्य साकारसिद्धिशास्त्रस्य सिद्धान्तसंग्रहपर इति ध्येयम् । किरणावलौ क्षणभङ्गाध्यायानुसरणेन क्षणभङ्गवादसारो ग्रथितः । तात्पर्यपरिशुद्धौ चानेकत्र ज्ञानश्चियो मतानि स्लोकाबुद्धारपूर्वकं स्वण्डितानि ।

सिद्धान्तेषु द्वयोरन्यतरस्य वा वैशिष्टचप्रतिपादनस्य नात्रावसरः । परस्परसंबन्ध-द्योतकेषु च बहुषु सन्दर्भेषु केचनैवात्र निर्दिश्यन्ते ।

- [ क ] न ह्यनुभवमवध्य भवितुं क्षमम्—आत्मतत्त्वविवेके पृः २८९ । तुल० न खलु शास्त्रमनुभवं परिभूय भवितुं क्षमम्—अपोहप्रकरणे पृः २०३ ।
- [ ख ] इतरेतराश्रयत्वमुक्तम् । सङ्कते सञ्चार्यं यत् परिहृतं ज्ञानिश्रया तदेतद् ग्राम्यजनधन्धीकरणम् आत्मतत्त्वविवेके पृः २९२ । तुल॰ ये पुनरगोऽपोहे गोशब्दसङ्के -तिविधावन्योन्याश्रयणं ग्राम्यजनधन्धीकरणमुद्भावयन्ति तेऽपिः अपोहप्रकरणे पृः २०३ ।
- [ग] यस्तु निपुणम्मन्यो विकल्पमेव पक्षयित स्म, यज्ज्ञानं यद्भावाभावसाधारण-प्रतिभासं न तेन तस्य विषयित्वस्, यथा गोज्ञानस्याश्वेनेति—आत्मतत्त्वविवेके पृः ३१६ तुल्रु० यज्ज्ञानं यत्र भावाभावसाधारणप्रतिभासं न तेन तस्य विषयवत्त्वम्, यथा गोज्ञान-स्याश्वेन—अपोहप्रकरणे पृः २१२ ।

[ घ ] स्वभावादेव किष्वद् विकल्पः किस्मिर्श्चिदेवास्फुरितेऽपि प्रवर्तयति । किम्म कियताम् ? स चास्य स्वभावभेदः स्वकारणादेवायातः । तत्र कः पर्यनुयोज्यताम् ? —आत्मतत्त्वविवेके पृः ३६६ अत्र नियतशक्तयो हि भावाः प्रमाणपरिनिष्ठितस्वभावा न शक्तिसाङ्कर्यपर्यनुयोगभाज इति अपोहप्रकरण [ पृः २२६ ]स्थसन्दर्भस्य प्रतिष्विनः । तुल् आत्मतत्त्वविवेककल्पलता पृः ३६७ ।

[ङ] शब्दैः किं वाच्यमित्यनुयोगे किं प्रतिभासात्, अथाध्यवसायात्, यद् वा तस्वत इति विकल्पे विकल्पस्थोऽन्यापोढाकार अन्यापोहस्वलक्षणं न किञ्चिदिति यत् कमेण प्रत्युक्तम् """अात्मतत्त्वविवेके पृः ४२६।

> अत्र शब्दैस्तावन्मुख्यमाख्यायतेऽर्थ-स्तत्रापोहस्तद्गुणत्वेन गम्यः । अर्थरचैकोऽघ्यासतो भासतोऽन्यः स्थाप्यो वाच्यस्तत्त्वतो नैव करिचत् ॥

इति अपोहप्रकरण[पृ: २०३]कारिका तदुत्थो विचारश्च सूचिताविति प्रतिभाति ।

[ च ] अन्यथा तपनीयमपनीय वासिस ग्रन्थिकर्तारमुपहसिस स्वयं च कनक-मुपादाय गगनाञ्चले ग्रन्थि करोषि—आत्मतत्त्वविवेके पृः ४८१ तुल० तदयमाकारस्य बाह्यवादव्यसिननो भेदसाधनविधिस्तपनीयमपनीय वासिस ग्रन्थिकरणवृत्तान्तमनुहरित— अद्वैतविन्दुप्रकरणे पृः ३५६।

[ छ ] न ग्राह्यभेदमवघूय धियोऽस्ति वृत्ति-स्तद्वाधने बिलिन वेदनये जयश्रीः । नो चेदिनिन्द्यमिदमद्वयमेव विश्वं तथ्यं तथागतमतस्य तु कोऽवकाशः ॥ आत्मतत्त्वाववेके पृः ५२९

तुल॰ नाकारभेदमवधूय धियोऽस्ति वृत्ति-स्तद्वाधने विलिन मध्यनये जयश्रीः । नो चेदिनिन्द्यमिदमद्वयमेव चित्रं चेतो निराक्वतिमतस्य तु कोऽवकाशः ॥ साकारसिद्धौ पृः ३८६ उदयन-ज्ञानिश्चयोधिनिष्ठसंबन्धप्रकटन एताबदेवालमिति मत्त्वोदाहरणप्रगणीकर-णाद् विरम्यते । उदयनस्त्वात्मानं 'बहुतरपरतन्त्रप्रान्तरध्वान्तभीतिस्तिमितपिषकरक्षा-सार्थवाहं' मनुते । अत्र 'बहुतरपरतन्त्रेषु' ज्ञानिश्चयो निबन्धाः प्रामुख्येन स्वोक्चता इति निश्चप्रचम् । तेषु समालोचितानां न्यायमतानां दृढीकरणार्थमेव न्यायाचार्यस्य प्रयत्त-विशेषः । बौद्धन्यायतत्त्विज्ञासया ज्ञानश्चीकृतिष्वेव निष्ठा । तथैव प्राचीनन्यायस्योदयन-ग्रन्थावलौ । संबन्धं चोभयोर्मनसि विधार्योभयोरेव ग्रन्थानां समं परिशीलनम्पेक्थते ।

उदयनादनन्तरं न्यायलीलावतीकारः श्रीवल्लभः

कर्मनिर्मितवैचित्र्यं यदि विश्वमनीश्वरस्। अस्त्वनिर्मितवैचित्र्यं जगदेतदहेतुकम्॥

इत्यत्र

कर्मनिर्मितवैचित्र्यमनीशं यो जगज्जगौ । प्रणमामि प्रमाणेन तमव्याहतशासनम् ॥ इति ईश्वरवाद[पृ: २३३, २६५]स्थज्ञानश्रीमित्रश्लोकं समुद्दिशतीति भाति ।

गङ्गेशोपाध्यायश्च तत्त्वचिन्तामणौ [ प्रत्यक्षखण्डे पृः ७१७ ] क्षणभङ्गाध्यायस्यं

दृष्टस्तावदयं घटोऽत्र च पतन् दृष्टस्तथा मृदगरो दृष्टा खर्परसंहतिः परिमतोऽभावो न दृष्टः परः । तेनाभाव इति श्रुतिः क निहिता किं वात्र तत्कारणं स्वाधीना कलसस्य केवलिमयं दृष्टा कपालावली ॥

इति श्लोकं समुद्धृत्य चित्रचयति ।

माधवाचार्यकृते सर्वदर्शनसंग्रहे [ पृः २२६ ] क्षणभङ्गाघ्यायगतो यत् सत् तत् क्षणिकम् इत्यादिश्लोको ज्ञानज्ञीमित्रनामोल्लेखपुरःसरं समृद्धतो दृश्यते । अत्र संग्रहे बौद्धदर्शनपरिच्छेदे ज्ञानश्रीमित्रप्रभावोज्यत्रापि प्रस्फुटः ।

ज्ञानश्रीमित्रनिबन्धेः शङ्कर्पाश्रस्य प्रत्यक्षपरिचय आसीत् । आत्मतत्त्वविवेककल्य-लतायां तेनापोहप्रकरणाद्वैतविन्दुसाकारसिद्धिसाकारसंग्रहेभ्यः व्लोकाः गद्यसन्दर्भाक्षोद्धता विवेचिताश्व । वादिविनोदे च प्रस्थातानां बौद्धाचार्याणां गणनावसरे भदन्तज्ञानश्रीरिष स्मृतः शङ्करेण । शङ्करस्य काले बौद्धशास्त्रस्य धारा निरुद्धा वभूव, ततः पूर्वमेव बौद्ध-विद्याविहाराणां तद्द्यन्थसम्प्रदायस्य वोच्छेदात् ।

जयरामन्यायपञ्चाननोऽपि न्यायसिद्धान्तमालायां वादिविनोददृष्टां बौद्धाचार्यनामावलीं समुद्धरति । तस्य ज्ञानश्रीमित्रनिबन्धपरिज्ञानमासीदित्यत्र तु प्रमाणं नोपलभ्यते ।

जैनेषु वादिदेवः स्याद्वादरत्नाकरे क्षणभङ्गाष्यायादपोहप्रकरणाञ्च रलोकसंग्रहं वकार । इतरस्मात् कस्माञ्चन ज्ञानश्रीभित्रग्रन्थादपि सन्दर्भावृद्दधार ।

न्यायावतारिटप्पनके देवभद्रकृते क्षणभङ्गाध्यायगतं सत्त्वलक्षणं समुद्धृतम् । ज्ञान-श्रीमित्रश्च नाम्ना समुद्दिष्टः ।

मिल्लवेणनिर्मितायां स्याद्वादमञ्जयां ज्ञानश्रीकृतापोहप्रकरणस्थस्य एतासु पञ्च-स्ववभासिनोध्वित्यादिश्लोकस्य समुद्धरणं दृश्यते । पण्डिताशोककृतायां सामान्यदूषणदिक्-प्रसारितायामप्येष श्लोक आयाति । पण्डिताशोकस्य ज्ञानश्रीमित्रात् प्राचीनत्वं न सन्देहातीतम् । अत्र तु प्रस्तुतश्लोकस्य कर्तृनिर्धारणे कृते सित भविष्यति ज्ञानश्रिया मिल्ल्येणस्य सम्बन्धनिर्णयः ।

स्वर्गतेन पण्डितमहेन्द्रकुमारशास्त्रिणा न्यायकुमृदचन्द्रप्राक्कथने अपोहः शब्द-लिङ्गाभ्यां न वस्तुविधिनोच्यते इति ज्ञानिश्रयोऽपोहप्रकरणस्थरलोकांशसमुद्धरणात् प्रभाचन्द्रोऽपि ज्ञानिश्रयोऽधमणीं भवेदिति स्चितस्। ज्ञानश्रीमित्रवलोकांशस्तु भिन्न एव उद्धृतात्, अपोहः शब्दलिङ्गाभ्यां प्रकाश्यत इति स्थितिरित्यपोहप्रकरणे पाठदर्शनात्। शास्त्रिमहोदयेन प्रभाचन्द्रस्य कालो निर्णीतः। स च ज्ञानश्रीमित्राज् ज्यायानिति प्रतिभाति। अत्तएव कनीयसो ज्ञानश्रियः रलोकस्योद्धारोऽपि तस्यासम्भव एव।

यशोविजयाचार्यंस्याप्रत्यक्षः परिचयो ज्ञानश्रीमित्रेणासीत् । अनेकान्तव्यवस्थाप्रकरणे तेन ज्ञानश्रीमित्रकृतः इलोक उद्भृतः । न्यायखण्डलाद्यस्य तस्यात्मतत्त्विविकेन
सह संबन्धः सुविदितः । अतो ज्ञानश्रीमतानि तत्र परम्परया आगच्छिन्त । न च कुत्रापि
ज्ञानश्रीमित्रो नामधेयेनोल्लिखतो यशोविजयेन । नारायणाचार्यकृता आत्मतत्त्विविकेकव्याख्या, रघुनायशिरोमणेरात्मतत्त्विविकेकदीधितिः, गुणानन्दविद्यावागीशक्कृतश्रात्मतत्त्वविवेकदीधितिविवेको बहुधा समुद्धता यशोविजयेन । एतेभ्य एव ज्ञानश्रीमतपरिज्ञानं
तस्य भवेत् । नारायणादेरिप ज्ञानश्रीनिबन्धपरिज्ञानं नासीदिति भाति, आसीत्
शङ्करमिश्रस्य । तस्यात्मतत्त्विविवेककरुत्यलता पुननं विज्ञाता यशोविजयस्य ।

गवना ६७

अत्र निवन्धेषु श्रीहर्षमहासम्मनयोहल्लेख ऐतिहासिकानां कौनुहलस्यानम् । तयोस्तु विवरणान्तरं न लभ्यते । पञ्चालकपाठोऽप्येकत्र समुदृष्टः । श्रसङ्गप्यालोचनया नोरसस्य दीर्घव्याख्याप्रबन्धस्यैवात्र पञ्चालकशब्देन निर्देश इति भाति । वङ्गेषु पञ्चाली-ग्रन्थाः परिवर्तिनः प्रसिद्धाः । गदाधरभट्टाचार्यस्य दीर्घव्याख्यानग्रन्था वङ्गीयनैयायिकेषु गदाधरस्य पञ्चालिकेति (गदुर पाँचाली) कथ्यन्ते ।

#### उपसंहार:

मुदीर्घकालादनन्तरं ज्ञानश्रीमित्रनिबन्धाविलिरियं प्रकाशमायाति । अत्र जोणों-द्धारिवधौ बहुभिबंहुधा हस्तालम्बो दत्तः, समुत्साहृश्च वितीणः । तेभ्यः सर्वेभ्यः साङ्गलि कृतवेदिता विज्ञाप्यते । समयंते च भूयो भूयो ज्ञानश्रीमित्रस्यैव

> पोतेनेप्सितमाप्यते जलनिधावित्युक्तिमात्रान्वयाद् आरब्धं शिशुनापि चापलबलाच्छत्वापि भीतिर्यंतः । तत्तीरान्तिभयाद् विनाशमिवशन् यद्येष मुख्यः सुधा-सिन्धोरस्य गुणः स वेपितवियद्वेलावलीमालिनः ॥

इति साकारसिद्धिशास्त्रस्योपान्त्यः श्लोक इति शस् ॥

द्रः—आङ्गलभूमिकायां पादटीकासु प्रमाणादिसन्निवेशो विहितः । अत्र पुनरुक्तिभया स परिहृतः ।

## ज्ञानश्रीमित्रनिबन्धावली

9

### ।। क्षणभङ्गाध्यायः ॥

।। प्रथमः पादः-पक्षधर्माधिकारः ।।

[lb] ॥ नमो बुद्धाय ॥

आदित्यबन्धोः किरणैरिवान्यैरातन्यमाने क्षणभाजि लोके ।
सुप्ता इवानिष्ठविलापिनो प्रतस्तलप्रहारादिव चेतयध्वम् ॥१॥
यत् सत् तत् क्षणिकं यथा जलधरः सन्तस्तु भावा इमे
सत्ता शक्तिरिहार्थंकर्मणि मितेः सिद्धेषु सिद्धा न सा।
नाप्येकैव विधान्यदापि परकुन्नैव क्रिया वा भवेद्
द्वेधापि क्षणभङ्गसंगतिरतः साध्ये च विश्रास्यति॥२॥

अत्र प्रथमपादोपदर्शितः स्वभावहेतुः । अयं न तावदिसद्धः । तथा हि यदि नाम प्रतिदर्शनं "सत्त्वलक्षणभेदः, तथापि इहार्थिकियासामर्थ्यमेव सत्त्वमिभव्रेतं हेतुतयोपात्तम् । तत्र नासंभिव सर्वथा शक्यमिभधातुमिभमतं वा केषाञ्चित् । तल्लक्षणासिहिष्णवो हि यदि परमव्यासमस्मद्दूषणमभिदध्युः, तत्र य एवैते भावाः प्रमाणसमिधगतार्थिकियाविशेष-व्यापाराः, त एव पक्षीकृता इति स्वरूपेणाश्रयद्वारेण वा नासिद्धिशङ्का । ये पुनरर्थ-कियासामर्थ्यसंभवेऽपि तत्त्वतोऽनवधारितत्रद्भावाः, तेषामिदानीं पक्षाद् बहिर्भविऽपि पश्चान्निरूपयतो यद्यर्थिक्रयोपलम्भो भविष्यति, भविष्यत्येवानुमानान्तरम् । तदभावे तु साध्याप्रतिपत्तिरिष्टेव लिङ्गान्तरवत् ।

श्वलोपि र आ.
 वेपन्तां र
 सन्तश्च र
 अ. चर
 नोत्येकैव र
 अ. सत्वेन लक्षणः
 अप्ता आ
 ०पतो आ
 ९. व्यत्ये अनु॰ अ १०. व्यतः

नन्वेवमध्यापिनी क्षणिकतासिद्धिरित चेत्-न, यित्किञ्चत् कदाचित् किवदर्थ-कियायामुपयोगि, तस्य सर्वस्य त.द्भावसाधनायेष्ट्रत्वाच्च किचदुपयोगिन्येव, विशेष-चिन्तायाः प्रक्रमाहृंत्वात् । तस्मान्नानिष्टरूपपरिहारेण । न च हेतुनिरूपणाशकौ । नापि सर्वत्र साध्यधमंत्रति धर्मिणि सकृदनुमानप्रवृत्तिविरहकृतं प्रादेशिकत्वं साध्यसिद्धेरीश्वराच्यनुमानवत् । एतेन निश्चितार्थकियाशकयो भावभेदाः धर्मिणोऽर्थकियासामर्थ्यसामान्यं हेतुरिति दिश्तित् । अथवा इमे प्रत्यक्षादिगोचराः सर्व एव भावा धर्मिणोऽर्थिकियासामर्थ्यं हेतुः तत्र प्रमाणाविषयस्य किवदिष विधिसाधनानुमाने धर्मीकर्त्तुमशक्यत्वात्, प्रमाणविषयस्य किवदिष विधिसाधनानुमाने धर्मीकर्त्तुमशक्यत्वात्, प्रमाणविषये च सर्वत्रानुमानप्रवृत्तेः, का अपरा व्याप्तिः साध्यसिद्धेः ? प्रमाणगोचरत्या धर्मिणो नाश्चयासिद्धिः साधनस्य । नापि स्वरूपासिद्धिः, यतो येषु तावदिववादेन बहिरर्थिक्रयोप्रसम्भः, तेषु विन्तेव नास्ति । येष्विप न साक्षात् तदवधारणम्, तत्रापि प्रमाणजननादेवार्थिकयासामर्थ्यव्यवस्थापनमनवद्यम् । अध्यक्षे साक्षादनुमाने च कार्ये पारम्पर्येणीत ।

अत्र केचिदाचक्षते-यत्कार्यकारिणः कारणस्य सामर्थ्यव्यवस्थापनं तस्यैव कथं सत्त्वसिद्धः ? तदसिद्धौ मूलस्यापि नार्थसामर्थ्यम् । अथ यथाङ्कुरापेक्षया बीजस्य<sup>४</sup> सामर्थ्यम्, तथा अङ्कुरस्यापि पत्रकाण्डाद्यपेक्षयास्तु । बुद्धेरपि बुद्धचन्तरस्मृत्यभिलाप-प्रवृत्त्याद्यपेक्षया<sup>४</sup> स्वपरोपकाराद्यपेक्षया वेति ।

स्यादेतत् । केवलं कार्यपरम्परानुसरणपर्यवसानाभावे [2a] यदेकमपि किञ्चिदः थंक्रियाकारि कलियित्वा क्षणभङ्गसाधनम्, तम्न स्यात् । यदेव च कार्य पर्यवसानेऽनथं-क्रियाकारि तेनैव पूर्वेषां तद्भावप्रसङ्गे नेकमप्यर्थेक्रियाशक्तं सिद्धधतीति नासिद्धि-परिहारः ।

यत् पुनरेतद्भिन्नव्यावृत्तिकतया "सत्तासिद्धाविष न कार्यंत्वक्षतिरित्युच्यते, तदिष न सम्यक् । व्यावृत्तिभेदेऽपि हि सत्त्वसिद्धी कृतकत्वस्यापि कथं पिद्धिः ? अभूत्वा भवनं हि कृतकत्वम्, भवनं च भवतामर्थंकियाकारित्वमेव । ततोऽर्थंकारित्वसंदेहे भवतोत्येव न शक्यम् । अपेक्षितपरव्यापारत्वं "स्वभावनिष्पत्तौ कृतकत्वमित्यिप नासतो धर्मः । सत्ता चार्थंकियेव । एवं "अत्ययभेदे भेदित्वादयोऽपि सद्धर्मा न सत्तानिश्चयेऽभिधातुं शक्यन्त इति ।

रै. साघनादिष्ट॰ र २. धींमणि र ३. सामर्थ्यहेतुः अ ४. बोजस्येति नास्ति अ ५. ॰त्यभिलास॰ र ६. बा र आ ७. सत्ता असि॰ र ८. सत्त्वसिद्धिः आ र ९. अभाव॰ र १०. ॰भेदभेदि॰ र

अश्रोज्यते । न तावदङ्क्षरादयः परितो निरस्तिविश्रमाशङ्के अभ्यासिवशेषा-सादितपटिम्नि प्रत्यक्षचेतिस परिस्फुरन्तो न<sup>२</sup> सन्तः शक्यन्तेऽभिधातुमदर्शनेऽपि फलस्य<sup>३</sup> । अन्यथा अर्थक्रियायामपि न किंचदाश्वास इति सदितरव्यवहारिवरहान्निरीहं जगज्ञायेत ।

अथ सत्वलक्षणं <sup>४</sup>तावद् भवतामर्थिकियासामर्थ्यमेवेति चेत् ? तत् किमिदानी समयसिद्धेन लक्षणेन प्रत्यक्षवाधोऽभिधेयः <sup>४</sup> ? तद् यदि भवतोऽपि लक्षणदोष एवानेन क्रमेण वक्तुमिष्टोऽभिधीयताम् । अस्माकं तु न <sup>६</sup> तल्लक्षणप्रसाधनाय परिकरबन्धः <sup>३</sup>, किं तु तल्लक्षणेन <sup>६</sup> क्षणभङ्गसाधनाय । अतस्तल्लक्षणानवधारणं क्षणभङ्गसिद्धप्रतिवन्धमादधीत कार्ये । कार्यान्तरदर्शने तु तत्रापि तदनुमानप्रसवः क्रमेण केन वार्यते ? इदानीं त्वर्थिकयासमर्थस्यैव पक्षीकरणात् पक्षविह्मू ते साध्यसाधनयोरसिद्धाविष न किरचद् दोष इत्युक्तप्रायम् <sup>६</sup> ।

तस्मात् सामयिकलक्षणक्षताविष कि पुनरिनश्चयमात्रे पटुतरप्रत्यक्षवलावलिम्बत-वस्तुभावे " अङ्कुरादिवस्तुनि वस्तुधर्मस्य कार्यत्वस्य विरोध हित । तदपेक्षया बीजा-दिकमर्थक्रियासामर्थ्यसमर्थनसहमेव ", कथमसिद्धिः ?

नन्वश्रंक्रियासामर्थ्यमितरद्वा वस्तुलक्षणमस्वृशतेन्द्रियज्ञानेन कथं वस्तुत्वमुप-स्थापितमित्युच्यते ? तदपि यत् किञ्चित्, अनुभवे प्रमाणान्तरिचन्ताया निरवकाश-त्वात् । वृश्यते हि शास्त्रीयलक्षणानुल्लेखेप्यभ्यासभावितप्रत्यक्षोदयमात्राद् य वस्तुत्वमवसाय प्रवृत्तिरिवसंवादभागिनीति किमत्र कियताम् ? ? एवं तु स्यात् । यदि परमार्थतोऽर्थकिया-सामर्थ्यमेव वस्तुत्वं तदा इदमतो जायत इति जन्माधिरणं वस्तुल्लिखता अध्यक्षेणार्थ-क्रियासामर्थ्यमेवोल्लिखतम् । अधान्यदेव वस्तुलक्षणं तदा तदेवोल्लिखतम् । यथा वित्रुण्यासामर्थ्यमेवोल्लिखतम् । यथा वस्तुल्लक्षणं तदा तदेवोल्लिखतम् । यथा वस्तुत्वमञ्जराद्विष्ठावित्यात्रस्वह्यस्थिणं वस्तुत्वमञ्जराद्विष्ठावित्यात्रस्यविद्यात्रस्य वस्तुल्लमञ्जराद्विष्ठावित्यात्रस्य वस्तुत्वमञ्जराद्विष्ठावित्यात्रस्य वस्तुत्वमञ्जराद्विष्ठावित्यात्रस्य

१. ०सादि पिट० अ २. नोऽसन्तः र ३. हलस्य अ ४. ताविदिति नास्ति र ५. ०घोविषेयः र ६. नेति नास्ति अ ७. साधनोपपिर० र ८. ०थाणे अ ९. प्रायः अ १०. ०तावस्तु० र आ १. ०नं वरोध आ २. ०सामर्थनसहमेव आ ३. ०सतरद् र ४. ०मवस्थायितं आ ५. ०मरित० आ ६. क्रियाता अ ७. ०थ्येषणार्थ० र आ ८. ०णीमयत्व आ र ९. ०मेव तिस्ति० अ, मेवा र १०. नस्तत्तमञ्जूरादेः र १. कार्यतामस्वामि ०अ

बोजादेरर्थसामर्थ्यमवस्थापयतीति । कार्यवत् तर्हि बीजादिकमि प्रत्यक्षोदयादेवास्तु वस्तुसत् , किमर्थसामर्थ्यगवेषणेनेति चेत्- न वै वस्तुव्यवहारे प्रत्यक्षपाटवं परिभूयार्थ- शिक्तमनुसरामः, तस्या अपि प्रत्यक्षाधीनत्वात् । किं तु क्षणभङ्गमङ्गीकारियतुम् । प्रत्यक्षकृतो हि वस्तुव्यवहार उक्तक्रमेण तदतल्लक्षणसाधारणो न क्षणिकत्वसाधनाय नियमेन प्रभवति । अर्थिक्षयासामर्थ्यं तु वस्तुलक्षणमभवदिष यत्र स्वयं वर्तते, तत्रावश्यं तदनुपनीय न स्वरूपसत्तामाविशति । ततः स्साधनत्वेनास्य प्रस्तावोऽत्र न वस्तुलक्षणन्वेनेति स्थितम् ॥

एवं ज्ञानेऽपि स्वरूपसंवेदनं सत्त्वाव्यभिचारीति सर्वं पूर्वंवत् । तदनेनापि विषयस्य \*सामर्थ्यसिद्धिरव्याहतेति वेदितव्यम् । परेण हि परवेदने अ्ञान्तिशङ्कावकाशः । स्वरूपवेदने पुनः सर्वथा तदभाव एव । अथ स्ववेदने विप्रतिपचेत, तदैकार्थसमवायिनापि ज्ञानेन वेदनस्वीकारेऽङ्कुरादिवदेव परेणापि स्वरूपोपधानान्न किश्चद् दोषः । अन्यथा दृष्टार्थव्यवहारहानिः सर्वथा प्रसज्येत ।

ननु विषयज्ञानयोहेंतुफलमाव एव कथमवगन्तव्यः, उपलम्भात् पूर्वं विषयस्या-नुपलम्भात् ? व्यतिरेकबलादिति बूमः । सितं च बाह्येऽथें स्थिरेतरत्विनर्णयारम्भः । तस्मादर्थकियाकारिकदम्बकपक्षीकरणवत् प्रमाणगोचरचक्रपक्षीकरणेऽपि नाश्रयस्वरूप-द्वारा द्विविधाष्यसिद्धिरस्थिरसाधनस्य ॥

अथार्थशक्तेः सर्वथा सूक्ष्मिवचारासहत्वाद् अ[थं]शक्तं सर्वमिति क पक्षीकरणम्, कि वा साधनिमिति चेत्—ननु वीजादेरङ्कुरादिषु दृष्टा शक्तिः, निह दृष्टे अनुपपन्नं नाम । सर्वस्य हि विचारनाम्नः प्रमाणस्यानुभव एव सीमा । कि चैवमिनिच्छन् प्रामाणिकः कथं धूमादिष दहनमनुमास्यित ? जलज्वलनयोवीतातपशीतातः सदृशीं प्रवृत्तिमालम्बेत, । अप्रवृत्ति वा । भवानेव कथं वा मिथ्याशिकमारोपयता परेण साधन उपन्यस्ते तदभावं विद्वानेवैतत्यराजयाशंसी दूषणोपन्यासोत्तरितोऽस्ति ? तत्राप्यसिद्धचादिकमेव वक्तुमाद्रियसे, न तु जात्युत्तरम् ? तदेतदायातम्, नात्मनािप प्रत्यय इति । तस्माद् ब्रूयाः किञ्चित् केनिचत् प्रतारितः । दुरपह्नवा तु शिवतरर्थेषु । साभासा चेत्— संवृत्त्या, न परमार्थेन । अस्तु यथा तथा संवृत्त्या परमार्थेन वा, किमत्र निवंन्थेन ?

१. प्रस्तुप्तं॰ अ, वास्तुिकमर्थो र २. साधनीय र ३. स्वरूपतामा॰ र ४. साधनके र ५. विषयसाम॰ आ ६. हीति नास्ति र ७. परतो वेदने र ८. ज्ञानेनास्वीकारेऽङ्कुरादिवदे(व) र, स्वीकाराङ्कुरादिव अ ९. जात्युत्तरः अ, ०त्तरं र

ेअय भावसांवृतशक्तिसमन्वियनी क्षणिकतापि सांवृती स्यान्न पारमार्थिकीत मितः, क्तत्राष्युच्यते । इह तत्त्वाभ्यासोऽभ्युद्यतिःश्रे[3a]यसफलहेतुरिति नित्यानित्यादिविचारमारभन्ते सन्तः, तदिनिश्चयेऽभ्यासानुपपत्तेः । स्य चाम्यासो नित्येश्वरादिदत्तसाहायकस्तिन्नरपेक्षो वा तत्फलहेतुः स्यादितीदृशि प्रकरणे प्रमाण-परीक्षादक्षाणां क्षणभञ्जावतारः । अत्र यदि परमपुरुषार्थसाधनमनिष्टपरिहारेण शिक्तिस्थितिनान्तरीयकतया संवृतिरेवेयम्, क्षणिकतापि संवृतिरेवास्तु, परमपुरुषार्थोनिव क्षणिकतायामादरात् । किमस्माकं परमार्थोजन्तया, यत्र केन प्रमाणप्रमेय-विभागः साध्यसाधनव्यवहारो वा कश्चित् ? अथ परमार्थेऽप्येवं संभवित, तदा तदाकृष्टः शिक्तस्भवः, तदन्वयी व क्षणभञ्जो न पारमार्थिकत्वमापति । प्रमाणप्रमेय-विभागाद्यभावे तु सर्वथा चैतन्यव्यावृतौ स्विचन्मात्रव्यवस्थितौ वा पक्षधमंत्वाद्यभावनिश्चयकालवत् क्षणभञ्जोकितिद्वरभवन्त्यपि न पीडयिति । तत्र क्षणिकतासिद्धिर-तात्त्विकीति यस्त्रासयित, सस्वर्गापवर्गफलप्राप्तिरपारमार्थिकीति कि न त्रस्यति ?

तस्माद्<sup>र</sup> यावत् साध्यसाधनभावव्यवहारः, तावत्<sup>र</sup> परीक्षाक्षममित्येव पारमा-र्थिकत्वम्, मूळदूषणं<sup>४</sup> प्रति सूक्ष्मविचारान्तरस्यासत्कल्पत्वादिति । अलमतिविस्तरेण ॥

एतेन यदस्थानाभिनिवेशिना न्यायभूषणकारेण भाष्यकारीयं कार्यकारणभावदूषणप्रबन्धमुत्थाप्य वर्णितम्, तत् सर्वं निरुपयोगमिति प्रतिपादितम् । तथाहि यद्येतावतः अश्रमस्यासिद्धतोद्भावनायामेवोपयोगः, किमनेन कर्तव्यम् ? असिद्धिश्च परिहृता, पुरुषार्थसमीहया व्वस्तुतत्त्वनिरूपणप्रवृत्तस्य शक्तिसिद्धनान्तरीयकव्यापारत्वात् । तत एव तथा क्रमाक्रमाभ्यां भार्योत्पत्तिव्यप्तित्येतदप्यसिद्धमिति यदुक्तं तदिष निरवकाशम् । यदप्यनेन तत्तदाशङ्क्ष्रयोत्तराभिमानात् पर्यन्ते सावृतत्वार्थक्रियापातात्—

#### अर्थिकियासमर्थं यत् तदत्र परमार्थसत्।

[प्र० वा० १. ३.]

अथेति नास्ति अ २. भाव इति नास्ति र ३. स्यादिति नास्ति र ४. अत्राप्यु॰ र ५. सदा॰र
 ०दृशी अ ७. तव यदि र ८. शक्तिमिति॰ र ९. नेति नास्ति र १०. सम्भवतस्त॰ अ

१. स्वेति नास्ति र २. ॰सिडिश्चः "पीडयन्ति र ३. तत्रा अ ४. परीक्षाक्षममिति नास्ति अ

५. ॰भाषिणं आ र ६. भाष्यकार्यं॰ आ ७. भ्रमस्या॰ अ ८. वस्तुत्व॰ र ९. कार्योपपत्ति॰ र

ेइत्युक्तिवैयथ्यंमुद्भाव्य लिखितम् । यथा संवृत्यार्थिकयासमर्थं, तथा तत् परमाथंसदिति केत्—सामान्यावयिवसंयोगादेः कि न तथा सत्त्विष्टम् ? तस्य संवृत्त्याप्यसामर्थ्यमिति केत्—गेन, अन्वयव्यतिरेकप्रतिभासस्योभयथा तुल्यत्वात् । तथाहि यत्र यत्र वक्षुः प्रवतंते तत्र तत्र तैमिरिककेशादिवत्र ैस्तम्भादिप्रतिभासो भवतीति स्तम्भादेः सामर्थ्यगितिः । तथा महिषादिषु गवाद्यन्वयवृद्धिनं भवति । परमाणुमात्रेषु संयोगादिरिहतेषु वावयिवसंयोगवृद्धिनं भवतिति सामान्यादेरिष सामर्थ्यगितिरिति । तदप्यसारम् । निह संवृतिरित्येव परिग्रहस्त्यागो वा, बाल्यसंवृतेरिप ग्रहणप्रसङ्गात् । पण्डितसंवृतेरिप परमपुरुषा[3b]थंसाधनप्रवणायास्त्यागप्रसङ्गात् । अविचारितरम्या हि प्रतीतिः संवृतिः । अस्ति च बालकस्य दर्पणतलावलीनसत्यवदनग्रहो विचारिवधुरः पुरुषायं-साधनग्रहो वा पण्डितानां त्विद्धिचारेण विधुरितो न च त्याज्यः, तत्परित्यागे क्षणभङ्ग-परीक्षानपेक्षाया इष्टत्वात् ।

अथ °बौद्धस्यायं विचारो मम त्वत्रानिष्टिरेव । ततो बौद्धस्यैव भिद्धान्त-विरोधः, साधनस्य च वाद्यसिद्धता दोष इति चेत्—स तावदयं विचारः प्रमाणम् अप्रमाणं वा ? प्रमाणत्वे तवैवायं " न ममेति विभागानुपपितः । प्रत्युत प्रमाणाद् विहर्भावस्वीकारे नाधिकारः प्रतिवादेऽपि तवेत्यायातम् । अथाप्रमाणम्, तदा यदि नामागमप्रदेशप्रतिपादितोऽर्थः कश्चिन्न समर्थः । प्रकृतस्य तु न क्षतिः । तदेतदायातम् —

यदि किञ्चित् किचच्छास्त्रे न युक्तं प्रतिषिध्यते । बुवाणो युक्तमप्यन्यदिति राजकुलस्थितिः ॥

[प्र० वा० ४, ६३]

इति । सौत्रान्तिकसमयस्थितस्य हि क्षणभङ्गं प्रसाधयतः स्थित्यन्तरविरोधो न बाधकः । अन्यया

आकाशं द्वी निरोधौ च नित्यं त्रयमसंस्कृतम्,

[अभिधर्मकोशे २.५]

इत्यनेन कि नवाभिधानम् ? नैयायिकस्य चोपमानं प्रमाणिमच्छतो वैशेषिका-पेक्षया कथं न सिद्धान्तविरोधः ? भिन्नप्रस्थानत्वं तु समानम् । शक्तिसंश्रयश्च न

१. इति ब्यक्ति॰ र २. ॰मिति चेतर अन्वय॰ र ३. ॰वत्तस्त॰ र ४. तथा हि र ५. गोवालं स[॰]-वृत्ते र ६. प्रमाणाया॰ र ७. ॰स्यैवायं र ८. ॰िरव र ९. ॰स्याय॰ र १०. तवाय॰ र १. मायम॰ र

सौत्रान्तिकनीतिमतिक्रम्य । यदि तु तत्रापि न स्यात् शक्तिस्थितिः, तदा र स्वप्रतिभास-मात्रमाचष्टे न वौद्धसिद्धान्तस्थित इति स्यात् । तस्मान्नयान्तरिवरोधेऽपि न सिद्धान्त-विरोधयोगः । नापि वाद्यसिद्धिः । न च वस्तुबलप्रवृत्तानुमाने शास्त्रानुरोधः कश्चित् । तद्विचारप्रामाण्ये तु सांवृतत्वेऽप्यथंशक्तेरवश्याभ्युपगन्तव्यतया तद्रपनीतक्षणभङ्गसिद्धि-बाधितनित्याभिमतसामान्यसमवायादिकल्पनमधरसंवृतित्वाद् बालसंवृतिवन्नोपादेयम् अर्थिक्रयाशक्तौ । अशक्तौ 'स्वविषयज्ञानजननेऽप्ययोग्यस्य सत्त्वाभ्युपगमः संवृतिरस्तु किं त्वधरतोऽप्यधरेति निरुचयः। अतएवाधराधरसंवृत्यपेक्षयोत्तरोत्तरासु परमार्थत्वेन ४ <sup>६</sup>व्यवस्थाप्यमानावश्याभ्युपगन्तव्या, निरुत्तरार्थिक्रियेव संवितः परमार्थं इति तया सत् परमार्थंसद्रच्यते । तथाहि बालस्य दर्पणतले वदनग्रहमपेक्ष्यासदेव वदनमत्र ख्यातीति परमार्थं इति उच्यते । तदपेक्षया च दर्पणप्रतिहतिव्यावत्त्या नेत्रांशवः स्वमखमेव गह्मातीति परमार्थः । एवमुत्तरोत्तरपरिकल्पेष बलवत्सु पूर्वपूर्वः संवृतिरुत्तरो-त्तरः परमार्थो यावदर्थकियास्थितिः । तदितकमे हि ग्राह्मग्राहकभङ्कादायातं प्रतिभास-मात्रव्यवस्थानमिति क्व संवृतेर्वाता ? तस्मात् संवृतीनाम[4a]न्तिमार्थिक्रयाशिक्तरेव परमार्थशब्दवाच्येति न संवृतिमात्रत्वेन सामान्यादिसंवृतिस्तत्कलाम् १° अधिरोहति । तद्विचारप्रामाण्यं तू 'गजनिमीलिकयावधीर्यं तत्त्वत एव शक्तिः परमार्थस्तत्र तत्रो-च्यते, सामान्यादयश्च संवृतिसन्त इति । एवमवयविसंयोगादयोऽपि संवृतिसन्तस्तद्व-दुभयथा वेदितव्याः—शक्तेः परमार्थतया नित्यताभ्युपगमत्वात् क्षणस्थितिधर्मतायाः। अणव एव हि विशिष्टोत्पन्ना द्रव्यद्वयं वा संयोगश्न्यं तत्तद्बुद्धिसाधनमिति किमवय-व्यादिना ? तत् कथं सामान्यादिपरिग्रहः संवृतिमात्रत्वेनार्थिक्रिया समीक्रियते । यदि च तावतैव साम्यं किम्पपत्तिघोषणेन ? मा भूदधरसंवृतित्विमिति [नियमो]-पन्यासः । तञ्च शक्तिसमन्वयिनः तदाधारस्य वा क्षणभङ्गसङ्गमेन दुनिवारम् । यथोक्तं प्राक्-शक्तिसमन्वयाभावे<sup>थ</sup> तदाधारस्यापि संवृतिसत्त्वे कुतस्तद्धर्मस्य <sup>९</sup>सामान्यादेरधर-संवतित्वपरिहारः ? तस्मात् संवृतिमात्रत्वमेव साम्यम् । तत्र चोक्तो दोषः । या चेयमुपपत्तिर्इद्धिव्यतिरेको नाम साप्यपोहे चिन्तयिष्यते।

१. क्रमस्य र २. ०स्तया श ३. ०माविष्टेन श ४. स्वेति नास्ति श ५. ०थं केन र ६. ०थ्यमानावस्व० र, ०थ्यसामर्थवस्या० श ७. उच्यते इति नास्ति र ८. इतीति नास्ति अ ९. निर्मिकत्येषु अ १०. भुत्कन्धा० र १. ०निमीलितेन र २. अणव हि र ३. समाह्यते अ ४. ि...पन्यासः अ, ०तिन्यापन्यासा र ५. ०क्ति समर्थायियिन [?] र ६. समर्थमावे र ७. ०रघरं स० र ८. साप्य....ष्यते इति नास्ति र; ०सापि क्षीणा, निह बुद्धिमाश-व्यतिरेकेण व्यतिरेकवस्तुसिद्धिक्रमः । कि तिह वस्त्वन्तराकारपरिहारेण यत्राकारविशेषो बुद्धेः स्फुटतर....वस्तु....तस्य यदा नार्थस्य बाह्यवस्तुग्रहः तद्वयितरेकव्यतिरेकि वस्तुकथनम् ।

यज्ञेदम्चे—िकं च यद्यनिरूपिततत्त्वा प्रतीतिः संवृतिः, तत एव कार्यकारणव्यवस्वितिरष्टा, तथा सत्यक्षणिकानामेव कार्यकारणभावः सर्वव्यवहारिप्रसिद्धोऽन्वर्थो क्रेयः । किं तत्र मूक्ष्मविचारेणेति—तदप्ययुक्तम् । तथाहि यस्तावत् तत्त्वत एव क्षणभङ्गुरभावग्रामसाधनाय साधनमाह सौत्रान्तिः, स्विचन्मात्रास्थितौ साधनद्वषणावधानाभावात् तस्य तास्विकसेव सामर्थ्यं त्रिविधं प्रत्यक्षानुपलम्भोपलभ्यम् । कथं तस्यायमुपालम्भः ? परविषयप्रमाणोपस्थापितमन्यं वा परिहृत्य कथमासितुमसौ समर्थः ? तावता च तास्विकी क्षणभङ्गसिद्धिरक्षणिकानामेव कार्यकारणभावं सांवृतमुप्पाद्यति इति किमस्याङ्गीकरणप्रयासेन ? न च विचारः परिस्कुरन्नेव परिहृत् ं शक्यः भ्रष्टायाद्रव्यतादिनिषेधेश्वरसिद्धघादिष्वप्यनादरप्रसङ्गात् । तदिष्टिष्ठवादिनः प्रतीतस्यापि विचारस्य सूक्ष्मत्वादिति कृतिमदानीं शास्त्रपरम्परापरिश्रमेण । ततश्च किं तत्र मूक्ष्मविचारेणेति विमुच्य विचारश्चाररसौ न भवति, येनाक्षणिकक्षेप इति वकुमुचितम् । तञ्च न प्रतिज्ञामात्रेण सिष्यति । अस्माभिस्तु नित्यमत्येतुं साधनमुपन्यस्तम् । न च तत्र दोषः ।

अथ प्रस्तुतसूक्ष्मिवचारादरे सूक्ष्मिवचारान्तरस्याप्यवकाशप्रसङ्गो ° दोष एव । यदाह—सूक्ष्मेक्षिकया हि कार्यकारणभावाद् भेद ' एव स्थात्, त्वदुक्तात् न्यायादिति । इदमिष श्रद्धाजङस्येव व शोभते । यावद्धि भावानामर्थकियाशक्तिपरित्यागं न सहामहे तावदव्याहतः क्षणभङ्गाङ्गीकारो नित्यनिग्रहश्च । यदा तु शक्तिविचन वि[4b] चारान्तरे च वलवित चेतः क्रमिष्यते तदा क्षणिकताविमोक्षमपीत्यक्षमः , समानन्त्वाह्ण्डस्य । न चैवं शक्तेष्पमो नित्यतामनित्यतां च प्रत्युज्जीविवतुं शक्नोति, असाधारणत्वात् । तथाहि न खलु शक्तिरित प्रमाणशून्यमेव किञ्चित् कवित् कदाचिद् अस्तीन्त्यविमोक्षः । किं तर्हि ? एतद्वीजादिकमङ्कुरादिसमर्थमित्यनेनाकारेण प्रत्यक्षप्रतिवेद्यतन्यवे । तञ्च प्रत्यक्षं यथान्वयव्यतिरेके प्रमाणिमष्टं तथा कार्याणां कमीतरत्वेपीत्येवं प्रकारेण न्यायेन शक्तिः क्षणिकतायां विशाम्यन्ती न नित्यसाधारणीति । कथमुभयोरिष

न चैवमाचाररूपर्व्यातरेकेण रूपनिर्भातः । सामान्यादेविकरूपमात्रस्य तु करिपते सामान्ये क्वापि सामान्यं सामान्यमिति – इति प्रान्ते केनचिद् योजितम् – अ ।।

 <sup>्</sup>दोऽम्यनुत्रेयः र २. विविष्यः र ३. ०मन्वर्या[?] अ ४. शक्यते र ५. तानि र ६. द्विष्यनाः र ७. अपीति नास्ति र ८. नाक्षणिकत्वक्षे र ९. नित्यमित्येतुः अ १०. प्रसङ्ग र १. भावोच्छेद र २. ०स्यै[व]शोभः र ३. विवेचिनि आ ४. चकारो नास्ति अ ५. अमिष्यते अ ६. घिमोक्षमय[?] र ७. प्रत्य....वियतुं अ ८, अमी अ ९, शक्तिक्षणि[क]तायाः र १०. ०रनी कथं अ

प्रस्युज्जीवनम् ? तदेवं बलवित 'हेतुफलता'भ्रंशशंसिनी विचारे शक्तिसद्धा क्षणिकते-वास्ति । सा $^{3}$  संवृतिः । नित्यता  $^{8}$ त्वथरसंवृतिरेवेति सामान्यवद् भाव्यम् $^{8}$  । तिहचार-बलने तु न किश्चदाशंकास्थानमिति सिद्धैव शक्तिः ।

तत्कथमुच्यते—तथाप्यसिद्धत्वान्न सत्त्वेन क्षणिकत्वसिद्धः । नाप्यर्थक्रियायाः क्रमाक्रमाभ्यां व्याप्तिसिद्धिरिति, <sup>६</sup>सांवृतशिक्पक्षेऽपि निर्वाहस्य दश्चितत्वात् ?

ननु यथा संवृतौ परमपुरुषार्थं प्राथंयमानस्योपायान्वेषणप्रवृत्तस्य नार्थंशक्तिमनाश्रित्य स्थातुं शक्तिः, तथा मया तत्फळळाभिनाः भाव्यमित्युपायान्वेषणप्रवृत्तस्य नार्थंशक्तिमनाः
वश्यमायात इति नित्योऽपि सत्संवृतिसन्न भवतु कथमधरसंवृतिविषयः ? नित्यात्मा तु
चिन्तान्तरमहीति । न च तन्मात्रेणोपगमाहीः, यतः संवृतिविशोषविषयः स्यात् । एवं
शक्तिग्रहोऽन्वेषणे प्रयोजकोऽस्तु । शक्त्या कि कर्तव्यमित्यभिदधीत नाम । न तु शक्तिव्यतिक्रमोऽनेन वचसा विलतः ,शक्तिग्रहस्योपायान्वेषणः हेतुत्वस्वीकारात् । नत्वेवमात्मिन
शक्यम् । शक्तिग्रहोऽपि संवृत्येव प्रयोजक इति चेत् अस्तु संवृत्तया तत्त्वेन वा । शक्तिसिद्धौ च पुनरात्मग्रहस्यापि प्रयोजकत्वसिद्धेनिवश्यमात्मसिद्धेराक्षेप इति । निर्णयापक्षणे क्षणिकत्वसिद्धिस्तद्वाधनीत्युक्तप्रायस् । हेतुफळग्रहणे व्यवस्थितप्रतिसन्धातृसिद्धिवादस्तु प्रस्तोष्यतेऽनेकान्तचिन्तायाम् ।

यदपीदमुक्तम्, सूक्ष्मेक्षिकयापि त्वन्मतः एव कार्यकारणभावग्रहणं नष्टं भवति, अन्येनान्यस्याप्रतिबद्धस्य ग्रहणानभ्युपगमात् । प्रतिबन्धश्च द्विष्ठः प्रत्यक्षेणाद्वयग्राहिणार्यं गृह्यतं इत्यनुमानस्य तत्राप्रवृत्तेः । अस्मन्मते तु कार्यकारणभावस्यापि न ग्रहणातु-पपित्तः, प्रत्यक्षस्यैकक्षणविषयत्विनयमानभ्युपगमात् । तथा च व्याप्तिग्रहणसमर्थनप्रस्तावे-प्रस्तावे-प्रस्तावेप्त्रस्तावेप्त्रस्तावेप्त्रस्तावेप्त्रस्तावेप्त्रस्तावेप्त्रस्तावेप्त्रस्तावेप्त्रस्तावेप्त्रस्तावेप्त्रस्तावेप्त्रस्तावेप्त्रस्तावेप्त्रस्तावेप्त्रस्तावेप्त्रस्तावेप्त्रस्तावेप्त्रस्तावेप्त्रस्तावेप्त्रस्तावेप्त्रस्तावेप्त्रस्तावेप्त्रस्तावेप्त्रस्तावेप्त्रस्तावेप्त्रस्तावेप्त्रस्तावेप्त्रस्तावेप्त्रस्तावेप्त्रस्तावेप्त्रस्तावेप्त्रस्तावेप्त्रस्तावेप्त्रस्तावेप्त्रस्तावेप्त्रस्तावेप्तिः स्वयवितिष्यं स्वयवितिष्त्रस्त्रस्तावेप्तिः स्वयवितिष्रस्तिवेप्तिः स्वयवितिष्तिः स्वयवितिष्तिः स्वयवितिष्तिः स्वयवितिष्तिः स्वयवितिष्तिः स्वर्तितिः स्वयवितिष्तिः स्वयवितिष्तिः स्वयवितिष्तिः स्वयवितिष्तिः स्वयवितिष्तिः स्वयवितिष्तिः स्वयवितिष्तिः स्वयवितिष्तिः स्वयवितित्रस्तिः स्वयवितिष्तिः स्वयवितिष्तिः स्वयवितिष्तिः स्वयवितिष्तिः स्वयवितिष्तिः स्वयवितिष्यः स्वयवितिष्तिः स्वयवितिष्तिः स्वयवितितिष्तिः स्वयवितिष्तिः स्वयवितिष्तिः स्वयवितिष्तिः स्वयवितिष्तिः स्वयवितिष्तिः स्वयवितिष्तिः स्वयवितिष्तिः स्वयवितिष्यः स्वयवितिष्ठाः स्वयवितिष्तिः स्वयवितिष्तिः स्वयवितिष्तिः स्वयवितिष्तिः स्वयवितिष्तिः स्वयवितिष्तिः स्वयवितिष्तिः स्वयवितिष्तिः स्वयवितिष्ति स्वयवितिष्तिः स्वयवितिष्तिः स्वयवितिष्तिः स्वयवितिष्तिः स्वयवितिष्तिः स्वयवितिष्तिः स्वयवितिष्तिः स्वयवितिष्तिः स्वयवितिष्तिः स्वयवितिष्तिः स्वयवितिष्तिः स्वयवितिष्तिः स्वयवितिष्तिः स्वयवितिष्तिः स्वयवितिष्तिः स्वयवितिष्तिः स्वयवितिष्तिः स्वयवितिष्यः स्वयवितिष्तिः स्वयवितिष्तिः स्वयवितिष्तिः स्वयवितिष्तिः स्वयवितिष्तिष्तिः स्वयवितिष्तिः स्वयवितिष्तिः स्वयवितिष्यः स्वयवितिष्तिः स्वयवितिष्तिः स्वयवितिष्तिः स्वयवितिष्तिः स्वयवितिष्तिः स्वयवितिष्यास्तिष्तिः स्वयवितिष्तिः स्वयितिष्तिः

१. ०फलभावभ्रः र २. ०वान्तिमास॰ र ३. ०ताघर॰ र ४. वाच्य॰ र ५. सिद्धिरिति नास्ति र ६. सांवृति॰ र ७. लाभिनां र ८. चकारस्त्यक्तः र ९. वर्षितः र १०.०पणे हेतु॰ र १. धिकत-सिद्धचैव र २. प्रयोजकत्वा॰ र ३. ०प्रायः अ ४. द्विष्ठः र ५. ०प्रत्यक्षे द्वय॰ र ६. प्रवृत्तिः र ७. प्रवर्तितः र ८. अ|? ह्य]न्यथा र ९. कारणभावादि र १०, इतीति नास्ति र

विफलस् । तथाहि परेण परस्य वेदनं तावदुभयोरिप क्षणिकेतरवादिनोरिष्टस् । तत्र च यदि प्रत्यक्षेणा[5a]द्वयग्रहणं नाम, न्यायिकद्धमेतत् । द्वयग्रहणमेव न्याय्यस् । तथा च सित क्षायंकारणभावग्रहणस्य न व्याघातः । क्षणभङ्गवाद्यि तथोपगच्छन् ४िकयतीं क्षतिमासादयेत् । न ह्यदृष्टमनिष्टमेवास्य ।

पूर्वमप्येष सिद्धान्तं स्वेच्छयैव गृहीतवान् । कथञ्चिदत्यं स पुनर्ग्रहीतुं लभते न किस् ॥ [प्र० वा० ४.७४]

जय कथिञ्चदद्वयग्रहणमेव न्याय्यम्, तदा तद्विपरोतं कार्यकारणभावग्रहणप्रवण-मिप<sup>६</sup> व्वदिष्टिमात्रं कुत्रोपयोगि ?

अथ क्षणभङ्गवादे कार्यकारणभावग्रहणमपि न प्राप्नोतीत्याकृतम् , तह्यंस्ति कार्यकारणभाव इति विरोध उद्भाव्यताम्, नासिद्धः। तत्र च वक्ष्यामः। यदपीदमुक्तम् — अनादिवासनात एवेयं प्रतीतिरिति चेत् – न, अत्रापि प्रमाणाभावादिति, तत्रापि काय- चित्तव्यतिरिकात्मद्रव्यसमवाये वस्त्वन्तरधर्माधमंळक्षणगुणप्रसाधकमयं प्रमाण- मुपन्यसितुं शक्तो नापरञ्जेतःशिकतिवशेषः कर्मत्यस्य प्रसाधकमिति महती श्रद्धा। चित्तशिक्तरेव हि वासनेत्यभिधीयते। तस्मादसंसृष्टक्षणमात्रवेदनवादिनो हि व्यवहारस्यानादिरभ्यासः। ततो वासना। ततो मिथ्या प्रतीतिरिति। एतत् । कसंमृष्टक्षणमात्रवेदनवादिनो हि व्यवहारस्यानादिरभ्यासः। ततो वासना। ततो मिथ्या प्रतीतिरिति। एतत् । असंसृष्टक्षणमात्रवेदनवादी हि प्रस्तुतः क्षणभञ्जवादी सौत्रान्तिक इत्यथः। तस्य कार्यकारणभावप्रतीतिः मिथ्या प्रतीतिरिति महती भ्रान्तिः। कार्यकारणभावपाणी तु योगाचारः स्वसंविन्मात्रवेदनवादीति विद्युमुचितम् । न च तस्य दूषणेन क्षणभञ्जवादिनः किञ्चत् । हेतुफलापला- पिनोऽपि । वदि तदपलापाय न्यायसंभवः तदा तदिप न दूरिमिति किमत्र । निर्वन्थेन? इति। स्थितमेतत् यदि कार्यक्रियाशिक्तस्तात्त्वकी, तदितरा वा, उभयथापि नासिद्धिदूषणा- वतार इति॥

#### ।। पक्षधर्मताधिकारो नाम प्रथमः पादः ॥

१. फल्गु र २. चकारो नास्ति र ३. ०णादुषण० अ ४. ०ताव० अ ५. कियता० र ६. प्रवण इति नास्ति र ७. ग्रहणमेव प्राप्नोतीत्वाद्भृतं अ ८. समवायि० र ९. प्रसा....नय० अ १०. ०रित्येव तत् र १. मन्वये अ २. हि प्रस्तुतः क्षणभङ्गवादीति नास्ति र ३. तस्य च कार्यस्य प्रभावः र ४. उचितः अ ५. यद्येत० अ ६. निर्वन्धो नास्थित० र

# क्षणभङ्गाध्याये

## द्वितीयः पादः-अन्वयाधिकारः

नाप्ययं विरुद्धो हेतुः, सपक्षोकृते जलभृति दशंनात्, साध्यविपयंयव्याप्तिलक्ष-णस्य विरुद्धस्य साध्यवति दर्शनानुपपत्तः। ननु साहसमेतत्, कचिदपि धियः क्षण-भङ्गगोचरीकरणसामर्थ्यानुपल्रव्धेः, तथावसायाभावात्। न च प्रमाणवलावलम्बनाद् अम्बुदे क्षणभङ्गसिद्धः। प्रत्यक्षतो हि स एवायं तोयद इति प्रत्यभिज्ञानमस्य काला-न्तरस्यायितामेवोपस्थापयति । तद्वाधितत्वाञ्चानुमानमनवकाशम् । न चानुमान-मन्यदस्ति । सत्त्वानुमाने च पुर्नानदर्शनान्तरसमीक्षायामनवस्थाप्रसंगः। तस्मात् सपक्षेऽदर्शनात् न विरोधपरिहारः। विपक्षीभूतेऽम्भोभृति भावाञ्च [अ]विरोध एवानै-कान्तिकत्वस्यासत्त्वस्य। पक्षे च क्षणभङ्गप्रतिज्ञायाः प्रत्यक्षबाधा।

यदाह शंकरः, [5b] प्रत्यक्षणैव स्थितिविपयंगाभावस्य सिद्धत्वादिति । न चायमेकताग्रहः पूर्वापरकालयोरप्रमाणम्, संवादित्वात् । तथा च न्यायभूषणः, यथा चेदमसत्कार्यमित्यस्याः प्रतीतिविसंवादाभावादेव प्रामाण्यं, 'तथाऽनेनैतानि क्रमेण कृतानि न युगपदिति प्रतीतेः, स एवाहं स् एवायं स्फटिक इत्येवमादिप्रत्यभिज्ञायाश्च विसंवादाभावादेव प्रामाण्यमेष्टव्यम्, तुत्ययोगक्षेमत्वादिति । तदेतदसंगतम् । अलिङ्गस्य हि विकल्पस्या विसंवादो नामार्थिकयाप्राप्तः, 'प्रमाणान्तरसंगतिर्वा स्यात् । तत्र स एवेत्यध्यवसायमात्राक्षापरप्रमाणवृत्तिरत्र । अर्थिकयापि नैकप्रतिबद्धा 'सिद्धा काचित्' , भिन्नेनापि तत्समानशक्तिना तादृगर्थिकयायाः करणाविरोधात्, तयाहि यथैको घटो वारि धारयतीति तत्कालभाविनोऽप्यन्यस्य न वारिधारणम्, तथा द्वितीय- स्थाज्ञ्यन्यये यदि वारि धारयति तदा ' कीदृशो दोषः स्यात् ? विसदृशिक्रयायां तु चिन्तैव नास्ति । तस्मात् यथा पावकादेः पाकादिक्रिया प्रतिबद्धा सिद्धानुभूयमाना

अलकृति अ; अनभृति र २, चकारस्त्यक्तः र ३. नाविरोध र ४. तथा ताने॰ र ५. स एवाहमिति नास्ति र ६. स्य वि० अ ७. नासार्धिक्रयाशिक्तः र ८. ०ति वा अ ९. ०वन्धा र १०. कारितः अ १. तदेति नास्ति र

दहनज्ञानस्य संवादमापादयित, न तथा प्रथमचरमकालयोरेकीभावप्रतिबद्धा<sup>र</sup> काचित् कियोपलब्धिगोचरा<sup>र</sup>, ययैकभावग्रहोऽपि संवादी स्यात्।

सर्वेषां सर्वदैकाध्यवसायसाम्यात किमपरसंवादापेक्षयेति ४ चेत्-न, असिद्धत्वात् । यद्यपि हि समानशक्तिभिरेकत्वमवसेयं तथापि न शक्यमसर्वविदा । अतीन्द्रियर्दाशनां <sup>४</sup>सुरमुनियोगिनामुल्लंघनीयतया तेषु कश्चित् कदाचित् क्षणभञ्जदर्शी यदि स्यात्, न विरोधः । अधिकाधिकशक्तिदर्शनं च संभावनाबीजम् । यदि तु स्वभाव एवायं क्षणभङ्कनामा न भवति न तैर्ग्रहणमिति, युक्तमेतत्। तच्च निरूपियतुमारब्धम्। अतो यावन्न स्वभावसिद्धिः, सर्वेषां क्षणध्वंसिन्षेधाध्यवसायसिद्धिः । अतीन्द्रियद्शिद्वेषिणो नानुपलव्धिमात्रेण निषेधमभिद्धानाः १० साधवः, अतिप्रसङ्गात् । योग्यानुपलव्धिस्तु देशादिविप्रकषिण्यसमर्थेत्यास्तां तावत् । कतिपयसंप्रतिपत्तिस्तु तैमिरिककलित-केशादिष्वपि संभविनी न संवादमवस्थापयितं शक्नोति । एतच्च प्रत्यक्षापेक्षयोच्यते । अनुमानतस्तु क्षणभेदे भावभेदं प्रतियन्तः किमिहापि परिषदि निषेद्धं शक्यन्ते, तत्साधनाभ्यासस्य कचिदनिवारणात् ? तस्मान्न सर्वेषामध्यक्षकृतोऽनुमानात्मा वा एकाध्यवसायो नियमेन भेदाध्यवसायनिषेधो वेति न प्रमाणान्तरवत संवादसंवा-दितमस्य प्रामाण्यम्, लूनपुनर्जातकेशकुशकदलकाण्डादिषु (6a] व्यभिचाराञ्च । यत् पूनरनेन विशेषवचनाभिमानिनाभिहितम्, अथ विसंवादिन्यपि प्रत्यभिज्ञा दश्यते। कार्यकारणभावप्रतीतिः कि विसंवादिन्यपि न दृश्यते ? या विसंवादिनी सा कार्य-कारणप्रतोतिरेव न भवति, अप्रमाणत्वादिति चेत् ? समानमत्रापि । विसंवादिनी या सा प्रत्यभिजेव न भवति तदाभासत्वादिति ।

स्यादेतत्, यदि कार्यकारणभावप्रतीतिवल्लक्षणभेदः प्रतिपादयितुं शक्येत । तथाहि कार्यकारणभावप्रतीताविष यदि वस्तुमात्रेण जननं धूमादेर्गृह्णीयात् , गर्दभा-दिव्यभिचारेण वह्नाविष हस्तकं त्यजेत् । एवमन्वयमात्रेण व्यतिरेकमात्रेण वा यथायोगं भाव्यस् । यदा पुनरन्वयव्यतिरेकग्रहणप्रवणप्रत्यक्षानुपलम्भसम्भवः कार्यकारणभावप्रत्ययः पुरस्कियते, यथा भैनिर्णीतमस्माभः त्रिकपञ्चकचिन्तायाम् —

२ रेकमा॰ र ३. गोचरो अ ४. ॰दात्पक्ष(स्ये)ति र ५. अस्पष्टम् अ ६. क्षणदर्शी अ ७. स्या-क्षिरोवः अ ८. ॰वाबसाय॰ र ९. होति नास्ति अ १०. सिमद्र्याना र १. ॰क्षिण्यस्तान्तावत् र २. अनुमानकृतो एका॰ र ३. नकारत्यक्तः र ४. ॰दिष्य॰ अ ५. वर्णक्षण॰ र ६. अस्पष्टम् अ ७. अर्थमात्रेण र ८. व्यतिरेकमात्रेणेति नास्ति अ, वाच्य॰ र ९. ( निर्मात॰ (?) अ

न स्थितं तत्र नान्यस्माज्ञातं नायातमन्यतः। यस्य भावे भवेत् कार्यं न चेत्तस्यःनं कस्यचित्॥

[ कार्यकारणभावसिद्धौ ४ ]

इति, तदा त्वव्यभिचारः °।

एवं यदि प्रत्यभिज्ञानेऽपि लक्षणभेदो दर्शितः स्याद् दर्शयितुं वा शक्यो व्यभिनाराव्यभिनारोपयोगी, तदा युक्तमेतत्। न नैवमस्ति, सर्वत्रात्यन्तसदृशवस्तुनि पृथग्जनप्रत्यभिज्ञाया एकरसत्वात्। यदि चावश्यमेतावता कालेन भ्रान्तिभ्रंशो भवतीति कालेनियमः स्यात्, तदाप्युचितमेतत्। यावता छिन्नोद्भिन्नकेशपाशादौ पुरुषायुषक्षयेणापि नैकताभ्रमभ्रंशोऽवश्यं यत्नवतो भवत्येवेति चेत्—न, तत्रापि नियमाभावात्। प्रयतमानस्यापि हि वचनमात्रमप्रमाण मृपपस्यन्तरं च दुर्लभम् । यदि चोपपस्यन्तरं प्रत्यभिज्ञासिद्धैकत्ववाधकम्, प्रस्तुतेऽपि कि नैवमास्थीयते ? केवलं प्रत्यभिज्ञातिमनुमानं वराकमसमर्थीमदानीं केशादौ तव वचनमात्रमपि समर्थीमित महती परामशंशक्तः। भिन्नेऽपि केशादावभेदाध्यवसायदर्शनाद् भवतु तत्र यथाकथिद्धद् भेदसंप्रत्यय इति चेत्—न, अन्यत्रापि बहुलं तथा दर्शनात्। न हि स्तम्भोकमपनीय निवेशिते सदृशे स्तम्भान्तरे न भवत्येव प्रत्यभिज्ञानम् ॥

एवं घटपटस्फटिकादिष्विप यत्र यावदत्यन्तसदृशलाभः । भिन्नकालदर्शने चायं न्यायः। समसमयं तु अयोगोलकयुगलोपलम्भेऽपि भनत्येव भेदव्यवसायः । तस्मात् कालभेदेनैकाभिमतेऽपि स्तम्भादौ भिन्न एव किमयमेकत्वाध्यवसायः स्तम्भान्तरेणेव ? अथाभिन्न इति संशयः प्रत्यभिन्नायाः प्रामाण्यप्रतिषेधी कथं निषेध्यः ?

अथ ' ' क्षणभेदेनाभेदस्यादृष्टपूर्वत्वास' संशय इति चेत्—नैतदिप साधु । न ह्यदृष्टमित्येव नास्तीति शक्यते वक्तुम्, सतोऽपि सूक्ष्मतयाऽनुपलक्षणात् । तत्क्षणोद्यव्यय है [6b] देहोपचयापचयवत् । ततोऽनुपलक्षणोऽपि भेदस्य सत्ताङ्गोल्लेखशेखरो दर्जिनवारः संशयः । एतावद्विमशीभावे तु इतरजनस्य निश्चल एकावसायः स्यात् । योकस्तु सोऽपि संशय एव । किं च क्षणभेदेनापि भेदः प्रमाणपरिदृष्टत्वाद् दृष्ट एव ।

१०. वव व्यभिचारः र १. व्हशे वस्तु॰ र २. भङ्गो ३. ॰मात्र प्रमाणं र ४. तवेति नास्ति र ५. भेदश्रत्यय॰ र ६. अपीति नास्ति अ ७. भेदाघ्यवसायः र ८. भिन्न एवेति नास्ति अ ९. किम-नेकस्वाघ्यवसायः अ १०. न भेदस्या॰ अ १. पूर्वक र २. व्नुपल्क्यमाणत्वात् र ३. व्यय इति नास्ति र ४. ०ऽन्वलक्षणेऽपि र ५. ॰तांशोल्लेक्षा॰ र ६. यौक्तम्रमेपि (?) अ

यथा धारादौ कियत्यपि नभोभागेऽपरापरपयःपातेऽपि तदेवेदमुदकमित्यवधारणस्य विपयंयस्थितेश्व संभवात् ।

अनभ्यासदशायामेकताग्रहः तत्र र्वं स्तम्भादौ त्वभ्यासवतोऽपीति चेत् ? ननु क्षणभेदभाविति विशेषे सर्वत्रेवास्मादृशोऽनभ्यास इत्युपपादितमेव । अम्भःस्तम्भादौ तु "तिक्रयासार्थसामान्यालम्बनः सर्वत्राभ्यासः स्यूलविषयः। तस्मान्न प्रत्यक्षेण क्षणद्वये अभेदसाधनव्यापारः स्वीकतु शक्यः। एकावसायमात्रं तु सदिप व्यभिचारा-दसमर्थम् ।

ननु सर्वत्र नीलादौ पृष्ठभाविना विकल्पेन प्रत्यक्षस्य व्यापारोऽनुगभ्यमानः प्रामाण्यमुपनयित । तदेकतावसायोऽप्येकविषयभेव प्रामाण्यमस्य दीपयित्वित चेत्—न खलु सर्वत्र पृष्ठभाविविकल्पविषये प्रामाण्यमिन्द्रियज्ञानस्य । भरीचिविषयस्यापि जलावसाये जलविषये प्रामाण्यप्रसङ्गात् । विकल्पापेक्षं तु प्रामाण्यमिति तदनुदये न्र प्रामाण्यमिति न्यायः । तदुदये तु संवादापेक्षमेव तत् । न चैकाध्यवमायस्य संवादः स इत्यावेदितमेतत् ।

नतु यत्र<sup>८</sup> बाधः, तत्राप्रामाण्यमबाधिते प्रामाण्यमिति किं न पर्याप्तम् ? <sup>९</sup> इयं गतिरवनतगगनप्रतिभासेऽपि देशकालनरान्तरव्यापिनी संभवति, निरूप्यमाणा त्रुट्य-तीति <sup>°</sup> प्रत्यभिज्ञायामपि समानम् ।

कि चायमवाधो नाम बाधाविरहो बाधानुपलव्धिवेति विकल्पयोः क्रमाद् असिद्धिरनेकान्तश्चे दुष्प्रतिविधानः । अनुपलव्धिमात्रेण निषेधासिद्धेः , बाधकस्य चानुमानस्याभिधास्यमानत्वात् । अथ प्रत्यक्षसमाख्यातेयं प्रत्यभिज्ञा, कथमनुमानेन बाध्यते ? न विवाधियत्वप्रतिज्ञानाद्धाधकस्य सद्भाविचन्तावकाशेऽनुमानस्याप्यवकाशः स्वयमेव दत्तः । प्रामाण्यस्यैव सिद्धिबाधनयो रिधकारात्, प्रत्यक्षमेवास्या वाधकम् अस्त्विति चेत् संवादद्विधिन प्रत्यक्षशतेनापि किमस्याः ? ततः प्रत्यक्षणापि बाधनमस्याः संवादशियत्यं संभावयदनुमानमिष सिद्धिबाधवित ।

७. ०िमतेश्च र ८ प्रह् (ण)तन्त्र र ९. स च एवास्मा र १०. ०वत्क्रियापरम्वा र १. प्रत्यक्षेण द्वये र, प्रत्यक्षेण क्षण० अ २. वैकल्येन अ ३. विषयप्रा० अ ४. विषयप्रा० ५. तदनुद्यन० र ६. तहु-त्यत्तिसंवादा र ७. पाठो घृष्टः अ ८. यम एवा० र ६. इयं च भिनवतमं (?) र १०. ०ित (अ) भिज्ञा र १. ०रनैकान्तिकश्च र २. मात्रनिषेधा अ ३. चकारस्त्यक्तः अ ४. सद्भावे अ ५. बाधयो० अ

अपिच मायाकरः शिरसि निमिष्जतं गोलकमास्येन निःसारयतीति प्रत्य-भिज्ञा शिरसि छिद्रप्रसङ्गसङ्गतेनानुमानेन बाध्यमाना किं नोपल्रधा ? बाध्यमाना न प्रत्यक्षमिति प्रस्तुतेऽप्यस्तु । अतः प्रत्यक्षत्वकीतंनमस्या याचितकमण्डनमात्रमत्राग्णम् । यथा चावनताकाशप्रतिभासः सर्वसंप्रतिपत्ताविष नाबाध्य एव, तथा नाविसंवादो । निह तदपराध्यवसायोदयमन्तरेण प्रणताम्बरसंवेदने स एवायमिति प्रत्ययेऽपरः संवादोऽर्थिकयादिस्वभावः संभवति । अतश्च बाधकाभावेऽपि नामाप्रामाण्यव्यवहारोऽर्थिकयादिस्वभावः संभवति । अतश्च बाधकाभावेऽपि नामाप्रामाण्यव्यवहारोऽर्थिकयादिस्वभावः संभवति । अतश्च बाधकाभावेऽपि नामाप्रामाण्यव्यवहारोऽर्थिकयादिस्वभावः संभवति । अतश्च बाधकाभावेऽपि नामाप्रामाण्यव्यवहारोऽर्थि कृतः प्रत्यभिज्ञायाः ? उभयनिश्चयाभावे च तदुभयावलम्बी संशयः सिद्धः । तल्लक्षणे कदलकाण्डादौ व्यभिचारदर्शनात् परिपृष्टानिष्टाङ्गश्च । तत्कृतः प्रामाण्यम् ?

किं च, य एवमाह विसंवादिनी या सा प्रत्यिभिज्ञैव न भवित तदाभासत्वादिति, तेन शब्दादौ प्रमेयत्वं <sup>२</sup>हेत्कृत्य <sup>3</sup>यत् साध्यव्यभिचारि प्रमेयत्वं, तत्प्रमेयत्वमेव<sup>४</sup> न भवित तदाभासत्वादित्यपि वक्तव्यमेव<sup>४</sup> ।

अथ प्रमाणविषयत्वमात्रं प्रमेयत्वम्, तच्च व्यभिचारिणोऽप्यक्षीणम्। एवं तर्हि पूर्वापरेकीकरणमात्रं प्रत्यभिज्ञार्थः । तच्च व्यभिचारिण्या अप्यस्ति। प्रत्यभिज्ञा नाम क्रियतां मा वा , केवलं सा प्रमाणमेव न भवतीति वक्तव्यम्। प्रमेयत्व-मिप यद्व्यभिचारि, तत् लिङ्गमेव न भवतीत्यि ब्रूहि। एकलक्षणत्या ययैकव व्यभिचारस्तथान्यत्रापि संभवन्न भिवार्यंत इति प्रत्यभिज्ञानेऽपि नाशक्यम् ॥

नन्विग्नरत्रेत्यनुमानमननुमानं च हेत्वाभासकाले समानाकारम्। तत्कथम् एकत्राश्वासो<sup>भ</sup> नान्यत्र ? हेतुद्वारेण विशेषात् । यथा हि एकं त्रिरूपिळङ्गनिश्चयजनितम् अन्यदन्यया, यथा कार्यकारणभावप्रतीतिरेव काचित्परिशुद्धा या अध्यक्षानुपलिध्ध-साधना, काचिदन्यथेति दिशितम् । तथा च सित भिन्नलक्षणत्वात् नाश्वासानाश्वाससङ्करः। तथा न प्रत्यभिज्ञायां शक्यम्, अनुपहतेन्द्रियस्येव तज्ज्ञानस्य वा व्यभिचारिण्यामिष्व्यापारात्। नापरः परैरिष् परिदीपिते विशेषः। दीर्घकालानुवन्धमात्रं तु बहल-

६. न बाघ्य र ७. स्वेति नास्ति र ८. व्वे तायिना(म)प्रा र ् ९. व्स्तदेव र १०. व्यनुशा र १ परिमुष्टिन अ २. प्रमेयहेतू० अ ३. या सा व्यभि० र ४. तत्प्रमैव र ५. व्यक्तमेव र ६. ज्ञानार्यं० र ७. नामनक्रियतां सावा० र ८.न तव भव० र ९. निवार्य इति र १०. क्वाल्मा० अ १. दीपितो परिदीपतो नि० अ

व्यामोहाद् अदृष्टादिहेतुप्रभावाद् ैविपर्यंयसामग्रीसमवधानपरिलम्बेऽप्युपपितमत्, यथोकं प्राक् । यद् वा यतः कृतिश्वत् परोक्षार्थंप्रतिपित्तमनुमानमनुमत्य यत्र व्यभि-चारः, तिल्लङ्गमेव न भवति, अनुमानं वेति निर्वृत्तिमालम्बमानः पक्षधर्मत्वादिकं लिङ्गलक्षणं तत्प्रभवमनुमानं किमथंमभिदस्यात् ?

अथ व्यभिचारिणोऽपि व्यभिचारदर्शनमसमर्थम्, सामग्रीलाभविलम्बे व्यभिचारादर्शनमात्रेण लिङ्गत्वप्रसङ्गाद् वक्तव्यमेव लक्षणम्, यदीक्षणान्निर्वृत्तिरनी-जायते ? ततो न [प्रे]क्षस्तदनुरूपानुष्ठान प्रारम्भमासाद-क्षणादनाश्वासश्च येत् । सन्ति हि प्रत्यनीकदशैनस्थानां साधनानि 'चिरकालाभ्यासभाविता समसमा-धिबलोन्मीलदध्यक्षगोचरव्यभिचाराणि ' क्षणिकतादिसाधनवत् । तितकिमिदानीं व्यभिचारादर्शनमात्रेण भाविन्याः प्रमाणानुपपत्तेः साधनान्येव भवन्त् तदनुरूपा-[7b]नुष्टानेन वा विफलमायासमाविशतु प्रेक्षः १°। पक्षधर्मत्वादिलक्षणे तु तल्लक्षण-निरूपणायां तदप्राप्तौ तदेव ैहस्तकत्यागान्नायासमाविशति । <sup>३</sup>तल्ळक्षणप्राप्तौ वा तदेव उपाददीत । तन्न व्यभिचारावलम्बनं साधु, व्यतिरेकिनराकरणायैव विवेका-रम्भात् । तत्कथं लक्षणमवाच्यमिति चेत्—एतत् सर्वं प्रत्यभिज्ञायामिप आलोचयन् यावन्न लक्षणभेदं पश्यसि, तावन्तैकस्यां <sup>४</sup>व्यभिचारादर्शी <sup>४</sup>व्यभिचारादर्शनमात्रेणापर-स्यामाश्वासमेकान्तेन कर्तुं महीस । तस्माल्लक्षणयुक्ते बाधासंभवे तल्लक्षणमेव दूषितं स्यादिति सर्वत्रानाश्वासः । तदियं प्रत्यभिज्ञा व्यपनयत् व्यभिचारशङ्कां, कलङ्किता तयाः न कालान्तरस्थितिमर्थस्य स्थापयितुं प्रभवति, नाप्यनुमानमनवकाशियतुम् । तत्-क्यं तदपेक्षया प्रत्यक्षबाधितः पक्ष उच्यते ? सपक्षे वा जलधरे कथमन्वयाभावः ?

अथ मा भूत् प्रत्यिभज्ञायाः प्रामाण्यम्, तदनुसारी स्थिरतानिश्चयो वा । क्षणिक-त्वावधारणं तु सपक्षीकृते कथं यतः सपक्षे सत्त्वं हेतोधपपद्यते ? उच्यते, इह जल-धरस्य जलधारणिकवासमर्थस्तावदेकार्थस्वभावो "ऽशक्यपरिहारः । क्षणान्तरे च द्वितीयादौ तिक्कियायाः 'कृतत्वात् पुनः कर्तुमशक्यत्वात् तज्जातीयामन्यजातीयां वा कृर्यात् । न कृर्याद् वा कामपि कियामिति पक्षः । एवं "त्त् कियाकरणक्षणात् प्रागपि

२. अ पाठो घृष्टः, विप(र्य)य र ३. ॰लम्ब्यमा॰अ ४. ॰िति र ५. अपीति नास्ति र ६. ॰र्शन-समर्थसामग्री॰ अ ७. तदनुमानुष्टान॰ र ८. ॰कालाच्याभ्यास॰ अ ९. व्यभिचारीणि क्षणिक॰ १०. सभां संविशत प्रेक्षाः र १. हेहतकत्या र २. उ(?)त लक्षण अ ३. व्यतिरेके र ४.मैकस्याव्यभि॰ र ५. व्यभिचारदर्शी अ ६.प्रत्यभिज्ञान्यायानयेत् । व्यभिचारशंकातया र ७.०स्तावदेकदास्वभावो र ८. क्रियेयं र ९. अन्य जातीयामिति नास्ति र १०. तदिति नास्ति अ

वक्तव्यम् । तत्र यदि 'तत्करणसमर्थस्वभावोऽस्भोधरः, तत्क्षणवत् क्षणान्तरेऽपि<sup>२</sup> कथं कदाचित् क्रियाविच्छेदः ? क्षणान्तरिनवर्तनीयिक्रयासमर्थस्वभावत्वे वा क्षणान्तरवत् तत्रापि क्षणे सजातीयेतरिक्रयाप्रसवप्रसङ्गः । क्षणान्तरेऽपि हि तच्छामध्यंस्य संभवाजननं तच्चान्यदाप्यक्षीणम् ।

कार्याणि हि विलम्बन्ते कारणासन्निधानतः। समर्थहेतुसद्भावे क्षेपस्तेषां तु<sup>ध</sup> किंकृतः<sup>६</sup>॥

[ तत्त्वसंग्रहे ३९५ ]

एतेनाकरणपक्षोऽपि प्रतिक्षिप्तः । यदा विलम्बोऽप्यसह्यः, तदा बद्गरोत्सादितम् अकरणम् । असामर्थ्ये वा समीहितसमयेऽप्यकरणप्रसङ्गः, सदैकस्वभावत्वात् । स्वभावभ्रंते च प्रतिक्षणं क्षयः सिद्धो जलधरस्य । तत्र प्रयोगः, यद् यदा यज्जननसमर्थं तत्तदा
तज्जनयत्येव । यथाऽन्त्या कारणसामग्री स्वकार्यम् । स एव वा जलधरस्तदवस्थायां
वारि धारयन् कृषीबलविलोचनोत्सवादिकार्यम्, वारिवितरणकाले वा तिक्त्र्याम्,
शक्तश्चायमुभयदशायामुभयकार्यमिजितुमिति स्वभावहेतुप्रसङ्गः । जननमन्तरेण सामर्थ्यव्यवस्थायां सर्वस्य सर्वत्र शक्तिव्यवहारप्रसङ्गः । नियतश्चायं प्रतिपन्नो व्यवहारः ।
न चास्य जननादन्यन्निमित्तमुपपद्यते । ततो ि जननिवनाभावे विपक्षे नियमवत्त्वेन
[8a] भ्राणव्यापकवियोगेनात्मसत्तया विव्युज्यमानो जनन एव विश्वाम्यतीति समर्थव्यवहारगोचरत्वमात्रानुवन्धि जनकत्वं सिद्धमिति व्याप्तिसिद्धः ॥

एवं यद् यदा यत्करणसमर्थं तत्तदा तत्करोत्येव । यथाञ्त्या कारणसामग्री । शक्तश्चायं सकलिक्रयातिकमकालेऽपीति । अन्यदा <sup>४</sup>सर्वथाऽकरणपक्षे योज्यम् । असमर्थस्वभावत्वे तु यद् यत्राशक्तं न तत् तत्करोति, यथा शाल्यङ्कुरं कोद्रवः । अशक्तश्चायमुदवाहनोऽकरणक्षणवत् क्षणान्तरेऽपीति व्यापकविरुद्धोपलब्धेः व कदाचित् कुर्यादिति हेत्वथैः ।

विपर्ययप्रयोगश्च, यद् यन्न करोति न तत् तत्र शक्तस्, यथा शाल्यङ्करमकुर्वन् कोद्रवः। न करोति च अथमक्षणसाध्यां क्रियां द्वितीयादिक्षणे, द्वितीयादिक्षणसाध्यां

१. समर्थ इति नास्ति अ २. अपीति नास्ति अ ३. ०म्भाबादेवजनत० र ४. ०पाक्षोणं अ ५. तैषां हि त स० ६. कि कुतः अ ७. दूरात् र ८. तदा करोत्येव अ ९. बारिधारण० र १०. अतो० अ १. नियमवत्वे लक्षण० अ २. पाठो घृष्टः अ ३. ०बन्धे अ ४. सिघ्यतोति अ ५. अन्यदाऽकरण० र ६. लिघः र ७, न र ।

वा प्रथमक्षण इति व्यापकानुपलिधर्जलधरस्य तत्तिक्रियासु समर्थासमर्थस्वभावतया प्रतिक्षणं भेदमुत्पादयतीति ॥

एवं सर्वथाऽकरणापेक्षया यद् यन्न करोति न तत्तत्र समर्थं यथा शाल्यङ्कर-मकुवंत् कोद्रवः। न करोति चाकरणकाले करणकालकार्यो क्रियामिति । '°सामर्थ्या-पेक्षया, यद् यत् करोति न तत् तत्राशक्तम्, अन्त्यसामग्रीवत्। करोति चायं ते।यधर-स्तोयधारणमिति विष्ढव्यासोपलिक्धरसमर्थक्षणाद् भिनत्ति करणसमर्थम् । यथा हि जननेन व्याप्यते समर्थस्थितियोग्यता, तथा जननं तयापि। तदसामर्थ्यविष्ठद्धं यत् सामर्थ्यं तेन व्याप्तं करणमुपलभ्यमानसामर्थ्यं कद्रथंयतीति समर्थासमर्थस्वभावतया स्वभावभेदः सिद्धस्तोयदस्य । तत्कथं सत्त्वादन्यदनुमानं नास्तीत्युच्यते ?

अत्र च समर्थंव्यवहारयोग्यताजननयोभिन्नव्यावृत्तिकतया साध्याविशिष्टता हैनोरित्यवान्तरैः कीर्तितं दूषणमनवकाशं वेदितव्यम् । तस्मादेकार्थंकारिणः क्षणान्तरा-पेक्षया समर्थेतरस्वभावतया भेद एवेति क्षणभिङ्गतया सपक्षतामावहित । वलाहके सम्वसिद्धिरविरुद्धा ।

ननु क्षणभेदेञ्चवितष्ठमानस्यापि भावस्य सहकारिसंगमापेक्षया करणाकरण-मुपपद्यमानं कथं स्वभावभेदमापादयितुं प्रभवित ? ततो यथोक्तप्रसङ्गमौलहेतुञ्चने-कान्तः। कि पुनरस्य समर्थंस्वभावस्य सहकारिभिः कर्तव्यम्, यदयमनपेक्ष्य सह-कारिणो न स्वकार्यकर्मणि प्रवृत्तिमालम्बते ? अनुपकारिण्यपेक्षाया अयोगात् । स्वयम् असमर्थंस्तु सामर्थ्यमर्थंयमानः " सहकारिणोऽपेक्षत इति युक्तमेतत् । ततोऽिकञ्चित्कराः च सहकारिणोऽपेक्षागोचराञ्चेति व्याहतम् ।

अत्र शकरः, सहकारिविरहो हि तस्यासामर्थ्यमुच्यते। तच्चास्य सहकारि-साकल्यहेतुभिरपनीयते, तयोरेकत्र[8b] सहस्थितिविरोधात्। साकल्यहेतुभ्यश्च वैकल्यस्यैव व्यावृत्तिः, न तद्वतः साकल्यस्य सहकारिविरहव्यावृत्तिरूपत्थात्। न च 'सहकारिसाकल्यवैकल्ययोराविर्भावतिरोभावाभ्यां तद्वतस्तद्भावसिद्धः, तस्य ताभ्यामन्यत्वात्। अतएव सहकारिविरहव्यावृत्तिहेतोनं तद्वतस्तिरोभावसिद्धिरित।।

८. न (त)त् तत्र समर्थं र ९. कार्यं क्रिया॰ र १०. अस[ा]मध्याँ० र १. नायं र २. स[ा]मध्यं र ३. स[ा]मध्यंमिति र ४. ०स्तोयधरस्य र ५. ०भञ्जतया अ ६ सत्त्वे अ ७. भिद्यमान० र ८. कारणाकरण॰ र ९. पुन[ः]तस्य र १०. सामध्यंयमानः र १. सकलवै॰ र २. सहकारित्वमेव व्यावृत्त हेतो॰ अ।

एतदेव न्यायभूषणकारोऽप्याह—सहकारिणस्तस्य कमुपकारं कुर्वन्ति येन तेविना न करोतीति चेत्—कार्यमेव कुर्वन्ति । अन्योपकारकरणे हि सहकारित्वमेव न स्यात् । तथाहि यदि तमेव कुर्वन्ति तदा तत्कारिण एव स्युः न तत्सहकारिणः । तेन सहैकं कार्यं कुर्वन्तो हि तत्सहकारिणोऽभिधीयन्त इति । तथा भवतु नामानुपकारकोऽपि सहकारी, तथा यदि तस्य प्राणेव शक्तिरस्ति किं न करोति ? नास्ति चेत्"—पश्चाद्यक्तः कथं करोति ? पश्चाच्छक्तश्चेत्—शक्ताशकयोः कथं न नानात्वम् ? विरुद्ध-धर्माध्यासस्य भेदकत्वादित्याशंक्य सहकारिसाकल्यं हि तस्य शक्तिः । तद्वैकल्यं चाशक्तिः । तेन सहकारिवैकल्यं प्राणशक्त उच्यते । पश्चात् साकल्यं च शक्तः । धर्मधर्मिणोश्च भेदः प्रसाधितः । तेन शक्त्युत्पादेऽपि नावश्यं तद्वत्पादः । अशक्तिनिवृत्ताविप नावश्यं तद्वतो निवृत्तः, प्रतिबन्धाभावादिति ।

तदेत् सर्वमपोहप्रस्तावे धर्मधर्मिणोरभेदप्रतिपादनेनैव निरस्तं वेदित्वयम्, साकल्यवेकल्ययोराविभावितरोभावाभ्यां धर्मिण एव तथावस्थानात्। अस्तु वा धर्मधर्मिणोभेद एव । नापि सहकारिणामिकिखित्करत्त्वे विप्रतिपद्यामहे । केवलं न तावन्त एव सहकारिणः कार्यकारिणः । नापि साकल्यमेव कार्यमजेति, किं तु सोऽपि भावः । "तदर्थं तेरेव "प्रयत्तमिति न विस्तरेणोपयोगः । तस्य च भावस्य यादृशस्थरमक्षणेऽक्षेपिकियाधर्मा स्वभावः, तादृश एव चेत् प्रथमक्षणेऽपि, तदेव प्रसह्य कुर्वाणो गीर्वाणशापेनापि नापहस्तयितुं शक्तः । किं पुनस्तवामुना मर्मपीडाजनितविवल्वविकाशमात्रेण ? यथाहि शक्ताशक्तत्या भङ्गप्रसङ्गपरहाराय साकल्यवेकल्यलक्षणधर्मान्तरस्वभावे शक्तव्यक्षो भिन्नस्वभावे कल्पिते, तथा न सोऽप्यक्षेपिकियाधर्मा स्वभावो भावाद् भिन्न एवाभिधातुं शक्यः, भावस्याकर्तृत्वप्रसङ्गात् ।

अथ यथा शक्त्यशक्ती भिन्नौ धर्मी प्रतिजानीमहे, न च तयोड्दयव्ययाभ्यां भावस्य किञ्चित्, तथाऽक्षेपिकियाधर्मत्वं क्षेपिकियाधर्मत्वं च धर्मान्तरमेव। तच्च अस्हकारिसिक्षिधानप्रत्ययभावाक्षेपमुदेति व्येति चेति । तथैव भावस्य न किञ्चिदिस्युच्यते।

उच्यताम् । केवलमस्तु नेदानीं कार्यजन्म, कारणाभिमतस्य तादवस्थ्यात् । तथाहि यथा न सहकारिण एव, नापि साकल्यमेव जनकं तथा साकल्ये [9a] सति "

३. शक्तिरिति र ४. नेति चेत् र ५. ०कल्ये शक्त इति र ६. धर्मिधर्मणो र ७. स्यानतः र ८. एव...कारिणामिति नास्ति आ ९. एतदर्थं र १०. प्रतिपन्न० र १. गोपेना० र २. शक्तः अ ३. शक्त्युक्ती(?) अ ४. ०क्षापन० र ५. चेतीति नास्ति र ६. तयेति नास्ति र ७. ०नमि० अ

जातमक्षेपिकपाधमंत्वमपि न प्रकृतं भावपनपेस्य जनकम्, जनकत्वेऽपि<sup>ट</sup> स्वयमेव भावस्य जनकत्वस्वीकारात्। किं तु 'प्रकृतोऽपि भावः कर्ता स्वीकर्तव्यः। स च प्राचीनदशातोऽनितिरिच्यमानमृतिः कूर्वन् पूर्वमिप कूर्यात्, अकूर्वन् वा पश्चादिप न कूर्योदिति तदवस्थः परिभवः। यदि तु कादाचित्कं साकल्यादिवस्त्वन्तरमेव े° हेत: तदा कार्यमपि तदपेक्षं कादाचिस्कमिति न्याय्यमेतत् । एवं यावद् यावद् धर्मान्तर-परिकल्पः, तावत् तावदुदासीनो भावः। अथ अक्षेपिक्रयाधमत्वं जातं, कार्यं त्रे ततो भनोत्पद्यत इति कोऽयं न्यायः ? तदवरुयं कार्येण जनितव्यम् । तम्राक्षेपिकया-चमंत्वं प्राङ्गासोदिति स् कार्यादयस्यापि नावकाशः। एवं तर्हि कार्यात्पादनान्तरोयक-मझे । कारित्वम, अझे । कारित्वनान्तरीयकश्च कार्योत्पाद इति व्यक्तमितरेतराश्रयत्वम् । कार्योत्पादनान्तरोयकमक्षेपकारित्वम, यदि नाक्षेपकारित्वेन कार्वोदयाक्षेपः। व्यदि च नाक्षेपकारित्वनान्तरोयकः कार्योत्पादोऽक्षेपकारित्वात् प्रागपि स्यात्। एकार्थत्वे तु साकल्ये जाते "सत्यक्षेपकारित्वं धर्मान्तरं जातिमिति किमनया भाषयाभिहितं कायंमुत्पन्नमिति ? तथा च सति न प्रकृतदोषपरिहारः। नहि कार्य-जन्मनि विवाद:, यत्स्वरूपापेक्षस्तु कार्योदय: तस्य सर्वदा तादवस्थ्यात् कथं कदाचित्क-तेति चिन्त्यते ।

तस्मादक्षेपिकवाधर्मेति जनयतीति वा यत्स्व ह्पपुरस्कारेणेयमिभह्या तस्य प्रागिप सत्त्वे कथमजीन कदाचित् ? अक्षेपिकवाधर्मेकप्रत्यनाकस्वभावस्य वा प्राच्यस्य पश्चादनुवृत्तौ कथं कदाचिदिप कार्यसंभवः ? अथ यदि स एवैकः कर्ता स्यात् ? युक्तमेतत्, किं तु सामग्रो जनिका 'तत्सहकार्यन्तरिव रहवेलायां बलीयसोऽपि न कार्य-प्रस्व इति किमन विरुद्धम् ? एकार्थकरणाद्ध सहकारित्वमुक्तम्, नोपकारेणेति ।

अत्रोच्यते । यदि मिलिताः सन्तः कार्यं कुवंते ', 'तदैकार्यं करणलक्षणं सहकारित्वमेषामस्तु, को निषेद्धा ? मिलितेरेव तु तत् कार्यं कर्तव्यमिति कुतो कल्प्यते ? पूर्वापरक[ग्रियोरेकत्वे तावद् "भावस्य सर्वदा "जननाजननयोरन्यत र-नियमप्रसङ्गस्य दुनिवारत्वात् । तस्मात् सामग्री जनिका, नैकं जनकमिति स्थिरवादिनां मनोरथस्यान्यविषयः । दृश्यते तावदेवमिति चेत्—अतएव न स्थैर्यंपक्षः क्षम इति

८. अपीति नास्ति र ९. प्रकृतितो र १०. ०रं नैव अ १, ०न्तरमिष विकल्प० र २, यथा र ३. कार्यं च अ ४. तत इति नास्ति र ५. पाठो घृष्टः अ ६. यदि च नाक्षेपकारित्व० नास्ति र ७. सत्ययेक्ष० र ८. ततः र ९. यदा र १०. कुर्यात् र १. कार्यं० र २. तुकारस्त्यक्तः र ३. क्व र ४. काल्यो(ः) कारकस्वभावत्वाद० र ५. जनना नास्ति र ६. क्षयः र

बूमः। सर्वो हि प्रसङ्गो विषयंयपयंवसानः। ततो यदि नित्यता स्यात् जनियतुः, जन्यं सर्वदा स्यान् वा कदाचिदपीति। न चैवम्, साकल्य एव कदाचित्कार्योत्पत्तिरितिः नियमेन स्वभावभङ्गः।

नतु यदि क्वचिन्नित्यं सर्वदा <sup>६</sup>कारणमुपळ्यं स्यात्, तदा क्वचिन्नित्यत्वाभ्युप-गमे सदा कर्तृत्वप्रसङ्गः संगच्छते । यावता सर्वदा तस्याभावात् कथमेतादृशं प्रसङ्गयितुं शक्यते ?

[9b] तदेतदिप ग्राम्यम् । तथाहि नित्यत्वे सतीति । अस्यायमर्थः । परकाल-भावी जनको यः स्वभावो भावस्य । स एव यदि पूर्वकालभावी, पूर्वकालभावी वा योऽजनकः स्वभावः स एव यदि परकालभावी, तदा तदुपलब्धमेव जननमजननं वा स्यादिति । तथा च सति सिद्धयोरेकत्वारोपे । सिद्धमेव जननमजननं वा प्रसज्येत । न पूवपरस्वभावयोरेकत्वसंभवान्नित्यत्वे सतीत्युच्यत इति किमत्र विरुद्धम् ?

अथ पूर्वपरयोरेकत्वं नोपलब्धं कथमारोप्यत इति मनोषा ? एवं सित शुक्ताविष रजतारोपेण १ न भाव्यम् । निह रजतस्वरूपा शुक्तिः क्विचुपलब्धिगोचरः । आरोप्यमाणं तु रजतं कदाचिदुपलब्धमेवेति नारोपक्षतिरिति भवतामि कृतान्तः । तथा प्रस्तुतेऽपि १ पूर्वापरस्वभावयोरेकत्वं १ नोपलभे । आरोप्यमाणौ तु मिथः पूर्वापरस्वभावौ सिद्धावेव । तदारोपे करणाकरणे अपि प्रसज्यमाने ४ समञ्जसे एव १, गुङ्कापुङ्को ज्वलनारोपिवधौ दाहवत् ।

तदेतदितिलाघवमाविष्कृतमात्मनः शङ्करेग । तदयं जात्यन्धानां नोलादिप्रति-वेधवदसंबन्धो निषेधः सौगतानामसन्तोऽक्षणिका इत्यभिद्धानेन । तस्मात् स्थितमेतत्, स्थिरात्मत्वे मिलित्वेव कार्यकरणनियमो भाग्यहीनमनोराज्य-स्थानीय इति । तथा च सति सहकारिसाकत्ये शक्तिशब्दसमयमपाकुर्वाणः कमथं परिपुष्णाति पर्व्यामोहनादन्यमनुपयुक्ताप्रस्तुताभिधानात् ? क्षणिकत्व-वादिना हि शक्ताशक्तस्वभावतया विरुद्धधर्माध्यासाद् भेदमारोपयता यादृशी शक्तिरशक्तिश्च विवक्षिता तत्प्रतिविधानमाचरितुमुचितमस्य । तदपहाय स्वयं कृत-

०. ०त्यत्तिरि अ ८. कारक अ ९. तस्यां भावात् अ १०. भावस्या र १ रंकत्वारोपे....
 ....नपूर्वापर० इति भागस्त्यक्तः र २. रज[तं]आरोपेण र ३. अपीति नास्ति अ ४. पर्वपरयोरेकत्वं अ
 ५. प्रसंज्यमाने अ, र ६. समं यत्स एव अ ७. ०वदसम्बद्धो निषेत्रः इति नास्ति र ८. समयमयं र ९. ०मर्थे पुष्णाति र १०. अणिकवादिना र १. ०रशक्तिओति नास्ति र

सङ्केतेन परिहारमारचयतीति महन्नेपुण्यं नेवायिकप्रवरस्य। यो हि धूमादत्रागिना माव्यमित्याह — तत्रापि यदि किष्यद् गर्दभादौ धूमशब्दं संकेत्य विह्नमपह्नवीत, न किष्यद् दोषः। क्षणिकवादी हि यज्जनयतीति समास्यया यदनन्तरभावि कार्यं तत्स्वरूपं शक्तमित्याह । न चेदमपूर्वं संकेतमात्रम् । लोकेऽपि हि जननद्वारक एव शक्तव्यवहारः। यद्यपि च साकत्यवत एव जननं तथापि न साकत्यद्वारेण शक्तव्यवहारः। यद्यपि च साकत्यवत एव जननं तथापि न साकत्यद्वारेण शक्तव्यवहारः। यद्यपि च साकत्यवत एव जननं तथापि न साकत्यद्वारेण शक्तव्यवहारः। यद्यपि च साकत्यवत एव जननं तथापि न साकत्यद्वारेण शक्तव्यवहारः। यद्यपि च साकत्यवति साकत्येऽपि शक्तव्यवहारस्याञ्जसस्याभावात्, अन्वव्यवस्तिसहकारिविशेषसाकत्यस्यापि जननदर्शने इदमत्र शक्तिति व्यवहारात्। ताद्वशं च स्वरूपं शक्तिरुच्यते । अस्य शक्तिरिति भेदनिर्देशेज्यस्य स्वरूपंतिवद्विष्या च स्वरूपं शक्तिरुच्यते । अत्र प्रकर्णे यदि नाम त्वया क्ववित् शक्तिशब्दिनवेशनं कृतम्, तदाविभावतिरोभावाभ्या च न भावस्य किर्धिद् । ततः प्रस्तुते किमायातम् ? यत् खलु जनवितृरूपजनवितृभावादिभन्नं तयोयाद नाद्यव्यया कृतः [10a] कादाचित्कता कार्यस्य ? उदयव्यययोगे वा स्वभावभेदस्तदवस्य:।

यदि तु तर्दाप न जनयदूपं भिन्नमेव, तदा तस्यापि नोदयव्ययाभ्यां भावत्रुटिः। केवलमजनक एव भावः स्यादिति मूलनाशः । तस्माद् ब्रूयाः किञ्चित् किञ्चित्करस्य क्विचत् कार्यकालभदेन 'शकाशकस्वभावयोविरुद्धधर्माध्यासाद् भेद एव।

अतएव यदाह भूषणकारः, तत्र कालभेदेनाविरोधात्। यथा क्रियोत्पत्तेः पूर्वं निष्क्रियः स्फटिकः, स एव पश्चात् सिक्रियः। साध्यत्वाददृष्टान्त इति चेत्—न प्रमाणसिद्धस्य साध्यत्वायोगात्। एवं \*हि विष्द्धधर्माध्यासाद् भेदोऽप्यसिद्धः इत्यपि बुवाणः कथं वार्यते ? तस्माद् ययोधंमंयोयंथा विरोधो दृष्टः, कत्योस्तथेवाभ्युपग्वत्वयः। यथा स एवं हेतुः स्वकार्यं प्रति शक्तः, कार्यान्तरं प्रत्यशक्त इत्येकस्यैव विषयभेदं प्रति शक्त्यशक्ती न विष्द्धे, तथा कालभेदेनापिः शक्तिभेदे शक्तिमदभेदस्य प्रमाणसिद्धेरुभयत्राविशेषादितिः। एतदप्यसारम्। एतया हिण्डारपिण्डाडम्बरं विडम्बयते । तथाहि न खलु अभाणसिद्धिर्नाम प्रत्यक्षानुमाने परिभूयाभिधातु शक्यते। तत्र व प्रत्यक्षमिति न प्रत्यभिज्ञाविकल्पादन्यत्। सा च निवारिता ।

२. श्याचरती र ३. तैपुन र० ४. जजनयती० र ५. समाख्येयं र ६. शक्तमाह अ ७. एवं र ८. श्वर्शनं र ९. सर्वजन० र १०. चकारो नास्ति र १. ०ळं जनकं र २. पूर्णनाशः र ३. शक्ता-स्वभा० र ४. हीति त्यक्तम् अ ५. भेदोऽसिद्ध र ६. दृष्टयोः र ७- भेदेऽपि र ८. उभयत्र वि॰ र ९. विडम्बयति र १०. स खळु र १. नवारिता अ

यद्यानुमानमाह शंकरः स्थिरसिद्धौ नोत्पत्त्यनन्तरं विनाशी भावः प्रमेयत्वात् । <sup>३</sup>वस्तुव्यावृत्तिविदिति । अविद्यमानिविपक्षत्वादन्वय्येव हेतुः । प्रमेयत्वस्य क्षणिकत्वेन विरोधाभावात् सन्दिग्धव्यतिरेकमिति चेत्—न खलु । क्षणिकत्वे कस्यिचित् प्रमेयत्वं सिध्यति, क्षणस्थितिधर्मणः प्रमाणकालेऽतिपातात्, अतीतस्य च प्रत्यक्षत्वेऽतिप्रसङ्गात् । तदिप मनोरयमात्रम् । तथाहि । मा भूदतीतस्य ग्रहणम् । वर्तमानस्य च क्षणिकस्यैव क्षणिकेन । ज्ञानेन ग्रहणं भविष्यति । तस्मादिवरोध एव प्रमेयत्वक्षणिकत्वयोः ।

अय कारणं विषय इति ज्ञानात्र प्रागपेक्षितसत्ताकोऽयः क्षणान्तरेऽननुवतं-मानो न ग्राह्य एव स्यात्, क्षणान्तरानुवृत्तौ वा अक्षणिकत्वमेवेति चेत्—तत् किमियं राज्ञामाज्ञा यदजनकेन ग्राह्येण न भवितव्यमिति ? अयमस्य समय एवेति चेत्— न्यायस्थायमवसरो न समयस्य । तस्मात् समयमनपेक्ष्य वादव्यसनिना न्यायोपन्यासेन परो बोधयितव्यः ।

> समयस्य हि साधनत्वे सर्वसिद्धेन्यायो नाम न किञ्चित्। न्यायस्तु समयबाधनायेव कथं समयमेव शरणीकुर्यात्॥

कथमजितिन ग्रहणमितिप्रसङ्गरुचैविमिति चेत् ? जितितेनापि कथं ग्रहणम् ? जायमानं हि ज्ञानं विषयमनुभवदुपजायते । तच्च जन्मविषयकृतमन्यकृतं वा स्यात्, को विशेषः ? अतिप्रसङ्गस्तु साधारणः, चक्षुरादिनापि तस्य जननात् । तस्याविषयस्यभावत्वादिति चेत्—ननु गृह्यमाण एव विषयो व्यवह्रियते, न जातिनियतः कश्चिद् विषयो नाम । ततोऽविषयत्वादित्वगृह्यमाणत्वान्न गृह्यत इति वेवेदमृ[10b]त्तरं संबध्यते । तथाहि भ स्वभावादेव नेन्द्रियं गृह्यत इति चेत्—न, योगिनां दर्शनस्वीकारात् । पृथग्जनापेक्षया नियम एष इति चेत् ? पृथग्जनापेक्षया तिहं सूक्ष्मादयोऽपि स्वभावेनेव गृह्यन्त इति 'नातिप्रसङ्गः । अथवा,

पूर्विकेव रे तु सामग्री सज्ञानं विषयक्षणम् । सालोकरूपवत् कुर्याद् येन रे स्यात् सहवेदनम् ॥

कुम्भव्यावृति० र ३. न खल्व० अ ४. ०स्यैव केन अ ५. विज्ञानात् ६. अपाहा र

प्रहणिमिति प्रस॰ र ८ . तत्तु अ ९. कृतमन्य॰ इति नास्ति र १०. तिह् अ १. कथमिति॰ र

२, पूर्वेकेवत्त र० ३. ०द्य अ

तेन वा स्वविषयनियतमृत्पादितं ज्ञानं तदेकग्राहि, तत्कारणसामग्रया वा तिस्यतमृत्पादितमिति निर्विशेषः । अतस्तस्या एव ते अर्थज्ञाने अप्राह्मग्राहकभावनियत-जन्मनी कथमतिप्रसज्येयाताम् ?

अय साकारवेदनवादिनो हि विषयादेव तत्स्वरूपसंवित्तेरूतित्तरभिमता, तत्रातीतग्रहणेऽतिप्रसङ्गः, ग्रहणक्षणानुवृत्तौ च स्थिरसिद्धिरिति विविक्षितम्। तत् किमयं प्रसङ्गहेतुग्रंत्परोपगमनमनपेक्ष्य न भवति? तथा च सति विपर्ययप्यंवसानात् तव स्थिरसिद्धिरतीतग्रहणं वेति न ग्राह्मात्तस्वरूपज्ञानोत्पत्तिरिति स्यात्। एवं च सति व्यक्तमन्यद् भुक्तमन्यद् वान्तमिति न्यायः। स्थिरमारब्धः साधियतुं विद्यययेण साकारबीधं विध्रयतीति।

अय मौतान्तिकस्येदमुभयमसमञ्ज्ञमित्तीयन्मात्रमुच्यते, तदिष नास्ति । साकारवेदनोद्यपक्षस्थितौ हि द्वितीयक्षणानुवृत्तावष्यथंस्य जडतया प्रकाशानुपपत्तेः विषयंयमरूपस्वरूपसेवदनमेव ज्ञानस्य विषयवेदनम् । एवं च न वर्तमानानुरोधः, अनीतेऽपि तत्यत्ययासत्तेरप्रच्यतेः । न चातिप्रसङ्गः, विषयान्तरेणापि सारूष्यसमर्पणात् । न च तत्मतिविद्धः प्रकृतः १० । भवनस्तु तत्मताश्रयेणापि प्रमेयत्वहेतुः स्थिरसिद्धये न प्रभवतीति सिद्धमनेकान्तपरिहारादिति । ततः स्थिरवपृषि प्रमाणान्तर-विद्धयेगात् वज्रोऽपि पक्षकृत्रौ निक्षिपः, कि पृतः स्फिटिको वराकः ? तदयं सिक्षयाकियावस्थयोभिद्यमानः कयं कामभेदेनाविरोध प्रवृणात्मित्रवितृमर्हतीति ? यञ्च विषयभेदेनेव कालभेदेनापि जक्त्यशक्त्योरिवरोधप्रतिपादनम्, तदप्यनौपियकम् । प्रतियोगि हि धर्मो विरोधकः सर्वत्र । न च "स्वकार्यकरणस्य परकार्यकरणं प्रत्यनीकम् । क्रिकार्यकरणम् । स्वकार्यकरणम् । स्वकार्यकरणम् । एवं परकार्यकरणस्यापि परकार्यकरणं प्रत्यनीकम् । न स्वकार्यकरणम् । स्वकार्यं न करोतीति व्यवच्छेनुमेव हि स्वकार्यं करोतीत्युच्यते । प्रत्यक्षव्यापारस्य ते स्वकार्यं न करोतीति व्यवच्छेनुमेव हि स्वकार्यं करोतीत्युच्यते । प्रत्यक्षव्यापारस्य ते स्वकार्यंकरणं प्रत्यक्षम्, प्रत्यक्षित्राया दृषितत्वात् । ततः स्वकार्यंस्य करणमकरणं च परिशिष्यमाणं न विरोधपरिहाराय पर्यान्नोति ।

४. ०९पैंकि[या] र ५. ०सानातृ[त्त]ब र ०सानात्त त च अ ६. तदिति नास्ति अ ७. क्षणानतु-बृत्या॰ अ ८. ॰विंयसरू॰ अ ९. तस्मात् र १०, प्रकृतिः र १. नेति नास्ति र २. प्रमाण॰ अ ३. ०९कियेति नास्ति र ४. न विरोधदृ॰ र ५. सर्वेशानवका॰ र ६. ०मेष हि अ ७. ०६वात्र र ८. ०कार्याका॰ र ९. ०देन व्यवस्था र

''काळानेकत्वापेक्षस्वकायंकरणाकरणं' विष्द्धिमित चेत् ? स्यादियमपेक्षा परभागभागिनो यदि विषयभेदवदभेदापादकप्रमाणवृत्तिः स्यादित्युक्तप्रायम् । भवतोऽपि तदनपेक्ष्य विरोधस्थितौ कि प्रमाणिमित चेत्—उक्तमेन, यद् यदा यज्ञानसमर्थं [11a] तत्तदा जनयत्येवेत्यादि, सहकार्यपेक्षायाध्य तत्सिन्नधानासिन्नधानयोः कार्याज्जंनप्रसङ्गेन रैनिरस्तत्वात् । तस्मात् जनयद्ख्यमेव शक्तिविवक्षिता क्षणभङ्गन्वादिनः । तस्याध्य भेदे कथं न भावभ्रंशः ?

यच न्यायभूषणेन प्रलिपतम्, यद्यस्य भिन्ना शक्तः शक्तिमतोऽभ्यूपगम्यते, तथापि नावश्यं शक्ताशक्तयोर्भेदः। कस्मात् ? त्वन्मतेऽपि धर्मभेदाद् धर्मिभेद-नियमासिद्धेः । तथा च भिन्नेऽपि कार्ये सहकारिणां पृथगुपयोगं दर्शयताऽभिहितम्-मृत्पिण्डादेर्मृत्स्वभावेभ्य इत्यादि हेत्र्बिन्दं लेखित्वा । यथा च तत्र मदात्मतादिस्वभाव-भेदेऽपि न े कार्यभेदः, तथा शक्ताशकादिस्वभावभेदेऽप्यभेदो भविष्यति, अवाधित-त्वाध्यवसायस्य समानत्वादिति, तदप्यनेन प्रत्यादिष्टम् । सन्ति हि धर्मा ये परस्पर-विरोधिनोऽविरोधिनश्च। न तु धर्मा इत्येव<sup>२</sup> विरोधाविरोधः<sup>२</sup>। न हि ब्राह्मण्यं वैयाकरणत्वेनाविरुद्धमिति चाण्डालत्वेनाप्यविरुद्धमित्यभिधातं शक्यम्। न चात्र ब्राह्मण्यव्याप्तं चाण्डालत्वम् । न च वैयाकरणत्वेनापि विरुद्धम् । यथा चात्र स्वप्रति-योगिब्राह्मण्येतरत्वमेव विरोधमाधत्ते न वैयाकरणत्वेन, तथा जनयद्वामजननतयैव <sup>९</sup>विरुद्धभावान्न वस्तुसन्तानभेदेन । नीलचतुरस्नादिता तु श्वेतपरिमण्डलतादिभि-विरोधमासादयत्, न तू कचित् कार्यकारणादिभिः। अतो यदि विरोधगन्धा-संभवात् संस्थानम्त्स्वभावयोरभिन्नेन धर्मिणा भाव्यम्, तत् किमत्यन्तप्रत्यनीकयो-रेककायं प्रति " जनयद्रूष्पेतरयोरपीति कः सचेतनकिवन्तयेत् ? विरुद्धाविरुद्ध-त्वमेव कथमवगन्तव्यमिति चेतु ? यद्व्यवच्छेदेन यद्विधानम, यद्विधानेन वा यद्वचव-च्छेदः, तत्तेन विरुद्धम्। न च मृन्मयमिति विधानेन पृथुदरताव्यवच्छेदशङ्कापि संभवति । तज्जनकाभिधानेन चातज्जनकत्वं व्यवच्छिद्यत एव, अतज्जनकत्वेन च तज्जनकत्वम् । न तज्जनकिमत्येव ह्यतज्जनकिमिति नज्समासवाक्यमपि विस्मारि ।

१०. कार्ककत्वापेक्षं र १. स्वकार्यकारण॰ अ २. ०स्वरूपं र ३. प्रसङ्को न र ४. भेदेयं र ५. यद्यभिक्षा र ६. तदापि र ७. तस्मात् र ८. नियमसिद्धेः र ९. चाभिक्षेत्रेपि र १०. नकारो नास्ति अ १. ०स्वावसाय॰ र २. घर्म इत्येव र ३. विरोधोऽविरोधो वा॰ र ४. विरुद्धधर्मिति र ५. ०मजनयतैव र ६. विरुच्यता । नवर्ण॰ र ७. ततो र ८. स्वभावापर॰ र ९. तदिति नास्ति अ १०. ०रेककार्यस्मति॰ अ १. त्वेति त्यक्तम् अ

तस्माद् ययोधंर्मयोर्यथा विरोधो दृष्टः तथैवाभ्युपगन्तव्य इत्येवमेव विरोधमभिप्रेत्य युक्तः, नैककालपेक्षया, समानप्रमाणयोरप्रवृक्तः। येन हि कालभेदेनाभिन्नमेव वस्तु सिक्रयाक्रियनीलानीलत्वादियुक्तमभ्युपगतं, यस्य वा तदात्मिन प्रमाणं प्रवृत्तं, तस्य किविद्वादसंभवे कालभेदेनाविरोधः भतद्वतीति युक्तम्। तच्च द्वयमि नास्तीति व्यक्तम्। भत्रत एकत्वाध्यवसायस्यावाधितविषयविशेषणमसिद्धम् । एकत्वाध्यवसायमात्रं पुनरनैकान्तिकं वाधकापेक्षमेव। अन्यथा केशादाविष न वाधकमपेक्षेत । वाधकं चोक्तम् । यदप्ययं स्वप्नायमान इव विद्ववते।

अय नैवामित्रात्मनः कस्यचित् स्वभावभेद इष्यते, एवं तर्हि सहकारिपृथगुप-पयोगकथनं वालोन्मत्तप्रलपितं स्यादिति । तेन यदि [11b] धर्मधर्मिणोस्तादात्म्य-तिरस्कारेण भेदापादनमात्रमिष्टम्, तदा न प्रकृतोपयोगि । तथाहि धर्मिणः सकाशाद् धर्मा भेदभागिनो भवन्तु न वा ? सन्ति तावत्केचिदन्योन्यविरोधिनो ये स्वाधिकरणं धर्मिणमभित्त्वा नोच्छ्वसितुं व शक्तुवन्तीति विवक्षितं क्षणिकवादिनः । तत्रानेन तावृशा धर्मा एव न सन्ति, सन्तोऽपि वा कालाद्युपाधिसापेक्षा भेदसाधव इत्येव वक्तं न्याय्यम् । पृथगुपयोगात् सहकारिणां धर्मिणः पृथगेव त इति किमनेन ?

यदि तु श्वाभाव्यभाज एव भेदका न भिद्यमाना इति समयोऽस्य स्यात्, युक्तमेतत् । यावता वलनादयोऽप्यवलनतो भेदका दृष्टा एव । ते श्व क्रियादिरूपत्वाद् भिन्ना एव । तस्मात् कल्पनोपरचितविभागा भवन्तु सौगतमतेन, भवन्मतेन वा, तान्विकभेदो धर्मधर्मिणोः किमिदानीं नैकान्तेन ? प्रस्तावान्तरं हि तत् । दुष्परिहरास्तु धर्माणं भिन्दाना ये विरोधस्यायिन इति सिद्धं साध्यम् ।

अथ कार्यादभेदश्च<sup>®</sup> स्वभावानां पृथक् सहकारिकारणकलापोपयोगविषयत्वं चैति दुःश्ळिष्टनामात्रमुद्भाव्यते परनयस्य ? तदापि प्रस्तुतक्षतेरभावात् किमनेन ? भेदवतामिष भेदकत्वाद् धर्माणां दुःश्ळिष्टताभासता च भिन्नसमयस्थानां परस्पर-मगणितेषु स्थानेषु संभवति । तत्त्वं तु कीदृगिति तत्तत्स्थाननिरूपणे व्यक्तीभविष्यति ।

२. इत्येव र ३. ०न भिन्न० अ ४. तह दिति र ५. स्वत० अ ६. ०स्यावाधितविशेष.....मसिद्धम् अ ७. यदय अ ८. कथं न र ९. स्यादित्यादि अ १०. ०मभित्वो नामित्तं र १. ०नेन दृशो॰ र २. त्विति नास्ति र ३. भिद्यमाना इति नास्ति र ४. चकादि० र ५. विभागात् वर्ण(ः) र ६. धर्मा॰ इति नास्ति अ ७. चेति नास्ति अ ८. परसमयस्य तथापि र ९. ०ष्टाभासता च भिन्न-समयस्यानां र

तत्र यदि प्रस्तुतानुपयोगयित्किञ्चिद्वस्तारयता स्थातव्यमित्यभिमतम्, सर्वस्य शक्यमेतत्। न चैतावतैव धर्मधर्मिवादपरिसमाप्तिः। तत् िकमस्य गर्भार्भकमनित्वयानस्य निन्दावचने निर्वत्वेतः? तथा च सित तस्मान्न धर्मभेदादेव धर्मिभेद इति । वित्तावन्ते निर्वत्वेतः किळ [न] धर्माणां भेदमात्रेण धर्मिभेदमाह। किं तु विरोधेन। अन्यथा कृतकत्वानित्यत्वादीनामि धर्मभेदमाचक्षीत। अनेनापि स्वयं विरुद्धधर्माध्यासादित्यक्षरमुत्थापितम्। तद् यदि विरोधभेदमात्रयोविशेषं न पश्यति, युक्तमाहेति किमपरं वक्तव्यम् ?

यदप्ययमेवाह—यो 'ह्यानन्तरकार्यंकरणस्वभावः स कथमादौ तत् कार्यं कुर्वात् ? अथ कुर्यान्न तिहं उत्तरकार्यंकरणस्वभावः । न हि नीलोत्पादनस्वभावः पीतादिकमिष करोति । न च प्रथमोत्तरकार्योत्पादनस्वभावभेदात् तद्वतो र्ऽपि भेदः, स्वभाव-भेदस्य व्यभिचारित्वेनोक्तत्वादिति । तदिष निःसारम् । यदि हि स्वभावशब्देन स्वलक्षणमित्रेतम्, तदा 'तद्भेदे भेद एव वस्तुनाम्, क व्यभिचारवार्ता ? तस्मात् स्वभावभेद इति कल्पितधर्मान्नान्तवं युक्तम् । न च तन्मात्रेण प्रधामभेदमापादयित परः । किं तु विरोधेन । न च तिह रोधेऽपि धमिभेदव्यभिचारोऽस्ति । विरोधो हि न भेदं व्यभिचरति । भेदस्तु विरोधं व्यभिचरतीत्युक्तप्रायम् ।

ननु यदि कल्पिता एव ते धर्माः क विरोधः, क वा [12a] भेद इति चेत् ? इह द्विविधमभिषेयं कल्पितशब्दस्य, तत्तद्व्यावृत्तवस्तुसंभवे भेदमात्रं कल्पनावभासि, तदिप कल्पितं कुवलयनोल्प्तवादिवत् । कल्पनामात्रनिवेशि च कल्पितं करिकेशरित्रगुणी-मयस्वादिवत् । तत्र यद्यन्तिमः कल्पितार्थः स्यात्, न भेदिनिरोधादिति युक्तस् । प्राचीने तु कल्पितार्थं वस्तुस्वभावस्येवाध्यवसानाद् भेदो विरोधो वा व्यवस्थाप्यमानः संवाद-मादायेव वर्तंत इति न दोषः ।

यच्चेदम्, उत्तरक्षणे यत्कार्यं कर्तुमस्य स्वभावः, तत्कयं प्रथमक्षणे कुर्यात् ? अन्यथोत्तरकार्यकारितैव न स्वभावस्येति, तद्य्यपिरभाव्यं भाषितम् । स्थिरस्वभावत्वे हि भावस्योत्तरकालमेवेदं कार्यम्, न पूर्वकालिमिति कुत एतत् ? तदभावाञ्च कारण-मप्युत्तरकार्यकरणस्वभाविमिति कुतः ? अर्थानुरोधिन्यो हि वाचः शोभाभाजः, न वागनुरोधादर्थतथाभावो राजवत् । किं कुमैंः, उत्तरमेव तस्य जन्मेति चेत्—अस्तु ।

१०. नियमन० र १. ह्यतरकार्यं० र २. ०भेदोतत्वतो र ३. तद्भेदि० र ४. ०थमाणां नाना० र ५. धाँम० नास्ति अ ६. चेति नास्ति र ७. [भ]वतो र ८. ०थेतर॰ र

स्थिरत्वे तु तदनुपपद्यमानमस्थिरतामादिशतु े । स्थिरत्वेप्येष एव स्वभावः, तस्य यदुत्तरक्षण एव करोतीति चेत्—हतेदानीं प्रमाणप्रत्याशा, प्रमाणवाधितेऽपि स्वभावाळम्बने । निस्तरणात् । घूमादवाग्निरगेरभावाद् वा नेह धूम इत्युक्तेऽपि हि शक्यमभिथातुं, स्वभाव एवायमस्य यदिदानीमत्र निर्मन्तिष धूम इति । तस्मात् प्रमाणितिद्धे स्वभावावळम्बने प्रमाणिवळोषः । प्रमाणित्णेयश्च विहित एव । नीळोत्पादनस्वभावश्च न पीतादिकं करोतीत्यसमीक्षाख्यानम् । उपादानत्वेन हि तत्करणित्येषो, न तु सहकारिकारणत्वेनापि, सहकारितया तत्रापि कथिब-द्वपयोगस्याशक्यवाधनत्वात् । न चान्यवणंस्यान्यवणंपादानतानिषेध एव । दृष्यते हि पीतेव हरिद्रा चूर्णसहकारिका रक्तस्योपादानं भवन्तीति निदर्शनमसङ्गतस् । यदि च यथा न नीळः पीतमुत्पादयित तथा नोत्तरजनकः पूर्वमुत्पादयित । एवं तिहं यश्चोत्तरजनकः, यश्च नोत्तरजनकः, तयोभेंदोऽपि कि नेष्यते, यथा यत्रीळं तम्नालिमिति ? तद्रलमेवविधप्रलापेषु निर्वन्वेन । स्थितमेतत् परस्परविषद्धधर्माध्यासाद् देशभेदवत् कालभेदेऽपि जनकाजनकस्वभावयोभेंद एव ॥

एतेन यदिष न्यायमञ्जरीकारः प्राह, ननु कार्यात्पत्तिहेतुर्येषां सिन्निधिमपेक्षते ते बल्वपेक्षितसिन्निध्यः, सहकारिप्रत्ययास्तस्य कि कुर्वन्ति ? न किञ्चित् । केवलं कार्यमेव येषां भावाभावावनुविधत्तं ते कार्येणेवापेक्षितसिन्निध्यः सिन्निपतन्तः तदेव कार्यं विवक्षितं हेतुना सह कुर्वन्तिति सहकारिण उच्यन्ते न तु येन सह कुर्वन्ति तस्यैव कर्तारो भवन्तः सहकारिणो भवितुमहँन्ति । [12b] प्तस्मादक्षणिकस्य स्वकार्यानमणे द्विविधं सामर्थ्यम्, एकं निजं सामर्थ्यम्, द्वितोयं चागन्तुकं सहकार्यन्तरम्, तयोरभावे तत्कार्यानुत्पत्तेः । तस्मादेव हि द्विविधात् सामर्थ्यात् कार्योत्पत्तरस्युपगमात् । एकमक्षणिकं गृहीत्वा तस्मादेव कार्योत्पत्ति संभावयन्तः सामर्थ्यमेव हेतूनामविज्ञातवन्तः परे । यस्मादक्षणिकस्यापि क्रमवतीषु तासु तास्वर्थक्रियासु कर्तव्यासु क्रमवत्सहकार्यन्तरमेव सामर्थ्यमङ्गीकुर्मः । तथा च क्रमवत्-सहकारिनानात्वादपि क्रमवत्कार्यनानात्वोपपत्तरशक्यं भावानां प्रतिक्षणमन्यत्वमुपपादियतुमिति ।

९. त्विति नास्ति अ १०. विवातु र १. व्यावलम्बनेन र २. व्कारकस्यो अ ३. ते इति नास्ति अ ४. • त्र विक्थ्यते र ५. यस्मात् अ ६. द्वयोरभावे तत्कार्यं तयोरभावे र ७. कार्यानुप-पत्तेः अ

तस्मात् सामग्रीमपेक्षते कार्यमित्यनेनाक्षरेण सामग्रचेव जननसमर्था कार्यस्ये-त्येवार्थः न च सा समग्रेभ्यो भिन्ना । ततः समग्रा एव जनकाः । भिन्नत्वेऽपि वाऽर्थान्तरमिव असकत्यमिप सहकारीति न विशेषः । ततो यावन्तः सहकारिणस्तावन्तः प्रत्येकं समर्था इति प्राग्विद्यमानानां कथं क्रियातिक्रमः ? साकत्यमेव हि पृश्चादुप्पित्तमिदिति समयः, तदिप वा तेभ्य एव सहकारिभ्यो पलभ्यसंभवं प्रागपि तेष्वसत्सु कथं सत्तावियुक्तं कदाचिद् यावदेकस्यापि प्राग्भावः ? अथ कार्यस्यैवायमपराधो यदमीष्वसमर्थेषु कदाचिन्नोत्पद्यत इति चेत् ?

सर्वावस्थासमानेऽपि कारणे यद्यकार्यता । स्वतन्त्रं कार्यमेवं स्थात्तन्त्र<sup>९</sup> कार्यं तथा सति ॥

[वार्तिकालङ्कारे १.३९६]

इति किं न पश्यसि ?

स्यादेतत् । न तद्भावेऽवश्यं भवतीति तत्कार्यंमुच्यते किं तु तदभावे न भवत्येवेति व्यतिरेकप्राधान्यादिति चेत् ?

८. यद्यपि हि॰ अ, यद्यभिहितत्वत्वारि र ९. पश्चादेवेति र १०. ०स्यायुक्त॰ र १. हेतोः सामर्थ्यम् समर्थव्यसनेन अ २. असतु र ३. सद्रव्यमानं र ४. ०न्तरमेव अ ५. सह...स्तावन्त इति नास्ति अ ६. लभ्यं सं॰ ७. तेषु स(त्सु) र ८. वियुक्ता अ ९. ०भ्रतत्—हेतुविन्दुटीका, पृ० ३६० । स्याभ कार्यन्तत्—वार्तिकालं पृ० ५६

तद्भावेऽपि न भावश्चेदभावे भाविता कृतः। तदभावप्रयुक्तस्य १° सोऽभाव इति तत्कृतः॥

[वार्तिकालङ्कारे १.४११]

यदि हि स्वयं भवनं भावयदेव' कार्यं हेतु:, तदा तदभावप्रयुक्तोऽस्याभाव इत्यपि स्यात् । यदा तु हेतौ जननोन्मुखेऽपि स्वातः त्र्यादेव न भूतिमिति कथं तदभाव-प्रयोजकोऽस्याभाव इति प्रतीतिः ? तस्माद् यदि कार्यकारणभावः [13a] तदा नियतं यथैव तदभावे नियमेन न भवति, 'तथैव तद्भावेऽपि नियमेन 'भवेत् । अभवच्च न तत्कारणतामात्मनः क्षमते । तदयं प्रयत्नपरम्परयापि हेतूनां समर्थासमर्थलक्षणोदय-व्यययोगो जारगर्भ इव गोपियतुमशक्यक्षतुरबुद्धिषु ॥

यदप्याह शङ्करः । न च सर्वत्र सहकारिभेदेन कार्यभेदादिप कारणस्य भेदः सिच्यति । यथैकत्वेऽपि सहकारिभेदाद् ४विज्ञानवितिविकारज्वालान्तराणि प्रदीपः करोति, न चासौ भिद्यते, तदभेदस्य ४ प्रमाणसिद्धत्वादिति ।

अपूर्वोऽयमस्य दम्भारम्भः। यदयमक्षेपिकयाधर्मां स्वभावः शक्तिशब्द-वाच्यः, सं कि प्रागप्यस्ति, यदि वा संप्रत्येवेति विकल्प्य चोद्यशक्तिवाच्यं मम् सहकारिसाकल्यमिति ब्रवीति, शक्त्यशक्तिलक्षणिवरुद्धधर्माध्यासाद् भेद इत्यभिमतेन कार्यभेदात् कारणभेद इति समाधत्ते—कः खलु कार्यभेदात् कारणभेदं भवकुमुपक्रान्तो यत्रैवमुच्यते, सहकारिभदेन यः कार्यभेदः स न कारणभेद इति । अपि तु यस्य यदा 'यज्जननस्वभावः सोऽवश्यं तत्करोत्येव। न हि प्रदोप एव विज्ञानादिकार्याणि सकृत् कर्तुं समर्थः क्षेपेण जनयति। तद्वद् वा क्रमभाविन्यपि कार्याणि सजातीयविज्ञातीयानि कि न तदेव करोति ? अतस्तेषामन्य एव कारको दोप इति युक्तम्। एवमन्यत्राप्येष एव न्यायः।

यत्पुनराह, प्रदीपादिव्यक्तीनामिव प्रत्येकमुत्पत्तिविनाशकारणानुपल्ब्येरभ्रान्तं स्फिटिकादेरवस्थितिविज्ञानिमिति, तदप्यन्धशरक्षेपायते, प्रदीपेऽप्यन्यान्यस्योत्पत्ति-कारणस्यानुपल्ब्येः। वित्तस्नेहादयो हि प्रदीपहेतवः, ते च प्रतिक्षणं प्रतिल्वादि वा-१०. ०क्तेऽस्य—हेतुबिन्दुटीका, पृ० ३६० १. स्वयम्भवन्ताव यदेव र २. तबैतद्धि[1]वे० र ३. भवत र ४. कारणभेदः र ५. भविम्बज्ञान० अ ६. तदाभेदस्य र ७. धर्मो अ ८. स इति वास्ति अ ९ भेदे वर्णमुप० र १०. कारणभेदक इति र १. यज्जननः स्व० अ २. भावीन्य॰ र ३. ०मेव र ४. ॰देव्यंवस्थि॰ र न्यान्यी भवन्तीत्यध्यवसायः कस्य संभवित ? अन्यथा स्फिटिकेऽप्यन्यान्यीभविति पूर्वपूर्वमन्यदन्यदुत्तरोत्तरस्य कारणमन्वयव्यतिरेकानुवृत्त्तेरिति कि न गृह्यते ? यद्यपि च अदीपि कालभेदेनान्यवृद्धिरित्त तथापि न तैलवत्योः, तत्क्वयं प्रदीपिद्धिव्यक्तीना-मृत्यित्तकारणोपलिध्यनं स्फिटिकस्येत्युच्यते ? विनाशकारणं तु चिन्तियष्यामः । नापि प्रदीपभङ्गुरतया तत्कारणभङ्गः सङ्गतो वक्तम्, कारणाभेदात्कार्यस्यापि प्रदीपस्याभेद-प्रसङ्गात् ।

अथ वर्तिस्तेह्योः क्षय उपलभ्यते<sup>द</sup>, प्रदीपस्यापि क्षीयमाणदेशव्याप्तिवियोगात्, स एव क्षय इति चेत्? तैलं प्रबलमासीदिदानीमल्पं वर्तते। र्वीतरप्येवम्<sup>\*</sup>। प्रदीपोऽप्यन्यान्यतैलवर्तिभागपरिहारेणान्यान्यतद्भागव्यापीति, सर्वथा निवृत्तिस्तु कथ-मवसात्ं शक्या, प्रत्यभिज्ञानस्य<sup>भ</sup>े तदवस्थत्वात्?

अथ वर्त्यादीनामपचयकालेऽवयवे क्रियोत्पद्यते। ततो विभागोदयः। ततः संयोगनाशः। ततोऽपि तदारब्धद्रव्यनाशः। पुनः क्रिया, संयोगात् 'इतरद्रव्योदयश्चे ति नैकद्रव्यनिर्वाहिसिद्धिरिति चेत्? अनुभवभुवमवतरस्रिप यद्ययं प्रपञ्चम् आद्रियते, बौद्धोऽप्येवं स्वप्रक्रियामुद्घोषयम् कथं वायः? [13b] पूर्वकेभ्यः सभागहेतुभ्यः सहकारिणमपरमर्थमन्ततो वातातपितिमरादि [समासाद्य] तेभ्यः ' परस्य समानपिरमाणस्य यथा 'सहकारिवलसङ्के तं न्यूनस्याधिकस्य वा संभव इति न स्किटिकशतकोटि-प्रभृतीतामेकतानिर्वाहिसिद्धः। यदा पुनरनेन साधनमेवोपन्यस्तं तदा नास्य प्रक्रियया सिद्धः, त्वत्प्रक्रियया वाधा वा। वातादयः किमुपचिन्वन्ति अपचिन्वन्ति वा स्फिटकादौ, 'येव 'सहकारितया कल्प्यन्ते, प्राग्भावित्वमात्रेण कारणत्वेऽतिप्रसङ्गाद् इति चेत् '— न वै 'स्थूलः 'कश्चिदुपचयोऽपचयो वा क्रियते तैस्तस्य। अत्यवात्यन्त्तसद्भोदयः। सूक्ष्मस्तु 'अश्वस्योपलक्षणतया यथेदंतया निर्देष्टुमयोग्यः, तथा निषेधमप्ययोग्य एव। एवमनेकवस्तुसंकरे कदाचित्केनचिदुपयोगे ' न किश्चिद् वस्तु प्रस्तुतोपादानस्य सहकारि स्यादिति न सर्वथा सहकार्यन्तरिद्दादेकस्य जननसङ्गित्वमनित्या इत्युपन्यासस्यार्थः। स्थिरत्विद्धौ तु यदि त्वमपि स्वप्रक्रियां निर्वाहियतुगीशिष्रे,

७. वितात्यात्यी० र ६. कारणपर्यं० अ ७. चकारो नास्ति र ८ लक्ष्यते र ९. प्रमाण.... वितिरप्येवम् इति नास्ति अ १०. प्रतिज्ञानस्य अ १. संयोग इतर र २. व्यादि सासा(?)तेच्यः अ ३. परिणामस्य अ ४. अस्पष्टः पाठः अ ५. स्कटिकादेः र ६. येनेति नास्ति अ ७. इति चेत् इति नास्ति अ ८. नैव अ ९. पाठो घृष्टः अ १० अस्ति तत्र अ १. अशक्योप० र २. केनचिदिति नास्ति र ३. स्विक्या र

ईषिष्य । बौद्धसाधनविचारस्तावत् प्रस्तुतोऽयम् । तत्र च प्रस्तुतेऽनेककार्येणानेकेन भाव्यमिति केन कर्णे भवतो निवेशितम्, यतः प्रदीपदृष्टान्तीकरणं भवतः शोभेत ? तदिदमुच्यते, अन्यो व्याधिरन्यदौषधमिति ।

यदप्याह, यदेव ँच सहकारिभेदेन कार्यभेदे प्रदीपस्याभेदसिद्धी साधनं, तदेव कमवत्सहकारिभेदेन कार्यभेदेऽक्रमस्यापीति , तदप्यत्यन्तमसंबद्धम् । अद्वयाकारमिन्द्रियप्रत्यक्षमेव हि भेदभ्रंशमाशंसित प्रदीपे । सप्रतिषस्य हि प्रदीपस्य नैकस्थानम् ।
मिन्नदेशस्य चात्यन्तसदृशस्यापि भेदोपलक्षणमनिवार्यं मायागोलकवत् । अत एकाकारमिन्द्रियज्ञानमेकतायामेव प्रदीपमवस्थापयित । कालभेदे हि भिन्नेऽपि वस्तुन्यत्यन्तसदृशे प्रत्यभिज्ञानमुपजायमानमुपलब्धम् । न च प्रत्यभिज्ञानादन्यदेकतासाधनम् ।
तत्कथं तदेव साधनमिति न प्लवते ? न च सदृशतया कालभेदेन प्रत्यभिज्ञानस्य
संश्रयाङ्गत्वं व्यभिचारदर्शनात्, लक्षणभेदिवरहात् । सकृदभेदभासिन्यपि प्रत्यक्षेऽनाश्वासः, तथा क्वचिददर्शनात् । इन्द्रियज्ञाने हि भक्षमदर्शनेऽपि न योग्यमर्थद्वयं
प्रतिव्यति, एक्भिभूयोपलभ्यमानमुपलब्धम् । तत्कथं सर्ववानाश्वासः ? तस्मादनुपयोगि हैप्रदीपदृष्टान्तेन प्रत्यवस्थानम् ।

एतदेव रूपं दृष्टान्तीकृत्याभिप्रायान्तरमस्य द्योतयन् न्यायभूषणेऽपि यदाह—
अपि च येन स्वभावेन रूपं रूपान्तरं करीति, न तेनैव रसादिकस्, रसादेरिष रूपस्वभावताप्रसङ्गान् । ततः सर्वं रूपकार्यं चक्षुषा गृद्यते । न चैतदिष्टम् । तस्माद् यथा रूपं रूपान्तरोत्पादनस्वभावेन तदेव करोति, विज्ञानोत्पादनस्वभावेन विज्ञानमेव करोति, न रूपादिकम् । रसोत्पादनस्वभावेन च रसम् [14a]एवं भग[न्थ]स्पर्शनजननस्वभावाभ्यां तावेव जनयित । तद्वदक्षणिकोऽप्याद्यकार्योत्पादनस्वभावेन तदेव करोति । तदुत्तरकार्यंजननस्वभावेन तद्वत्तरमेव जनयित्र । नाद्यमुत्तरोत्तरं वा । एवमुत्तरोत्तरकार्यंव्वनन्तकालभाविष्विष्यं प्रतिनियताः स्वभावा द्रष्टव्याः । स्वभावा एव हेतवो न स्वभावत्रियप्ययुक्तम्, "रूपस्याहेतुत्वप्रसङ्गात्, स्वभावानामेव हेतुत्वात् । अथ न रूपस्य स्वभावभेदः द्यावभेद इत्यते, कि त्वेक एव तथाभूतस्वभावो, येन भिन्नाकारं भिन्नदेशं कार्यमुत्यादयित ? तस्य भिन्नस्वभावकार्योत्पादानुरोधेन स्वभावभेदः कथित इति ।

४. यदैव र ५. ०भेदि र ६. कार्यभेदाऽकर ७. ०त्यन्तासम्ब॰ व ८. भेदो हि र ९. सद्श• अ १०. श्रमदर्शने र १. ०मुपलस्भर्य र २. योगिन० व ३. स्वभावप्रस॰ व ४. पाठोऽस्पष्टः व ५. ०मेवमिति र ६. कार्यपर्वान्तरकाल० र ७. त्वेति नास्ति र ८. वय रूप० र

नन्वेवं परोऽप्यभिन्नस्वभावस्यैवाक्षणिकस्य क्रमभाव्यनेकस्वभावकार्योत्पादना-नुरोधेन भावस्वभावं कल्पयन्नोपालम्भमहंतीति ।

एतदपीर्ष्यांकषायितिधयः परधन्धोकरणमात्रम् । तथाहि यदि तावदिभिन्नात्मापि दीपवदनेकमर्थमन्धकारनाशादि करोति कल्पितस्वभावभेद इतीयन्मात्रं विवक्षितम्, हन्त को निषेद्धा ? अस्त्येष संभवो यदनेकमेकः । करोतीति । एवं पूर्वापरकालयोरप्येक-स्वभावो यद्यनेकं कुर्यान्न विवादः। केवलं क्वचित् कार्यविलम्बः क्वचिद्क्षेपकर्मेति न युक्तम् <sup>१</sup>°, प्रदीपनत् भक्रुदनेककरणमस्त्वित व्यर्थं प्रदीपनिदर्शनम् । अथ क्रमभाव्यनेकमेकात्मनः कार्यमस्त्वित विवक्षितम्, तदा समर्थम् । न खल्वद्यापि दीपो दृष्टान्तयितुं शक्यः। एवं रूपेऽपि निदर्शने क्रियमाणे वक्तव्यम्। नचैवं निर्वहिति यदनेकं तदनेकेनैव कर्तव्यम्, दीपकार्यवत् कालभेदभावि चानेकं कार्यमिति, न ह्यनेकं जायमानमेकस्यैव कार्यमापद्यते, एककर्तुरपाये वानेकजन्मैव न स्यादित्युपपादयितु शक्यम् । दाहगाहनादेरनेकस्यानेकेनैव जलज्वलनादिना <sup>३</sup>करणदर्शनात् । ४कालभेदा-भिन्नमेकं विवक्षितमिति चेत्? अनेककालान्तरितैरेकात्मभिरनेकं न क्रियमाणमप-लक्षयसि । एवं तू ब्र्याः, एकमनेकं वा भिन्नकालमभिन्नकालं वा नित्यादेव जायत इति । <sup>९</sup>तन्न प्रतिज्ञामात्राविष्करणमभीष्टात्मनः कस्यचिदर्थस्य [न] साधनं, नापि परप्रयक्तसाधनबाधनमिति किमनेन ? तथापि न दीपरूपदृष्टान्तेन किञ्चित्। यदि च कार्यभेदेनापि भावं भिन्द्यादस्थिरवादी, तथापि रूपमेवाभिद्यमानं भिद्यमानी रूपरसौ कथं जनयतीतीयन्मात्रेणानेकान्तमृद्धाव्य स्वस्थो भव । रूपस्यापि पूनरे-कत्वसाधनेन क उपयोग:, सिद्धत्वात् ?

ततः शंकरोऽपि, न हि येन स्वभावेन वीतिविकारस्य हेतुः, तेनैव ज्वालोप-लम्भयोरपि तत्स्वभावताशसङ्गादित्यभिदधानो न किञ्चिन्नेतयत इति उपलक्ष्यते, एकस्यानेककरणाविरोधात् ।

अथ यथा बौद्धोऽभ्यधात् क्षणान्तरेऽपि यदि स एव स्वभावो भावस्य $^*$ , तदा संप्रतीव प्रागपि जननत्रसङ्गः। न च जनयित। ततः [14b] स्वभावभेदो भावस्यित। तथाहि, यदि ज्ञानजनकेनैव रूपेण वितिवकारं करोति दीपः, तदा तस्यापि

९. दनेकमेव[:?]० र १०. नकारो नास्ति अ १. ०कारण० अ २. सदैवं र ३. ०दिराकारण० र ४. कालभेदभि० र ५. ०न्तरितैरनेकामेभिरेरनेकं र ६. पाठोऽस्पष्टः अ ७. •प्रयुक्तं साधन-मिति र ८. कयं कथं र ९. साधने क र १०. कारणा० अ १. न भावस्य र

तस्वप्रसङ्गः। न च तस्वमस्ति। ततो दीपोऽपि कि भिन्नस्वभावोऽस्तु ? यथा च कार्याणां तादात्म्यविरहेऽपि हेतुभेदाभावः, तथा कार्याणां भिन्नकालत्वेऽपि न हेतुभेद इति विवक्षितम्। तदापि बौद्धेन प्रमाणबलमालम्ब्य जनकाजनकावस्थयोः भावभेद आरोपितः। तत्र च यद्यक्षमा, तदाऽसिद्धचादिदूषणमेव वक्तुं साम्प्रतम्। तावतैव तस्य निराशे किमनेन प्रबन्धेन ?

अथ रदुष्टमेव तत्साधनम् ? तथापि तेन यत् सिद्धं तत् सिद्धमेव तावत् । प्रदीपस्य स्वभावभेदो भवतु, मा वा भूत्, तथापि किमस्योपन्यासेन ? यञ्च दीपस्य स्वभावभेदसाधनाय साधनं कार्याणां तादात्म्यविरहो नाम, सोऽपि यदि सिद्धस्व-साध्यप्रतिबन्धः, तदा तेन यदि युगपदिप भेदसिद्धः कस्यचित्, तदा तदीष्यंया किमनेन बौद्धसाधनेन ? प्रयागवटप्रयातायातयोः दितीयमूढकणिटेनेव स्वसाध्यसाधनाय प्रवृत्तिनिराहाः कर्तंच्यः। अन्यथाऽनेन भेदे साधिते प्रदीपभेदसाधनमेव कि प्रवर्तते, न वा किश्चिदिप साधनं साध्यसाधनाय प्रवर्तेत धूमादिसाधनं स्वसाध्यसाधकं दृष्ट्वा।।

अथेदं प्रदीपस्वभावभेदसाधनमध्यक्षाधिक्षिप्तं के, स्वसाध्यप्रतिवन्धविधुरं वा, तदा तदेव नश्यनु । न तदा बौद्धसाधनस्य क्षतिः । तथापि कि तस्योपन्यासेन ? यदि बौद्धस्पर्द्धया तद्धिमर्शमसारोकनुं भूपमानभूतं विमर्शान्तरमेवेदमुपनीतम् के, तदायमस्थितः पक्षः स्वभावभेदो दीपस्येति । एवं सति एक एवासौ शक्तिविशेषो यस्तेषामुत्पादक इति चेत् ? एतदपेतागमयुक्तिकं परस्पर्धयाभ्युपगम्यमानमि न नीतिशीळान् प्रीणाति । प्रतिनियतस्वभावोपादानाभावे तेषां सर्वत्रोत्पत्तरदृष्ट्यूवंत्वादित्यादिना । तथा स्वभावभेदाभावे च कारणस्य कार्यभेदभावे तस्याकिस्मकत्वं प्रसज्येत । तथा चाकरणं विश्वस्य वैश्वरूप्यं स्यादित्यनेन च कथं स्वभावभेदमेव स्वभावयः । तथा हि यत्तावदुच्यते, यदि येनैव स्वभावेन दीपो वर्तिविकारहेतुस्तेनैव ज्वाळादेः, तदा ज्वाळादेरपि वर्तिविकारत्वप्रसङ्गः, न चैवम् । तस्माद्धिन्नोनेव स्वभावेन वर्तिविकारहेतुस्तेनैव स्वभावेन वर्तिविकारे भिन्नेन च ज्वाळादे दीपः प्रवतंते इति विपर्ययार्थः । तत्र च प्रत्यक्षवाधेव , निरंशस्य दोपादेस्तत्र भासनात् । अय्यथा कदम्ब-

२. विरहों अ ३. बौद्धे र ४. दृष्ट० र ५. तथापि तत् अ ६. साधनाय इति नास्ति र ७. प्रमा-तार्थमाया र ८. पाठोऽस्पष्टः अ ९. कं र १०. अध्यमो विश्विप्त० र १. पाठोऽस्पष्टः अ २. ०मुप-नाम० र ३. ०मविसम्बादक० र ४. प्रणति र ५. दृष्टं प्रवंतया० र ६. ०वाधे च अ

गोलकवदनन्तस्वभावपरिकरितस्याभासप्रसङ्गात् । न चानुपलभ्यत्वमेषामभिधात् शक्यम्, प्रदीपस्वभावत्वेऽनुपलभ्यताया<sup>८</sup> विरोधात्। यदि च प्रदीपस्वभावत्वेऽप्य-दृश्यत्वं विरुद्धमनुरुध्यसे वीतविकारकारणत्वेऽपि ज्वालादिहेतुतां कि न संभावयसि, यतः स्वरूपराशिपरिकल्पनव्यग्रोऽसि ? तस्मान्नानुपलभ्यमानस्य प्रदीपस्वभावता । [15a] उपलभ्यत्वे च नाध्यक्षाधिक्षेपपरिहारः। दीपादन्यदेव दृश्यमदृश्यं वा वस्तु दीपस्वभाव इति तु नागलोकभाषा। अनन्यरूपे हि स्वभावस्वरूपस्वलक्षण-शब्दाः प्रसिद्धाः। कल्पनोपस्थापिते तु धर्मे भिन्न इवाभासमानेऽपि तदध्यवसायादेव स्वभावशब्दप्रयोगः, यथा नित्यत्वं शब्दस्य स्वभाव इति । ततो यदि सहकारिणि १° शक्तिशब्दवद्भिन्नेऽपि विवित् स्वभावशब्दः प्रयुक्तः, तथापि स्वभावान्तरेण करोतीति वस्त्वन्तरेण सहकारिणा करोतीति यावत् । न च स्वभाविनः करणवारणमभिमतम् । ततः स्वभाविशब्दो बाह्योऽर्थः । तेन स्वभावेनाभिन्नेनैव भिन्नानि कार्याणि करोतीत्या-यातम् । केवलमनेकसहकारिपरिवारित इति विशेषः । स च कस्य नेष्टः ? न च सह-कारिणोऽपि स्वमनीषिकया कल्पनीयाः, कि तु ध्यावन्तोऽन्वयव्यतिरेकग्राहकप्रमाण-व्यापारास्तावन्त एव । स च व्यापारः तेजस्तैलवर्त्यादिव्यतिरिकस्य नास्तीति किमधिक-विधानेन ? प्रत्युत स्वभावशब्दाभिधेयानर्थान् परिकल्प्य षट्पदार्थ्यामन्तर्भावयन् कि विकलमायास्यसि ? यदा चैवं ४ पर्यन्ते स्वभावशब्दाभिधेयं निजं ६ रूपमेकमेवानेक-कार्यहेत्रिति उपपादितम् तदा, यदेकेन रूपेण जिनतं, तदेकमेवेति न सिद्धा व्याप्तिः। तथा सति प्रसङ्गवद्विपर्ययस्यापि नानेकान्तपरिहारः। प्रतिनियतस्वभावोपादानतापि तेषां न अप्रदोपस्येव तात्त्विकानेकस्वभावतया, किं तु 'तत्सामग्रचामपोद्धारद्वारेणान्वय-व्यतिरेकाभ्यां कस्यचित्तैलं कस्यचिद् वीतः कस्यचिद् दीप इति कथं °सर्वत्रोत्पत्ति-रेषामुपलभ्यते ?

यत्तु कारणभेदाद् भेद इति, तत्र सामग्रीलक्षणकारणवैजात्यात् कार्यवैजात्य-निमित्ताभ्युपगमः १°, तथैव प्रमाणेनापंणात् । न तु सामग्रयन्तगंतकारणनानात्व-भेकस्यानेकस्वभावतयेति शास्त्र एव विपश्चितम् । तदल्रमेषां प्रमाणनिरपेक्षस्वोत्प्रेक्षा-

७. ०परितस्या॰ र ८. ०लम्यता॰ र ९. ०भासने र १०. यदिह कारिण र १. शब्द॰ इति नास्ति र २.स्वतो वाशब्द॰ र ३.करणं च कारण॰ र ४.यावत्स्व॰ अ ५.नैनं र. ६.० वेयान्निजं अ ७. प्रतीप॰ र ८. तदिति नास्ति र ९. सर्वत्रोत्पत्ते॰ र १०. कारणवैजात्यभित्युपगमः अ १. ० येकस्यैयानेक॰ र २.

मावेण विकल्पेषु निर्वन्धेन । न च तैः स्वभावभेदैर्भाविकः सिद्धरप्येषां 'काचिदधं-सिद्धिरित्युक्तमेवेत्यफल एवैष भावः ।

यथा तिह त्रिलोचनश्चर्ययिति तथानयोरिप नीयतामभिप्रायः । तथा च न्यायमञ्जरी, असाधारणमिप सत्त्वं माध्यमिकन्यायेन शक्यमु-द्भावियतुम्। तथा हि, क्षणवादैऽपि "पूर्वरूपक्षणो येन [स्व]भावेनानन्तरक्षणमृत्पादयिति", कि तेनैव रसक्षणमप्याहोस्वित् स्वभावान्तरेण ? यदि तेनैव, रसस्यापि रूपत्वप्रसङ्गः। न ह्योकस्वभावात् कारणात् कार्यभेदं पश्यामः , विश्वस्याहेतुकत्वप्रसङ्गात् । अथ स्वभावान्तरेण करोति ? यद्येवमेकस्य विरुद्धं, स्वभावद्वयं प्रसज्येत । रूपजननस्वभावो हि रसजननस्वभावात्राव्यभिचारी । तत्र यदि स्वभावान्तरं भवेत्, भवेत्तत्रैव तस्य भावोऽभावश्च। भावाभावौ च "साक्षाद्विरुद्धौ पूर्वकं रूपलक्षणं भिन्तः। न च भिन्नो दृश्यते सः।

स्यादेतत् । पूर्वकस्य ब्लाइणस्य रसे कर्तव्ये स्वभावान्तरं पूर्वक [15b]एव रसक्षणो, मन च विरुद्धं स्वभावान्तरमस्तीति । यद्येवमक्षणिकस्यापि क्रमवतीषु कार्यव्यक्तिषु स्वभावान्तरं क्रमवत् सहकार्यन्तरमेवेति सर्वं समानमन्यवाभिनिवेशात् । तस्मादसाधारणमुपाददानस्य स्वभावभेदापत्तेः क्षणिकभ्यो निवर्तमानं सत्त्वम् । येन च प्रकारेण स्वभावभेदो निराक्रियते, अतस्याक्षणिकस्वेऽपि समानत्वात् सत्त्वमक्षाणिकान्न निवर्तते । अतो व्यतिरेकासिद्धः प्रतिबन्धासिद्धिरित ।

तत्र तावद् योगाचारिनश्रामनाळोचयत्रयं सौगतसमयज्ञानाभिमानी माध्यमिकस्यायेनेत्याह— उभयोरिप हेनुकलापबादस्य तत्वतोऽभिमतत्वादित्यधरसिद्धिमुद्ध्य देसकारसिद्धौ दिश्वतमेव । स्थिते च हेनुफलभावेऽस्माकमियं क्षणभङ्गचिन्तेत्युक्तम् । सा च स्थितिर्ग्राह्यग्राहकभावस्य तात्त्विकत्वे गृहीते । तदा च येवेद यस्यान्वयव्यतिरेकानुविधायि, तदेव कार्यं कारणं च भवतु वीजाङ्क्षुरवत् । यथा च कस्यिचदेकमन्वयव्यतिरेकानुविधायि दृश्यमानं कार्यं, तथा यद्यनेकमिप कस्यचिदेकस्यान्वय-

३. किचदि॰ अ ४. चर्चयित अ ५. तथानयोरपनीय॰ अ ६. पूर्वो॰ र ७. येन स्वभावेऽन्तरमु-पादेयं क्षण॰ र ८. प्रसङ्कः अ ९. ॰वान्तर भवेति र १०. प्रसञ्यते र १. स्वभावाव्यभि॰ र २. साक्षाद्विष्ठपळ्ळाणं र ३. पूर्वस्य अ ४. न तुस्य॰ अ ५. व्यक्ति इति नास्ति र ६. चकारो नास्ति र ७. तस्य क्षणि॰ अ ८. ॰रैकसिद्धः र ९. ०कदित्य॰ र १०. हेतुफळचिन्ते॰ अ १. यदा ष र २. कारणं चेतरत् बी॰ र ३. चकारो नास्ति अ ४. एकस्य इति नास्ति अ

व्यतिरेकावनुविधीयमानमुपलभ्यते<sup>४</sup>, तदा कि.मनेकेनाप्येककार्येण भवितव्यम् ? परवेदनापलापे हि एकमप्येकस्य कार्यं न स्यात् । अनपलापे त्वनेकमपि कार्यमेकस्य केन वार्यते ? अतः परवेदनापवादिवादिमतावतारणेन न किञ्चित् । ग्राह्मग्राहकस्थितौ त्वेकवदनेकस्याप्येककार्यतान्यायः समानः । तत्कथमेकात्मना °जन्यमानमेकाकारमेव भवेदिति प्रवते ?

यत्त्रम् — नह्योकस्वभावात् कारणात्कायंभेदं पश्याम इति, तदितसाहसम् । कि वा न पश्यित प्रदीपमेकं विकारकारिणमन्धकारहारिणं च, तर्राणं वा तमःकमल्योन्धिनप्रवोधविधायिनम् ? सर्वदान्धकारमग्नो वा भवान् पश्यित वा सहल्रमंगुमालिनः कार्यसहस्रकारिणः ? एकस्वभावात् तु कारणान्न कार्यभेद इति समानसामग्रधा न कार्यवेजात्यमित्यथंः । अतएव न विश्वस्याहेनुकत्वम् । तस्मादेकस्मादनेकोरपत्तिरविरोधिनी । कार्यद्वारेण तु रूपं रूपकारणं रसकारणं चेति समुच्चयेन
स्वभावद्वय्यवहारः । अतएव न विरोधवार्ता । नहि समुच्चये प्रमाणसिद्धे विरोधगन्धः । वातातपयोरिवेकस्मिन्नाकाशदेशे ॥

यत्त्कम्—रूपजननस्वभावो हि 'ेदसजननस्वभावताव्यभिचारीति, तावतापि भेदमात्रं सिध्यति, न तु विरोधः, क्वतकानित्यवत्'। यथाहि नीलाभावाव्यभिचारि पीतं न नीलं भवितुमहीति, न तु तन्मात्रेण विरोधः। न हि यद यतो भिद्यते तदशेषं तेन विरुद्धमभिधातुं शक्यम्। विरोधस्तु यद्यप्येकस्मिन् धर्मिण द्वयोरसंभवयोनियमः, स च कदाचिद् वस्तुनोरेकस्य भावेऽन्यपर्यादानाद् दहनतुहिनवत्। कदाचिद्धमंयोः स्वभावेनैव एकाधिष्ठितेऽन्यासंभवात् भावाभाववत्, नीलत्वानीलत्ववद् वा। तत्र यदि नीलपीतद्वव्ययोरप्येकभावेऽन्य वपीदानमापादयेत्, स्यादेव विक्वो सहानवस्थाननामा विरोधः। न तु तदभावाव्यभिचारमात्रेण। भेदमात्रं तु तावता। एवं नीलत्वपीतस्वयोरप्यभावव्यभिचारमात्रेण भेदमात्रं तु न तु विरोधः। विरोधस्तु नीलत्वस्वीकृते धर्मिण स्वयमेवानीलत्वभेदस्य पीतत्वस्याभावात्। अन्यथा प्रकृत-कत्वानित्यत्वादीनामपि तदभावाव्यभिचारमात्रेण विरोधप्रसङ्कात्।

अथ कथमत्र तदभावाव्यभिवारः ? न हि कृतकेन सता नानित्येन मध्य-मित्युपपत्तिरस्ति । यद्येवं रूपजनकेन के सता रसजनकेन न भाव्यमित्यत्रापि कोपपत्तिः ?

५. ०मानि० अ ६. ०व्यैक० अ ७. ०मान० इति नास्ति अ ८. ०िविधिनो अ ९. ०रिव कस्मिन् र १०. ०स्वभावाभावा० अ १. ०तकनित्व० अ २. ०कस्वभावे० र ३. स्यादेव० र ४. स्वीकारात् अ ५. कृतकत्व० अ ६. न नित्येन अ ७. ०कत्वेन र

रूपजनकत्वादेवेति चेत्—न, अयोगव्यवच्छेदेन विशेषणे क्षीणत्वादुपपत्तेः, अन्ययोगव्यवच्छेदस्यासिद्धन्वात् । तथाहि कि रूपस्य जनकमेव ? अथ रूपस्यैव जनकमिति
रूपजनकम् ? तत्र प्रथमपक्षे रूपं प्रत्यजनकत्वस्यैव व्यवच्छेदो न पुनरत्यजनकत्वस्य
व्यवच्छेदो विधिवेति, साधनान्तरमपेक्ष्य तेतैव विरोधे व्यवच्छेदस्यैव असिद्धेः ।
द्वितीये तु पक्षे, अन्यजननक्षेपसिद्धिरसित्यक्षा । केवलं न तत्र प्रमाणव्यापारः । यथा
र्ह्योकस्य तन्नान्तरोयकत्वं तथा द्वितीयस्थापि यदि स्यान्न दोषः, प्रदीपवत् । न तु
'रूपजनकमित्येव ' रस्जनकप्रतिक्षेपो, रूपजनकत्वस्यायोगव्यवच्छेदेनापि चरितार्थन्वादिति न काप्युपपत्तिरत्रापि । केवलं कल्पनाबुद्धौ यथार्थान्तरमिव रूपजनकत्वं
प्रतिभाति, तथा तदभावाध्यभिचारि च पृथगेव रसजनकत्वमवसीयते । यतः पृथक्
चव्यप्रमाणवृत्तिः अपेक्ष्यते, तावतैव विरोधमध्यवस्यति । सावगितः ' कृतकत्वानित्यव्ययोरि न व्यवसीयते केनापि । नापि तत्र विरोधाभिधानेन 'किश्चदुपयोगः । एकत्र
धर्माण्यपरपरिहारार्थमेव हि विरोधः साध्यते । तद् यदि विरोधेऽप्येकधर्मिसम्पकः,
कृतं विरोधचिन्तया । नीलत्वानीलत्वादिषु प्रयुज्यते परस्परपरिहारात्मा विरोधः ।

यत्तूकम्—तत्र यदि स्वभावान्तरं भवेदित्यादि । स तिह न्यायः कि कृतका-नित्यत्वाभ्यां बिभेति ? प्रसङ्ग एव े तत्रापि भवित्विति चेत् ? नतु पराभ्युपगमेन प्रसङ्गः, न च मयेदमङ्गीकृतं परस्पराभावाव्यभिचारमात्रेण विरोध एकत्रानवस्थान-हेतुरिति । कि तवेषोऽभ्युपगमः प्रमाणवृत्तिवा ? उभयथाऽपि न ममापराधः । [16b] सिध्यतुतरां च कृतकत्वानित्यादीनां विरोधो, न चैवं तस्मात्परस्पराव्यभिचारस्य भ

८. तथाहि इति नास्ति र ९. रूपजनकत्व॰ र १०. रसजनकत्व॰ र १. सा च सित र २. कृत-कत्व नि॰ र ३. व्यवधीयते अ ४. भिषाने किस्वि॰ र ५. नीलत्वादिषु र ६. नन्व॰ अ ७. परव्य-भिचारा॰ र ८. कृतकत्व॰ अ ९. विभाति र १०. एव र १. नन्व॰ अ २. ॰मानेण....... व्यभिचार॰ इति नास्ति र

तादात्स्यिनिषेधे व्यापारात् न क्रुतकत्वमेवानित्यत्वम् । अनिषेधे त्वेकस्यैव क्रुतकत्वस्य भावोऽभावश्च स्यात् । यथा वस्तुनो नीलादनीलस्याव्यवच्छेदे तस्यैव भावोऽभावश्च स्वोक्वतः स्यादित्युच्यते । नीलिमिति हि तस्य भावः । अनोलिमिति चाभावः तदभाव-व्याप्तस्यानीलस्य भावो न व्यापकं तदभावमनाकृष्य स्थातं शक्तः, भावाभावयोश्च विरोधः प्रसाधित एवेत्येकधर्मिण्यनवस्थानिमिति यन्नीलं तन्नानीलं पीतादिवस्तु, तथा धर्मोऽपि यत्कृतकत्वं, तन्नाकृतकत्वमनित्यत्वादि । यद्रूष्पजननं तन्नाह्णपजननं रसजननादि । अन्यथैकत्र कृतकत्वरूपजननादौ भावद्रप्रमाणप्रवृत्तावन्यत्रानित्यत्वरसजननादौ प्रमाणान्तरानपेक्षाप्रसङ्कः ।

तस्मात् तादारस्ये भावोऽभावरुचैकत्र स्यादिति दोषः। न तदाघारत्वे। तौ हि परस्परं भिन्नौ धर्मौ यय्येकत्र स्यातां, कीदृशो दोषः? भावाभावदोषस्य भेदसाधनेनैव चिरतार्थत्वात्। शास्त्रेऽपि हि विरुद्धधर्माध्यासो भेद उक्तो, न विरोधः। विरोधलक्षणं त्वन्यत् प्रसिद्धमेव। कत्वं भावाभावलक्षणविरुद्धधर्मस्यभावानुपलम्भादुक्तो न विरुद्धोपलम्भात्। तदेवं भावाभावलक्षणविरुद्धधर्मसंसर्गात् तद्धिमित्वेन भासमानौ धर्मावेव भिन्नौ भवत इति न तयोरपि धर्मिवस्तुनोर्नाचर्भयोगमात्रेण भेदवार्ता। यदा पुनस्तया भिद्यमानावेव धर्मौ यथोक्तपरस्परप्रतिद्वन्दिनौ भवतस्तदा तद्धिमिणोऽपि भेदः, विलेखानोलत्वभावाभावधिमवत्, एककार्यं प्रति कानाजनवच्च। तस्माद् भावाभावौ साक्षाद् विरुद्धौ रूपजनकत्वरसजनकत्वलक्षणौ धर्मावेव स्वधर्मित्वेनाभासमानौ भिन्तः विरुद्धौ रूपजनकत्वरसजनकत्वलक्षणौ धर्मावेव स्वधर्मित्वेनाभासमानौ भिन्तः । न तधोरप्याधारं भाचीनविरूपलक्षणम्, स्वयं विरोधाभावात्। अत एव न भिन्नौ दृश्यते सः, एककार्यजनकाजनकत्वे च स्वयं प्रत्यनीकतया स्वधर्मिणं भिन्त । एव, अभेददर्शनं च प्रत्यनीकावसायेन विरोधी यत इति अनुमानवृत्तिरुचीत सर्वमनवद्यम्॥

अयं तु स्वयमेव न ह्येकस्वभावात् कारणात् कार्यभेदं पश्याम इति, न च भिन्नो दृश्यते स इति च बूवन्नस्वस्थ एव न निर्बन्धयोग्यः। तस्मान्नैकस्वभावायाः सामग्रयाः कार्यवैज्ञात्यमित्यविरोधः। न तु स्वभावपरम्परारिहतादिति। तदेवं स्वभावसन्देहा-

३. नीलत्वस्य र ४. भावेन अ ५. प्रमाणवृत्ता० र ६. तदात्म० र ७. नानाधर्मयोनीम० र ८. नीलत्वा० नास्ति अ ९. एककार्यजनना० र १०. भिन्नः र १. प्राचीनरूप० र २. नकारो नास्ति अ ३. धर्मिणिष्ठिन्त(?)र

पोहाद्<sup>र</sup> यदुक्तम्, क्षणिकेभ्यो निवर्तमानं सत्त्वमसाधारणमुपा[द]दानस्य स्वभाव-भेदापत्तिरिति तन्निरस्तम् ।

काल्पनिक इव भेदप्रतिभासो न तात्त्विको भेदः। किं च तात्त्विकस्वभावभेदा-पत्ताविष सत्त्वमसाधारणमिति श्रद्धावधेयमेव। न हि वस्तूनां परिमाणातिरेकेण नित्यादिव क्षणिकादिष व्यावृत्तं भवति सत्त्वम् , यतोऽसाधारणमवधार्येत। स्वभाव-मूमनि कश्चिम्नित्योऽपि स्यादिति चेत् ? "तमनुपतत्तिहि सत्त्वं [17a] साधारण-मनैकान्तिकमाशङ्कादाम्। तच्च चिन्त्यम्। बाधकानां व्यात्तवदनानां संभवात्।

अय स्वभावपरम्परासंभवे भावस्येव परिभवात् कस्य क्षणिकत्विमिति क्षणि-कादिप व्यावत्तम्च्यते, तदिप नास्ति । स्वयमेव स्वभावेभ्यो भिन्नस्य स्वभाविनः कियासमर्थनेन रक्षाविधानात्। न च स्वभावभेदसंभवे भूलस्य क्षयोऽपि यक्तः, अपरिमितोपाधिसंभवेऽपि तद्वतो व्ययानिष्टः। अस्मद्दर्शनेऽपि यदि नाम १°वस्त्व-न्तरराशेष्ट्यः, तथापि प्रकृतभावस्य कीद्शी क्षयोपपत्तिरिति 'व्यक्तमेतत्। सत् राशिः अप्रमाणमन्वियान्नवेति चिन्त्यम्। भवतु वा मुलापलापः। ये तु स्वभावा भाविका इष्टाः तदात्मिन मग्नत्वान्मूलस्यैकं पृथक् सत् क्षणिकं मा भृत्। भयांसस्त क्षणिकाः सन्त इत्यपचय एव क्षणिकतायाः ३, कथं क्षणिकतायाः सत्त्वव्यावत्तिः ? तदेवमेवंविधाः प्रलापा रग्नाम्यजनजनितमहिमानस्तेष्वेव शोभन्ते, न तर्ककर्कश-कुशाग्रीयबुद्धिषु बौद्धेषु । या तु शिक्षा स्वभावभेदसाधनाय स्यादेतदित्यादिः "सैषा-मेवास्त्, अन्योऽन्यस्य स्वभाव इति स्वस्थस्य वक्तमशक्तेः। स्वभावभेदस्तु साधना-संभवादध्यक्षबाधनाच्च परिहृत एव। न च भवन्नपि प्रकृतदोषसंस्पर्शी । नापि सहकार्यन्तरमेव स्वभावान्तरमिति दन्तनिष्कोषिकया स्वभावभेदसाधना हेतवो विपर्यासयितुं शक्यन्ते "। क्षणिकवादी हि सहकारिणः पश्यन्नेव "प्रसिद्धस्वभावभेद-साधनाय साधनमुपन्थस्य न कथमप्यनेन वचसा प्रतारियत् शक्यः। तद्वरं तत्साधनम-साधनमेवेति मुख्यमाख्यायतानिष्टसिद्धव्याघातादिति ।

४. सन्देहो मोहाद् र ५. सत्त्वेन च बस्तु...,न बस्तु धर्मिणामसा॰ अ ६. तत्त्व० र ७. तन्त र ८. सत्त्वमिति नास्ति अ ९. सू(?)न्यस्य र १०. ०राशि० र १. ०रिव्यक्त० अ २. प्रमाणे मन्त्व० र ३. क्षणितायाः अ ४. जन॰ इति नास्ति र ५. ०त्यादि र ६. स्वभावकाभिः(?)भैद-स्तदैव र ७. दोषस्पर्शी अ ८. कार्यान्तर० अ ९. निष्णोषिक(?) र १०. बाक्षन्ते र १. प्रेति नास्ति र

तत्र <sup>\*</sup>चोक्तमस्माभिः। न च सहकारिसाघनायेव <sup>\*</sup>प्रत्यवस्थातुरयं प्रयत्तः।

\*कार्येणानुसूतान्वयव्यतिरेका हि सहकारिणः प्रत्यक्षादिप्रमाणसिद्धा एव किमत्र
साध्यम् ? ततोऽक्षणिकाभिमतस्य क्रमवतीषु कार्यव्यक्तिषु स्वलक्षणभेदसाधन उपन्यस्ते
दूषणमनुक्त्वा सहकार्यन्तरमेव स्वभावभेद इति लपनं यदि स्वहृदयसन्तोषमालम्बेत, आलम्बताम्। न तु परसाध्यं बाधितमनेन। तस्मात् सिद्धमर्थक्रियाकारित्वमस्थैयेण व्याप्तमिति॥

यदप्यनेनोक्तम्—र्कि चेदं तावदयं क्षणिकवादी प्रष्टव्यः । पूर्वस्य क्षणस्योत्तर-स्मिन्नेकसन्तानवर्तिनि क्षणे कर्तृंव्ये नान्यत् किञ्चिदपेक्षणीयमस्ति । ततञ्च परोत्पत्ति प्रस्यनपेक्षत्वात् तन्मात्रानुबद्धेनोत्तरेणापि " सत्येव तस्मिन् भवितव्यम् । अभवन् वा तन्मात्रानुबद्धो न स्यात्, अपि तु निमित्तान्तरापेक्षो विज्ञायेत । असभागोत्पत्तौ तु "पूर्वे समानसन्तानवर्तिन एकसन्तानान्तर्भृतत्वाविशेषात् समर्था असमर्था वा "भवेयुः । तेन सन्तानान्तरर्वितक्षणप्रतिबन्धसामर्थ्यः सापेक्षः क्षणः स्यात् । न तु सभागक्षणप्रतिबन्धोत्पत्तौ । तथा च सित पूर्वेक्षणसत्तामात्रानुबन्धित्वाविशेषादुत्तरोत्तरः क्षणः पौर्वापर्यं त्यक्त्वा युगपदुत्पद्येत । ततश्च "प्रबन्धापेक्षकार्यं[17b]क्षणकालभाविनां क्षणानां प्रबन्ध उच्छिद्येत । ततश्च त्रैलोक्यवर्तिसकल्वस्तुसन्तानभाविनामनेनैव पर्यायेण प्रबन्धोच्छेदादन्योन्यसंपी[ड]ता" क्रत्सना त्रिलोकी प्रसज्येत ।

अथापि 'समयसमयभावित्वात् सब्येतरगोविषाणयोरिव कार्यंकारणभावो नास्तीत्युच्यते, यद्येवमतीते क्षणे 'े पूर्विस्मन् वस्त्वन्तर उत्पद्येत, सित च नोत्पद्येत इत्यपूर्वोऽयमन्वयव्यतिरेकानुगमप्रकारः । एतयापि द्वारा क्षणिकानामर्थोक्रियाकारित्वमेवानुपपन्नमिति ॥

तदिष सर्वमसंबद्धम् । तथाहि यत् ताबत् पूर्वस्योत्तरे कर्तव्ये नान्यत्र कविद-पेक्षेति, तत्र सभागा उत्तरे सर्वे एव क्षणा अभिप्रेता भवतः । अन्यथा सर्वेषां यौग-पद्यप्रसञ्जनभनुपपन्नं स्यात् । तत्र यदि स्वाभिप्राये दूषणं तदा न किंवद् विपक्षः । अथ सौगत एव प्रष्टव्यः, तदा पूर्वस्य उत्तरिसन्निनन्तर एव क्षणे भे कर्तव्ये निरपेक्षत्वं,

२. तत्रंबो॰ अ ३. साधनार्यं प्र॰ र ४. ॰नानुकृता॰ र ५. ॰ममुक्त्वा अ ६. नय(? ये)न र ७. यत् अ ८. ॰स्यक्षण इति नास्ति अ ०. कर्तव्ये इति नास्ति अ १०. ॰वन्ये॰ अ १. ॰वन्ये र २. पूर्वस् र ३. भूँवो विशेषाः अ ४. भासप्रम्बाषा र ५. प्रवन्यो र ६. ॰न्याक्षेप॰ र ७. संपीता अ, संपीतिता र ७. समसमभावि॰ र ९. क्षणात् र १०. पूर्वस्मिन्नुत्तर उत्प॰ र

१. ०त्वमनुपपन्न० र २. ०पन्निमिति र ३. विवक्ष(?) र ४. क्षण० अ

नोत्तरे क्षणे । स एव तर्हि तस्य स्वभावो नास्ति यस्तदुत्पादकः । ततः स्वभावसापेक्ष-त्वात्कथमनपेक्षः ? स तर्हि स्वभावः कदाचिदस्य भावी, न भावी तर्हि तदपेक्ष इति वाचोयुक्तः कोऽषः ? अयमर्थः । यदुच्यते ९ देवदत्तोऽत्र कार्ये यज्ञदत्तापेक्षः समर्थं इति । तत्र द्वयं प्रतीयते, स्वयमसमर्थं इति, यज्ञदत्तेन ९ सह समर्थं इति च । न च सर्वो व्यवहारस्तत्त्वानुरोधी । किं तु क्वचित् किञ्चित् सत्यम् ६ । तद्रत्रापि स्वयमसमर्थं इत्ययमंग्र उभयसंमतत्त्वाद् दुरपह्नवः । स एव पश्चादन्येन सह समर्थं इत्यत्र तु विवादः । अतएव ९ साधने बाधनावतारः । अतस्तदंशासिद्धः १० तद्रपेक्षं स्वयं शब्दमप्यपनीय क्वचित् १ सापेक्ष इत्यसमर्थं इत्येवार्थः । तत उत्तरोत्तरे कर्त्तव्ये असंभविति तदुत्पादनस्वभावे सापेक्ष इति कोऽर्थः ? उत्तरोत्तरकर्तव्ये समर्थः । १ तद्रत्र यद् दूषणं तदुच्यताम् ।

स्यादेतत् । उत्तरस्वरूपाविशिष्टमुत्तरोत्तरम्, ततः पूर्वं यथोत्तरे शक्तं तथोत्तरो-त्तरेऽपि । उत्तरोत्तरे अशकः तदुत्तरेऽपि कथं शकः<sup>प</sup> स्यात्, एकस्वभावत्वाद् द्वयोरिति ?

तद्प्यसंगतम्, एकस्वभावत्वासिद्धेः । सभागक्षणपरम्परापेक्षया सिद्धमेक-स्वभावत्वमिति चेत्—न, सर्वथा सभागत्वासिद्धेः । सजातीयार्थो हि सभागार्थः । सजातीयत्वं च विविधम् । रूपतः शिक्तत उभयतश्चेति । तत्र यद्यपि रूपमात्रकृतं सजातीयत्वमृत्तरस्योत्तरेण, तथापि सामर्थ्यकृतं नास्ति । ततः कृतं विजातीयत्वमेव । अत्यव बीजादीनां स्वभावपरिणामपरम्परया कियत्याप्यङ्कृरकार्यनिष्पत्तः । तत्र हि अन्तिमस्य बीजक्षणस्याङ्कृरे शिवतः । अन्तिमे पुनरुपान्त्यस्योपान्त्ये च तत्पूवंस्यत्येवं यावत्प्रथमबीजसंभवः । एवं सहकारिसामग्रव्यपि "तत्रापरापराविशिष्टेवेति वेदितव्यम् । अत्यपपरापरप्रत्यययोगेन प्रतिक्षणभिन्नशक्तयः संतन्वन्तः संस्कारा यद्यपि कृतश्चित् साम्यात् सरूपाः प्रतीयन्ते, तथापि भिन्न एवेषां स्वभावस्तेन किञ्चिदेव कस्यचित् कारणं कार्यं वेति न्यायः । [18a] ततः सर्वथा सभागत्वविरहात् पूर्वंस्योत्तरक्षणजननसामर्थ्यं पेति नोत्तरोत्तरजननमस्य, ततः शिक्तविशेषेण विशेषात् । तथा तस्याप्यन्यस्मान् शक्तेरुपचयोऽपचयो वा ? अभयोरपि विशेष एवोच्यते । विशिष्यतेज्यस्मा-

५. ०दनः अ ६. य उच्यते अ ७. सहेति नास्ति र ८. सत्ययं र ९. साधनबाध० र १०. ०दंशसि० र १. शब्दमप० अ २. सापेक्षता इत्य० र ३. तदन्वयद्० अ ४. यथोत्तरे शक्तं भवदुत्तरेऽपि कयं शक्तः अ ५. ०सिद्धः अ ६. तत्कृतं र ७. ०परापर० र ८. शक्तिविशेष-णात् र ९. रूपादयो(?) पचयोर्बा र

विति । तत् कथमेकक्षण एव सर्वेषां सभागाभिमतक्षणानामुपनिपातचोद्यावकाशः " ? अन्वयव्यतिरेकोत्प्रासोऽपि पश्चिमो दुश्चरितमेव । क्षणभङ्गसाधनसामध्यकिदर्थने हि ' यदेकानन्तरमन्यजन्म, स एवान्वयः । यञ्च तत्कारणस्य प्रागसंभवेऽसंभव एव देशकालान्तरे कार्यस्य, स एव व्यतिरेक इति किमत्र क्रियतामनिच्छतापि ? नित्यवादिनोऽपि हि न सहैव ' हेतुफलयोर्जन्म । किं तु हेतुजन्मानन्तरं फलस्य जन्म । यत्क्षणाञ्च कारणस्य कार्यमुदयवत् ततः प्राक् पश्चाद् वा संभवे कारणस्य कार्यस्य क उपकारः ? तत्क्षणान्तरमस्य जन्मिति तावत्तेव कृतार्थत्वात् कार्यस्य तावत्तेवान्वयः, तदभावेऽभावश्चेति व्यतिरेकश्च । केवलं तत्क्षणात् प्राक् पश्चादपि कारणाभिमतस्य भावः प्रमाणोपनीतेन कार्यानुपयोगमात्रेण परिहर्तुं शक्य इति ताविभित्यवादिनो विशेषः । स च विचारितः । अन्वयव्यतिरेको तु यथोक्तमात्रेणित स्थितम् ॥

यदिष सत्त्वस्थासाधारणतां प्रतिज्ञाय एकस्मादनेकस्मादेकमनेकं वोत्पद्यत इति विमृध्यानेकस्मादनेकोत्पत्तिपक्षं स्थितमादायोवाच वाचस्पतिः, किं पूर्वे क्षणा उत्तरेषां क्षणानां परस्परं निरपेक्षा एव जनका आहोस्वित् सापेक्षा इति ।

नतूक्तमन्त्यक्षणप्राप्ताः परस्परमनपेक्षाः कार्याणि जनवन्तीति । तत् किमनभ्युपेतारोपप्रपञ्चेत ? तत् किमिदानीं भै समर्थवीजक्षणजनकोऽपि तज्जनने बीजक्षणोऽनपेक्ष एव ? ओमिति बूमः । हन्तानेन प्रकारेण सर्व एव बीजक्षणा निरपेक्षाः कार्यजनन इति कृतं सहकारिभिः । नतूक्तं नैते प्रेक्षावन्तः किं तु स्वप्रस्ययाधीननियतसिन्निययो न क्षणमिष व्यवधेरीशत इति । तत् किमयं कृषीबलोऽपि न प्रेक्षावान्,
यः कृशूलादपनीय बीजमावपित भूमौ परिकर्षितायां । क्षित्यदिसहभावेन "एवातिश्योत्पादपरम्परया अङ्कुरजननसामर्थ्याद् वीजस्य । कृशूलस्थाद् वत्सर [श] तेनापि 
तददर्शनात् तत्रावपतीति चेत् ? अथ किमयं न स्वसन्तानमात्रप्रभवः समर्थो बीजक्षणः ? तथा चेत्, कथं सन्तानान्तरं सहकारि नापेक्षेत कार्यकरणे ?

१०. मुपरिपाततत्वास्य(?)बकाशः र १. व्यव्चिरितः र २. व्येषि र ३. सहसैव र ४. सम्भवेत कारणस्य र ५. प्रमाणोयनीतो न अ ६. इत्ययं नित्यः र ७. व्यय्स्तिरः र ८. ताः टोः पृठ ८४१ ९. मनक्षये(?)भागे र १०. सम्बन्धः र १. विपक्षणोऽतः र २. ओमिति चेत् र ताः टीः पृठ १४१ ३, कार्योपजनः ताः टीः ४. क्षणमपीति नास्ति ताः टीः ५. प्रेशवान् यतः प्रयत्नेनेत्यिधिकम् ताः टीः ६. परिकर्मिताः र ७. सहसुव एव बीजशणस्यातिषयो ताः टीः ८. गतेनापि र; सहक्षेणापि वर्षः ताः टीः ९. व्यत्सतु सहकारि नापेः र, कारिणा अ, सन्तानान्तरं नापेक्षेतं स्वकार्ये ताः टीः

नन्वपेक्षत एव किं तु स्वोत्पादे, न पुनः स्वकार्ये। . ' तत्र तस्यानपेक्षत्वमुच्यते', न तु स्वोत्पत्ती। ननु स्वोत्पत्तावप्यस्य स्वसन्तानवर्ती जार्गीत पूर्व एव निरपेक्षः क्षणः ? एवं तस्य तस्य पूर्वः पूर्वः क्षणः ' स्वसन्तानपतित एवानपेक्षो जार्गीत जनन इति कुशूळनिहितवीज एव स्यात् कृती कृषीवलः। कृतमस्य प्रेक्षावतः कृषिकर्मणा दुःक्षा-करेणेति।

यदि मन्येत द्विविधमिह कार्यं, एकं [18b] सहकारिभिराहितातिशयविशेष-परम्पराप्रसवधमंकम् ते, द्वितीयं 'सहकार्येतिशयनिरपेक्षजनकम् । यत्राङ्क रोऽतिशय-विशेषपरम्परापेक्षजन्मा । आद्यातिशयस्तु सहकारिकृतातिशयपरम्परानिरपेक्षोत्पादः । न नैतदुभयविधमपि कार्यं वोजस्य स्वसन्तानमात्रादुत्पत्तिमहंति । क्षित्यादिसन्तानान्तरापेक्षमेव बीजं स्वसन्तानर्वात, भिन्नसन्तानर्वात वा कादाचित्कं कार्यं करोतीति कल्पते 'कृषिकमं, सन्तानान्तराणि तु कादाचित्ककार्योत्पत्तौ ये 'सहकारिप्रत्ययाः, त एव यथाङ्करोत्पत्तौ सहकारिणो बीजस्य सामर्थ्यप्रबोधे हेतवः कदाचित् तेषां क्षित्यादोनां येऽपि जननहेतवः त एव सामर्थ्यहेतवो भवन्ति, यथा बीजादीनामाद्यातिशयं न सामर्थ्यप्रबोधहेतव उपसपंणप्रत्ययाः । सर्वथा सन्तानान्तरेरनाहितातिशयं न बीजं कार्यविशेषं कादाचित्कं करोति । सामर्थ्यप्रबोधहेतवश्च द्वये सहकारिप्रत्यया उपसपंणप्रत्ययाःचिति।

तदनुषपन्नम् । तथाहि भवतु तथा विविधं कार्यम् । अस्तु च तत्कादाचित्क-त्वात् सन्तानान्तरापेक्षम् । अपेक्षार्थम् वक्तव्यः । कारणस्य स्वसामर्थ्यप्रबोध इति चेत् ? तनु सामर्थ्यतत्प्रबोधयोः धसमर्थभावतत्त्वाव्यतिरेकात् समर्थभत्ययोत्पाद इत्युक्तं भवति । तथा च धस्त्रोत्पादापेक्षितकारणं सहकारिप्रत्ययात् सत्यम् धम्यु-पगम एव दोषत्वेन चोद्यते । अथायमङ्कुरजननसमर्थो वा क्षणः, आद्यातिशयो वा कि निरपेक्षेण स्वसन्तानमात्रजन्मना पूर्वक्षणेन जन्यते, न पुनः ध्वसन्तानमात्रजन्मना, अस्यापि धुर्वसम्पादेव पुञ्जादुत्पत्तेः ।

१०. तत्र तास्या(?) तत्त्तवास्या अ १. ०मुपेयते ता० टी० २. तस्य पूर्वः अणः अ ३. ०कर्मकं र ४. ०कार्याति र ५. ०वतनं अ ६. कार्यमिति नास्ति र ७. उत्पत्तुम० र ८. ०वेक्षणे च बीजि॰ अ ३. भिन्नमन्तान इति नास्ति र १०. क्रणीवर्मस्वसन्ता॰ अ १. ये इति नास्ति अ २. तथेति नास्ति र ३. ०भावत्वात् व्यति० र ४. ०वेऽभेक्षेत र ५. प्रत्ययो न र ६. ०नाम्युप० र ७. ०मात्र- जन्मान अ ८. स्वेति नास्ति अ ९. तस्यापि र

ननु समानशक्त्या क कृश्लजन्ससु बीजसन्तानेषु किस्मात् किञ्चदेव बीजं परम्परयाऽङ्क्रुरोपजननानुगुणमुपजनयित बीजक्षणम्, नान्ये बीजक्षणा भिन्नसन्तानन्तः पातिनः ? न खलूपसर्पणप्रत्ययात् प्रागेतेषां समानासमानसन्तानवितनां किञ्चत् परम्परातिशयो बीजक्षणानाम् । क्ष्यांपसर्पणप्रत्ययात् प्राङ् न तत्सन्तानवितनो जनयन्ति परम्परयाप्यङ्करोपजननानुगुणं वीजक्षणम्, बीजमात्रजननात्तेषाम् । कस्य-चिद् बीजक्षणस्योपसर्पणप्रत्ययसहभुव आद्यातिशयोत्पादः । हन्त तिह तदभावे सत्युत्पन्नोऽपि जनयेदेव । न चास्योपसर्पणप्रत्ययेन सहभाविनयमः, अतत्सन्तानानां कुशूळ्वितनां बीजक्षणानां तेन सह क्ष्मानयोगक्षेमाणामभ्युपसर्पणप्रत्ययसहभावाभावात् । क्षामान्य-विषयोत्पादान्वयव्यत्तिरेकयोस्तत्रैवोपपत्तः । तथा च केवलानां व्यभिचारसंभवादा-च्यातिशयोत्पादमङ्कुरं वा प्रति क्षित्यादीनां व्यप्तरप्रोक्षत्वमेवोत्पादकत्वमकामेनाप्यङ्गी-कर्तव्यमिति ।

तदिप प्राचीनचर्चया निरस्तप्रायम् । तथाहि यदि नाम परस्परापेक्षाणामेवो-स्पादकत्वमेतावता सर्माधतं, प्रस्तुते किमायातम् ? अथ $^c$  स[41b]मानकालभाविनां परस्परोपकारमन्तरेणापि परस्परापेक्षत्वमुपलब्धम् ? एवमक्षणिकस्यापि सहकारिष्व-तुपकारिषु त्यक्ष्यते [इति] कदाचित् कस्यचित् करणसंभावना[42a]या[म1]यास-संभिवनी नित्याद् व्यावृत्तिः सत्यस्येत्यभिप्रायः । यद्येवं कथमसाधारणताप्रतिज्ञानिर्वाहः ? सन्दिग्धविपक्षव्यावृत्तिकत्वमेवाभिधातुमुचितम् ॥

अथ क्षणिकस्य सहकारिषु नापेक्षा नानपेक्षा युक्तेति व्यवस्थितम्, वक्ष्यते च पुरस्तादयमभिप्रायः, तताऽपेक्षानपेक्षाभ्यां व्याप्तमर्थिक्रयाकारित्वमित्रयाञ्च तदभावाद् व्यावतंते । स्थिराच्च क्रमयौगपद्यविरहाद् व्यावतंते त्वन्मतेनेति व्यक्तमसाधारणम् । तथा च न क्षणिकस्य सहकारिष्वपेक्षा उपकाराभावात्, नाप्यनपेक्षा, तामन्तरेण कारणाभावादिति सिद्धो व्यापकाभावः ।

तदिप यत्किञ्चित्। तथा हि कीदृष्यमपेक्षार्थंमादायेदमुच्यते ? यदि तावत् सहकारिणमपेक्षत इति सहकारिणोपकर्तंब्य इत्यर्थः, तदा तदभावादनपेक्षेच क्षणि-

१०. शक्त्या इति नास्ति अ १. जन्मसु व....षु बीज॰ अ चक्षु(?)पु र २. अथो अ ३. बीज-क्षणमिति नास्ति र ४. समानायोग॰ र ५. प्रत्ययेनाभावासहभावात् अ ६. पाठोऽस्पष्टः अ ७. ष्येक्षाणामेव अ ८. 19b पृष्ठं परित्यक्तम् अ

कस्य कथमुभयव्यावृत्तिः ? सहकारिभेदमन्तरेण करणानुपपत्तिस्तु क्षणान्तरे स्वयम-भावादेव।

अय तहा तावुग्वा आसीदिति न किचिद्विशेषः, ततः तावुक्स्वभावसंभवेऽप्यकरणं सहकारिणि निरमेक्षान्न क्षमत इति चेत्—असंबद्धमैतत्, अकर्तुस्तावृक्स्वभावताया विरहात् । [42b] यदेवानन्तरकार्यमपर्यासितशक्तिसकलसहकारिमध्यमध्यासीनस्य स्वरूपं तदेव यदि देशकालान्तरेऽपि, हन्त तद्वदेव करणक्षमत्वम् । न च वर्णसंस्थान-मात्रसम्ये च साम्यं बीजान्तराणां भिवतुमहिति । दृश्यन्ते ह्याकारसाम्येऽपि फल्सद्भावादिमेदेन भावानां भिन्नव्यवस्थितयः, तथा शिवतमेदेनापि स्युः । पाकोपचये हरीतकीवत् । स तु स्वभावभेदस्तीषां बीजत्वे साधारणेऽपि कृत इति प्रक्तेऽपि कारणसामग्रीशिक्तभेद एव शरणं कथिन्चत् साम्यप्रतोताविपीति दिश्तम-परापरप्रत्ययेत्यादिप्रस्तावे ।

ततो यदुक्तम्, ननु समानकुशूळजन्मस्वरयादि, तद्पास्तम् । यस्य हि दृष्टादृष्ट-कारणसामग्रीपरिणामे परम्परायातः स्वभावभेदो बीजस्योपसपंणप्रत्ययसहकारिभाव-भूमः, तत् परिणामपरम्परया जनयत्याद्यमत्त्रियमङ्कुरं वा । नान्ये बीजक्षणास्तथा-भूतहेतुपरम्पराविरहेण तत्स्वभावाभावात् । नन्वेकत्र क्षेत्रे निष्पत्तिञ्चनादिपूर्वकमानीय कुशूळे क्षिप्तानि सर्वाध्येव बीजानि साधारणरूपाणि प्रतीयन्ते तत् कुतस्त्योऽमुकबीज-संभवी विशेषो नान्येषाम् ? अतश्चैवं, यतो हि [43a] क्षेत्रळवनाय करस्पर्शस्तस्यैव स स्वभावः, पश्चादन्येषामि नयने तद्शंनात् । तत् कथमस्य समस्वभावत्वमपह्लोतुं शक्यते ? इति ।

अत्रोच्यते । कारणं खलु सर्वत्र द्विविधम्—दृष्टमदृष्टं चेति [19b] सर्वास्तिक-सिद्धमेतत् । तत्रादृष्टं कर्मस्वभावमन्यजन्मजनितमदर्शनैकनियतं<sup>B</sup> कार्यवैचित्र्यदर्श-नादनुमितवेचित्र्यम् । दृष्टं पुनरेहलौकिकस्वभावं दृश्यमदृश्यं चेति द्वेधा । तच्च प्रत्येकं चेतनसमवेत[मचेतनसमवेतं] चेति चतुर्धा भवित । तदेवं न हेतुसामग्री सर्वा सर्वाकारेण प्रत्यक्षा पुरुषमात्रस्य ।

तथा च त्रिलोचनः । कश्चित् सहकारिप्रत्ययः प्रत्यक्षः परोक्षश्चेतरः । ततश्च प्रत्यक्षपरोक्षसहकारिप्रत्ययसाकत्यमसर्वविदा प्रत्यक्षतो न शक्यं प्रतिपत्तुमिति ।

A. पाकविशेषेण शतपुटादिकरणे भिन्नस्वभावहरोतकीर्वादत्यर्थः । B. श्मिनितमः र ९. ०वैविश्य-दर्शनादनुमितेति नास्ति र १०. द्विशा र १. चेतनमचेतनं चेति र, पाठोऽस्पष्टः अ २. ०क्षेतरः अ

यवंशेनापि साथ सामग्री प्रत्यक्षा तत्राप्यवान्तरसूक्ष्मभेदपरिगणनाय न समर्थः पृथग्जनः स्थुलद्गित्वात् । ततो भवेदपि तादृशस्वभावभेदः केपाव्चिद्वीजानामुष्टल्व्यकर्मकरपाणप्रणयानां यः परम्परया "प्रकृतकार्यम्पितृमूर्जस्वी, यश्च नान्येषां तदेककुशूलस्थानामपि, न चैनमन्वियाल्लोकः । न चानवधारणमात्रेण तदभावः, संशयस्तु स्यात् । स च कार्येण करस्पर्शेण न िभवता परिभूयते । तथाचैकशरीराव्यवानामविभक्तमातापितृसंयोगादिसामग्रीसंभवानां क्विवदेव तिलकश्चित्रकचिष्टिकाद्य उदयमासादयन्तः सहजाः क्रमजा वोपलभ्यन्ते । अस्ति च त्यङ्मांसादिसामग्रीस्पर्यात् वभागेन भवन्तो दृष्टादृष्टकारणसामग्रीपरिणतिविभागमनुपलक्ष्यमि स्थापयन्तः कथमिव निषेद्धं शक्याः । एवं बाह्यं व्विप भावेषु । सर्वकार्यग्रामस्य ह साथारणसाधारणकर्मणि जातत्विभ्रष्टं शिष्टानाम् ॥

अथापि स्यात्, शरीरे दक्षिणेतरगोप्यागोप्यस्थानेषु भगवन्तस्तिलकादयोऽवश्यं मुखासुखादिकमुपनयन्तीति सत्संवर्तनीयकर्माधिपत्यादुचितः स्थानित्यमः। कुश्ले तु बीजविसरेण तेनान्येन वा परिकर्मितभूमावुष्यमाने न कश्चिद् विशेष इति वैषम्यात् न कमेशिकिकल्पनिमिति चेत् ?

हन्तैवं साक्षादुपयोगदर्शनादर्शनाभ्यां कर्मादिसाधनशक्तिकल्पनाकल्पनयोरल्पीयः किश्चित्कार्यं जगित कर्मनिर्मेयमनुमन्तव्यमीश्वरादिसाध्यं वा ? न हि शिशु-पशुविशेषसाधारणव्यावृत्त्या छागादीनां पुरीपादेवंतुंळीकरणेन किञ्च्त्प्रयोजनमुप-छभसे । अनुपभुक्तविशीणेषु । वाटवीविटपफळप्रसूनपल्ळवादिषु । त एव तिळकादिमन्तः पुरुषाः अपरिचितस्वकीयकायितळकादयः । परिचयेऽपि वानुदीणेषुःखदौर्मन्त्यादयो दृश्यन्ते मरणमुपगच्छन्त इति कस्तत्राप्युपयोगः ? स्वयासव्यगोप्येतरस्थानेषु वा स्थवीयस्सु तिळकादिसंभवयोग्यस्थानीयस्य देशस्य भूयसः संभवात् कथमुद्भितस्थानियमस्त्रिककादीनाम् ? मृगादिषु च वर्णमात्रवेक्रत्येन क्वचिदङ्गे भदौर्मनस्यादिशङ्गयप्यरं कि तेषु किवृद्धामुपयोगवर्णनम् ? [20a]कियद्वा शक्यमेतादृशमुपदर्शन्

३. ०वंगेना० र ४. सा इति नास्ति अ ५. प्(?तु)न र ६. पृयग्जनः इति नास्ति र ७. प्रेति नास्ति र ८. चैव० र ९. मात्रात् र १०. नकारो नास्ति अ १. ०नां सविभक्तमाता० र २. ०किचत्कणि-कादय० अ ३. ०दिनामाद्यावयवेष्वपि र ४. ०गमुपल० अ ५. निर्जातत्व० र ६. भक्तः ति०अ ७. ०रेणेति र ८. कार्ये अ ९. साधारणवृत्त्या र १०. भुक्तशीर्णेषु र १. अपचितस्वकीयतिल० र २. चा र ३. इति तत्रा० अ ४. मध्यामध्य० र ५. ०वंशे अ ६. ०प्यलङ्कितेषु र

यितुम् ° ? कियति वा त्वयापि प्रतिविधेयम् ? तत् कि विफलमायास्यसि ° ? उपयोगा-भ्युहविरहेऽपि प्रतिनियतदेशकालस्वभावेषु भावेषु ° कायंभेदोपलम्भः सर्वत्रा-वान्तरभेदं दुरुँक्ष्यकर्मीदिसाधनशक्तिभेदभावितम्। साक्षात् पारम्पर्येण वा दृश्या-द्श्यचेतनाचेतनार्थकर्मण्युपयोगिनं वयोगिशिरप्यवान्तरैरशक्यपरि छेदमिदन्तया व नियमेन सामान्यतो व्यवस्थापयतीति गलेपादिकयापि स्वीकार्यातव्यो न्यायान्वेषी र न्यायविदा । तथा च सति कस्यचिदेव बीजस्यापसर्पणप्रत्ययसम्पर्ककर्कशः स्वभावः, अन्येषां त् तद्विशेषविश्लेषमस्ण इत्यवान्तरावान्तरिवशेषात्र स एव बीजक्षणः परम्परयापि प्रकृतकार्योपयोगी, नान्ये बीजक्षणाः। स चावान्तरो विशेषः करस्पर्शा-दनुमीयमानो न कर्मादिसाधनशक्तिविशेषानभ्यहादुपयोगविशेषानभ्यहाद् वा शक्य-प्रतिक्षेपः। तिलकादिसंभवादिव देहांशविशेषः, वृक्षाद्यंशविशेषो वा कुतश्चिदेकदेशिक-विकारलेशात् । तत्रापि हि विकारबिन्दुस्थानस्यांशस्येदं दृष्टमदृष्टं वा कारणमासाद्यो-पादानभागविशेषपरम्परयायं स्वभावभेद "इदमन्यभागासाध्यमर्थं कर्तुं समर्थं इति विशेषानवधारणेऽप्यस्ति किञ्चिद्विशिष्टं कारणमुपयोगो वाऽन्या संभवीति सामान्यतो °विकारकारणयोगादङ्गस्य स्वभावभेदनिश्चयः। एवमत्रापि बीजे भे पृक्षबद्धिप्रयक्त-करस्पर्शादस्ति स्वभावभेदः सुक्ष्महेतुफलभेदभागीति सामान्यतो दुनिवारो निश्चयः। ततः स्वाभवभेदसंभवात् तदेव बीजमुपयुज्यते परम्परयाप्यङ्करोपजननानुगुणे विशेषे र नान्ये बीजक्षणा इति सिद्धमेतत ।

यत्तुकं न खलूपसर्पणेत्यादि । तदेतत् कस्य प्रमाणस्य व्यापारमालोच्यते ? 
न तावत् प्रत्यक्षस्य, आकारसाम्येन स्यूलैकजातीयतानिश्चयेऽप्यवान्तरभेदस्य सूक्ष्मतयानवसितस्याशक्यनिषेधत्वात् । वृष्टं च तिकेतरत्रपुषादौ सदृशाकारे स्थूलजातिभेदवत्यिप प्रस्खलदध्यक्षमेकावसायजननात् । तन्नैकावसायमात्रेण तत्त्वस्थितिः, तदंशे
बाधकस्य ध्वितत्वात् । अत्यन्ताभ्यासभाविते तु संवादिनि वाधकाभावादेकतास्थितिरिवरुद्धेति न प्रत्यक्षीकृतः प्रस्तुते परस्परातिशयनिषेधः । नाप्यनुमानात्,
ध्यद्यच्येत क्षित्यादौ जनियत्वये तदुपादानं पूर्वमेव क्षित्यादिबीजस्य ख्पान्तरिमित्,

७. ०मुण[पा]दियतुं र ८. ०मायास्यपि र ९. अपीति नास्ति र १०. भावेषु इति नास्ति र १. चेतनार्थकर्मिष्यु॰ र २. परिज्छेदन्तया र ३. न्यायान्वेषीति नास्ति र ४. इत्यवान्तर-विशेषात् अ ५. ०नेवते र ६. ०दानता वा विशेष॰ र ७. इभमद्य भागो र ८. ०ऽन्यो र ९. ०विका करण॰ अ १०. वीजेषु रूप॰ र १. हेत्विति नास्ति अ २.जननगुणे विशेषे अ, ०विशेष॰ र ३. ०ऽवस्तित॰ र ४. बाषस्य अ ५. न प्रत्यक्षतः र ६. यद्युच्येत इत्यादि उक्तेन क्रमेण सत्त्वं निवृत्तमित्यसाधारणानैकान्ताद॰ इत्यन्तो भागः पतितः अ

न तर्हि बीजं तदपेक्षं क्षित्यादीनां जनकम्, तदनपेक्षत्वे तेषामङ्कराद् भेदानुपपत्तः । न चानुपकारका [अ]पेक्षन्त इति त्वयंवोक्तम् । न च क्षणस्योपकारसंभवोऽन्यत्र जननात्, तस्याभेद्यत्वात् । तथा चार्थिकयाया एकत्वानेकत्वसापेळ[त्वानपेक्ष]त्वव्यासत्वात्, तृतीयप्रकारिवरहात् । अत्यारेन्यतरिविधस्यान्यतरिवधाननान्तरीयकत्वात् । अक्षणिके च तद्व्यापकयोरेकत्वानेकत्वयोः सापेक्षत्वानपेक्षः वयोः प्रकारयोरभावात् उक्तेन क्रमेण सत्त्वं निवृत्तियसाधारणानैका[न्ता]द्वयभिचारिणो ळिङ्गस्यानुपदर्शनादुपदर्शयितु-मशक्यत्वात्व । बाधकस्यैव विद्यमानत्वात् । "तस्मान्नानिष्टमात्रवोषणे किञ्चित् ।

एतेन नोपकारोऽपेक्षार्थं इत्यनपेक्षेव क्षणिकस्य सहकारिषु, नोभयव्यावृतिः।

अथ संभूयकरणमपेक्षार्थः । तदिष यदि पूर्वस्थितस्येति विशेषणापेक्षा तदापि क्षणिकस्य नैव काचिदित्यनपेक्षेवाक्षीणा । ।

अथ पूर्वस्थितस्येति नापेक्षते मिलितावस्थितस्य करणमात्रमपेक्षार्थः, तदा सापेक्षतैव नानपेक्षा । तथापि नोभयब्यावृत्तिः ।

[20b] अथास्मत्समयापेक्षया अपेक्षास्थितिः । तदा सापेक्षमसमर्थमेव समिथितवन्तो वयमिति यत्कार्यं प्रति <sup>३</sup>यदसमर्थं तत्सापेक्षम्, यत्तु समर्थं तदनपेक्ष-मिति व्यवस्था । तदा<sup>४</sup> चैकनिषेयेनापरिवधानात् सामर्थ्यरिहतं <sup>४</sup> समर्थमेव भवत्य-सामर्थ्यम् । उक्तं च,

#### समर्थमेवेति व नतरामुभयव्यावृत्तिः क्षणिकत्वे ॥

यञ्चावोचत्, अपि चान्त्यक्षणप्राप्तं वीजमनपेक्ष्याङ्करावनिपवनपायस्तेजांसि जनयत् किं येनैव रूपेणाङ्करं जनयित तेनैव तदितराण्यपि, किं वा रूपान्तरेण ? न तावत्तेनैव, क्षित्यादीनामप्यङ्करस्वाभाव्यापत्तेः। न खलु कारणाभेदे भेदवत् कार्यं भवितुमहैति, कार्यभेदस्याकस्मिकत्वप्रसङ्कात्।

यदाह, अयमेव हि 'भेदो भेदहेतुर्वा यदुत विरुद्धधर्माध्यासः, कारण-भेदश्चेति । नापि सामग्रीभेदः, 'तस्या अप्येकत्वात् । अन्यथा सहभावनियमाभावात्,

७. ०न्नानिष्टि॰ र ८. अक्षार्थः र ९. क्षणिकस्यानेन कदाचिदि॰ र १०. ०दित्यपेक्षँ॰ अ १. ०तावस्थस्य अ २. ०समयास्थितिः र ३. प्रतिपद॰ र ४. तत्र र ५. सामर्थ्यमेव रहित॰ र ६. न मुतरार्थमुभय॰ र ७. ०पेक्ष्यमङ्कुर॰ र ८. जनयतु अ ९. रूपेणा.......मंकुरं अ १०. भेदाभेद॰ अ १. तस्याप्ये॰ अ

स्पान्तरेण तदितरेषां जनकम् । तथा हि बीजमङ्कुरं जनयदुपादानम्, तद्विक्रियया तदुत्पत्तेः । तदितरेषु पुनरस्य सहकारिप्रत्ययता, तेषां तु पूर्वे पवनादयो यथा <sup>२</sup>स्वमुपा-दानािन, तद्विक्रियया तदुत्पादादिति चेत् ? ननु सहकारितोपादानते किमेकं तत्त्वं नाना वा ? एकं चेत्, कथं स्वपान्तरेण जनकम् ? नातात्वे तु अनयोर्बीजाद् भेदो-ऽभेदो वा ? भेदे कथं बीजस्य जनकत्वम् , ताभ्यामेवाङ्कुरादीनामुपपत्तेः ? अभेदे वा कथं बीजस्य न नानात्वम्, भिन्नतादात्म्यात् । <sup>४</sup>एतयोर्वेकत्वमेकतादात्म्यात् ।

ध्यद्युच्येत, क्षित्यादौ जनियतव्ये तदुपादानं पूर्वमेव क्षित्यादि बीजस्य रूपा-न्तरिमिति ? न तर्हि बीजं तदनपेक्षं क्षित्यादीनां जनकम् । तदनपेक्षत्वे तेषामङ्कराद् भेदानुपपत्तेः । न चानुपकारकारिणोऽपेक्षन्त दित त्वयेबोक्तम् । न च क्षणस्योपकार-संभवोऽन्यत्र जननात्, तस्याभेद्यत्वात् । तथा चार्थिक्रयाया एकत्वानेकत्वसापेक्षत्वा-नपेक्षत्वव्यापत्वात् । नृतोयप्रकारिवरहास् । अनयोरन्यतरिनषेधस्यान्यतरिवधान-नान्तरीयकत्वात् । क्षणिकवद् व्यापक्योरेकत्वानेकत्वयोः सापेक्षत्वानपेक्षत्वयोः प्रकारयोरभावादुक्तेन क्षमेण सत्त्वं निवृत्तमित्यसाधारणानेकान्तिकत्वं गन्धवत्त्वा-[दिरिव]ति ।

यदि मन्येत, अनुपकारिणोऽपि भवन्ति सहकारिणोऽपेक्षणोयाञ्च, कार्येणानु-विहितभावाभावत्वात् । सहकार्यंकरणाञ्च । नन्वनेन "क्रमेणाक्षणिकोऽपि भावोऽनुप-कारकानिप सहकारिणः क्रमवतः कार्येणानुक्रतान्वयव्यतिरेकानपेक्षिष्यते, करिष्यते च क्रमवत्सहकारिसमवधानवशात् क्रमेण कार्याणीति व्यापकानुपलव्येरसिद्धेः " सिन्दिग्यव्यतिरेकमनैकान्तिकं सत्त्वं क्षणिकत्वसिद्धाविति । तदिप पूर्वमेव निरस्तम् । यतुनरयमधिकमाह—नापि [21a] सामग्रीभेदः, तस्या अप्येकत्वादिति । तत्रापि क्रूमः—यथा सामग्रया अभेदः, तथा कार्याणामप्यभेदात् कथं न कारणाभेदानुकारः ?

ननु प्रतिनियतानेकरूपाणां कार्याणामभेद इति केयं वाचोयुक्तः? यद्येवं न खलु समग्रेभ्यो भिन्ना काचिदध्यक्षगोचरः। सौगतमते च चिन्तेयम्। ततोऽभिन्ना सामग्रीति समग्रा एव प्रतिनियतानेकमूर्तयोऽभिन्ना इत्यपि कीदृशी वाचोयुक्तिः? सामग्रीलक्षणकारणभेदाभेदाच्च कायंभेदाभेदमाशङ्कमानस्य अयमभिन्नसामग्रीवादो

२. स्वयमु॰ र ३. जनकं र ४. तयो॰ र ५. यद्युच्येत इत्यतः सत्त्वं निवृत्तमित्यसाघारणानै॰ इत्यन्तो भागो नास्ति र ६. ०कारिष्ये॰ अ ७. क्रमेण अ ८. ०णावकुमा॰ अ ९. ०समवघारण॰ र १०. ०रसिद्धः अ २. खत्व॰ अ ३. भिन्न॰ अ ४. इति शब्दो नास्ति र

वानस्पतेरुचितः । अन्यथा बीजमेकं कथमङ्कुरसरोधरणिधामादि<sup>४</sup> जनयेदित्येतावतैव गतमेतत् । न चेदं चोद्यम्, यतो यदि प्रमाणवृत्तिमनुवृत्त्य एकस्मादनेकोत्पत्ति-निषेधोऽभिप्रेतः, तदा एकस्मादपि दीपाद् वर्तिविकाराद्यनेकं कार्यमुपजायमानमधि-गच्छदध्यक्षमखिलतदिपरीतमितष्वास्थां दुस्थयित ।

तदिष कथिमिति चेत्? ननु प्रमाणपुरस्कारेण विचारे प्रत्यक्षमादावादाय परिशिष्टगणनात्तेन साधिते बाधिते वा नापरस्य बाधनसाधनयोरिधकारः । प्रमाण-मार्गोल्लिङ्घनस्तु तादृशैव देयमुत्तरिमत्यास्तां तावत् ।

अथाङ्करकारि कथं धरणिक्षणहेतुः ? न ह्यत्रापि प्रत्यक्षवाधाभिधानं युक्तिमत्, क्षणस्य तद्गोचरातिकान्तत्वात् । 'अथाङ्करकारको न भवतीति व्यक्तिः, तदा दीपेनैव व्यभिचारः । 'अथाङ्करकारको न पृथ्वीहेतुरिति तदाऽसाधारणानेकान्तः । अथाङ्करस्य हेतुः कथमन्यस्य भवितुमहैतीति चेत् ? किमङ्करस्यैवाथाङ्करस्यापि, 'यद्वा अङ्करस्य तावद् भवति, अन्यत्रानिश्चयः ? अत्र च पक्षत्रयेऽध्यसिद्ध-विद्धानैकान्तिकत्वं क्रमेण दुष्परिहरम् । तस्मान्नात्र प्रमाणवृत्तिः । प्रसङ्कोद्भावनमपि पराभ्युपगमेन भवति, न चैकमनेकस्याजनकमिति क्षणिकवादिनामभ्युपगमः । तन्न सामग्रयन्तर्गतवस्त्वेकत्वेन कार्येकत्वप्रसञ्जनमवालस्य । सामग्रीलक्षणकारणापेक्षणे च मिन्नानामध्यङ्करादीनां कारणभेदाभेदानुविधानं । सिद्धमिति नाभेदानुविधानानुरोधादङ्करादीनामेकतापत्तिः । यथा ह्यङ्करादयः प्रत्येककार्यत्वेऽि भिन्नाभिन्नात्माम् एवेति । स्या सामग्रोशब्दवाच्या बोजादयः प्रत्येकं कारणोभवन्तो भिन्नाभिन्ना एवेति । सिद्धः कारणभेदाद् भेदः ।

अथ भिन्नात्मानोऽपि बीजादयः कयाचित् प्रत्यासस्या एकव्यवहारगोचरीकियन्ते, एवमङ्कुरादयोपीति कारणाभेदेऽभेदोऽपि सिद्धः। तत्र कारणानामेकैकार्थजनकत्वमेकव्यवहारहेतुः। कार्याणां त्वेकैकजन्यत्वमिति समानम्। तत् किमर्थमेकीभवितव्यमङ्कुरादिभिः, सामग्रव्येक्षायामपि तावतैव देतुभेदाभेदानुविधानस्य
पर्यासत्वात्। एतञ्च कारणशब्देन सामग्री व्युत्तद्यमानस्यापि [21b]परस्य भेदा५. व्यारिण अ ६. व्यून्त अ ७. विचारण र ८. वेति नास्ति र ९. साधनवाधनयो० र
१०. अणभेदस्य गौचरातिका० र १. यद्वा र २. तद्वा र ३. व्येवान्न० र ४. सिद्धिमिति
नास्ति र ५. विभन्नायोन० र ६. व्योभन्नाएव० र ८. हेत्विति नास्ति अ ९. व्युत्प[ा]च र

भेदयोरब्युत्पत्तिरेव े ेबुद्धचनुरोधादभिधीयते । तत्त्वतस्तु यथा कारणं सामग्री विवक्षिता, तथा भेदाभेदाविप वैजात्यावैजात्ये विवक्षिते इति दर्शितप्रायम् ।

नन्वधापि न समग्रेभ्योज्या सामग्रीति तेषामेव समग्राणां सादृश्ये वैसदृश्ये वा कार्याणां सादृश्ये वैसदृश्ये वेति प्राप्तम् । एवमेतत् । न तु तत्पुञ्जस्थानां परस्परं सादृश्यादिनिरूपणम् । कि तु पुङ्गान्तरस्थैः सह स्वजात्यपेक्षया सेनायाः सेनान्तरेण सह सादृश्येतरिन्रूपणवत् । तत्र यावन्तो यादृशा एकसामग्रीप्रजप्तिगोचरा अर्था हेतुसंमताः, तावन्तस्तादृशा एव यदि देशकालान्तरर्वातनस्तदासौ सदृशी सामग्री, कार्यं च सदृशासस्या इति कार्यशब्देनापि पुङ्ग एव । यावन्ति यादृशानि कार्याण जातान्येकत्र तावन्ति तादृशान्येवान्यत्रापि भजायन्त इत्यर्थः । वेसदृश्ये तु तारतस्यभेदेन भिद्यमाने कार्यमपि तारतस्यभेदेन भिद्यत इत्यपि कार्यपुङ्गस्यव तारतस्यभेदेन वैसदृश्यमित्यर्थः । भदमात्रविवक्षायामप्ययमेव नियायः । सत्यां विप्रतिपत्तौ भिन्नायाः सामग्रधा भिन्नमेव "कार्यं भवतीति एतादृशमेव कारणभेदानुविधानं कार्यस्य प्रमाणानुसारि । तदतिक्रमे च विश्वस्याहेतुकत्वप्रसङ्गः सङ्गतिमवतरित । न प्रमाणवाधितस्य एककारणैककरणिनयमस्यातिक्रमे । तिद्यं भेदाभेदानुकरणवार्ता नैयायिकानां भोपमुखात्यायसमिष्टताश्चितिमनुहरित ।

तस्मादेकमेव बीजमङ्क्ष्रादिकमनेकं जनयित, एवं क्षित्वादिकमिप प्रत्येकम् । अतो नैकानेकयोदभयोरिप व्यावृत्तिर्यतो व्यापकानुपलम्भाज्यमपरः क्षणिकपक्षेऽिप क्रियाबावनं ' सत्तया असाधारणीकरणार्थमुपन्यस्यते ' । रूपान्तरेण जनन-पक्षस्तु प्रतिक्षिप्त एवास्माभिरिति न तद्दूषणपरम्परायाः परिहाराभियोगः । एतम्च तत्त्वापेक्षयोच्यते । कल्पनाविलासे तु यदङ्करजननं न तत् क्षितिजननम् । तथा न सहकारित्वमेवोपादानत्विमत्येवं प्रकारप्रपञ्चसंभवेऽिप नापरायो वस्तुनः कश्चित् ' क्रियावरहलक्षणः, तात्त्विकेनैव रूपेण सर्वनिर्वाहात् । अतएव क्षित्यादौ जनियतव्ये तदुपादानं पूर्वमेव क्षित्यादिवीजस्य रूपान्तरिनिति किमर्थं वक्तव्यमस्माभिः, यदुत्तरः प्रवन्वः साधुः स्यात् । अनपेक्षा चैका सहकारिष्विप साधितेति प्रकरणार्थनिगमनं सकलमाकुलमाकुलियः परस्य ।

१०. व्यक्तरें० र १. व्युद्धानु० अ २. येषामेव र ३. प्रस्य अ ४. जातान्येव [1]त्र र ५. वास्या अत्रापि अ ६. प्रयमेव र ७. कार्यसन्म० र ८. भैदामेदानु० र ९. गोपसुख-प्रयसमृ० र १०. वाजनः अ १. व्याग्रासाधारणी० र २. व्यामस्मामि० अ ३. नकारस्त्यक्तः अ ४. कियाया र ५. कारिप्र० र

किं च येनैव रूपेण बीजमङ्कुरमुत्पादयित किं तेनैव कौणीक्षणिमित पर्यनु-युज्ञानाः तेऽपि पर्यनुयुज्यन्ते रूपशब्देन किमत्र विवक्षितिमिति ? किं तावत् कल्पना-तत्पशायिनो भिन्ना इव भासमाना धर्माः \*कृतकत्वानित्यत्वादिवदङ्कुरेतरजनकत्वादयः स्वरूपशब्देनापि \*लब्धव्यवहृतयः ? अय रूपं स्वरूपं \*स्वलक्षणं यद्भेदात्[22a] नापरो वस्तुभेदः यदिधकारेणोच्यते, यदादौ वस्तुनः स्वरूपं तदेव भयदि पश्चादिष प्राणिव \* पश्चादिष न जनयेदित्यादि ?

यद्वा नैयायिकैः पत्युर्नामाविजानत्या भ्रातुशब्देन व्यवहारवत् सहकारिण एव स्वरूपशब्देन व्यवहृता रूपमित्युक्तम् । तत्र १ प्रथमपक्षे तावन्न पर्यनुयोगसंगतिः । कल्पनानिर्मिता हि धर्माः परस्परं धर्मिणश्च सकाशाद् विद्यमाना इव भान्तोऽपि यथा प्रतिभासमसत्त्वात् प्रमाणसहतया न कचित् कियायां करणभावभाजो भवितमहंति। यदेव हि स्वलक्षणमध्यक्षगोचरीकृतमनङ्गं तत एवान्वयव्यतिरेकाभ्यामर्थिक्रयानिष्पत्ति-निश्चयेऽप्यनादिवासनावशाद्रपजायमान विकल्पचेतसि ततस्ततो व्यावत्तवस्तुव्यवसाय-बलावलम्बिसंवादेष् <sup>४</sup> ४भर्मष्वपोद्धारेणास्यामस्यां क्रियायामयमयं भर्म उपयुज्यत इति व्यवहारमात्रमातन्यते । न तु तेषा कचित् करणभावः, स्वयमसत्त्वात् । विवक्षाकृतस्तु न वायंते । यथा प्रकाशे पिशङ्गात्मनि प्रदोपेप्ययमखण्डेनैव रूपेण तमसो नाशमव-काशपिञ्जरणं च कुवंति तथैव निश्चिते च "यदयं दीपः प्रकाशरूपः, ततोऽन्धकारं हरति हरिणाङ्कवत्। पिशङ्गत्वाच्च पिञ्जरणहेतुईरिद्रादिवदितिव्यवहारः। न च तत्र प्रकाशिपशङ्कभावौ भिन्नौ। विकल्पचेतिस तु भिन्नवद्भासमानावेकैकमपोद्धत्य भिन्न-क्रियाकरणत्वेन 'व्यवस्थितौ विवक्षितौ, [न व्यवस्थितौ वा] न च विवक्षामात्रेण प्रदीपस्याकारकत्वं भेदो वा। तथा बीजस्याप्यङ्करजननेन रूपेण कल्पितेनाङ्करकणं पथ्वीजनकेन च तत्करणिमिति व्यवहारेऽपि तत्त्वतो नैकस्याप्यनेककर्मणि निषेधो भेदोपपत्तिर्वा अक्रियैव वा। ततो विकल्पारूढरूपापेक्षयानेकेन रूपेणानेककरणमिति व्यवहारमात्रं न वस्तु । वास्तवी च चिन्तेयम् । तत् ° किमनेन विकल्पितेन, किं तेन रूपेणान्येन वेति ? विकल्पेऽपि वानेकेनैव विसर्जनं व्यवहारमात्रेण । न च कश्चिद् दोषः । द्वितीयपक्षस्त्वनेकस्वलक्षणदर्शने सत्युपपद्यते । न च बीचस्वलक्षणानि अपि

६. कृतकानि र ७. लब्ब॰ इति नास्ति अ ८. स्वेति नास्ति अ ९. भेदे च अ १०. प्रागेव अ १. तत् अ २. भ्रान्तो र ३. नेति नास्ति अ ४. संवादिषु ? ५. ००वपोद्धाद्वारेण अ ६. शङ्का॰ र ७. यदर्थं र ८. व्यवस्थितो न व्यवस्थितो र ९. विशेन एकैकेन र १०. ततः अ १. ०स्वलक्षण-नापि र, अपीति नास्ति अ

सक्वदेकसंख्या निरीक्षाविषयः । न ह्यपरिदृष्टभूमनि मनुष्ये किमयमत्र कर्मणि नियोज्यो नरः, किमयं वेति प्रश्नावतारः ।

तृतीयविकल्पे त्वयमर्थः स्यात्, येनैव रूपेणाङ्क्षरं करोति कि तेनैव ैक्षिति-मिति ? येनैव सहकारिणाङ्कुरं जनयति कि तेनैव भुविमिति ? एतच्च कदोच्यते यदि बीजस्याङ्करकरणे निर्जाते वियतरूपः कश्चित् सहकारी व्यापारवान् परिनिष्ठितोऽन्य-करणे सन्दिग्धव्यापारः । न चैवं शक्योपदर्शनम् ।

अथैवं सित बीजस्याङ्कुरकरणे पृथ्वीपाथःप्रभृतयः सहकारिणस्त एव किं तस्य पृथ्वीजननेऽपीति विकल्पार्थः? तेनापि नोपयोगः। सर्वेषां सर्वत्र परस्परं सहकारिभावस्य सुप्रसिद्धत्वात् किमत्र प्रश्नेन? न चोत्तरः प्रबन्धोऽत्रानुरूपः। <sup>६</sup>नहि तदापि कारणभेदाभेदाभ्यां [22b] कार्यभेदाभेदाविति विलष्टता काचित्। तस्मादीर्ष्यांशल्य-कर्दायतिनरर्थकः प्रलापैः परमाकुलियर्तुमच्छिन्ति न्यायिवन्मानिन इत्यलमत्र निर्वत्थेनः।

श्रिप चापूर्वोऽयमसाधारणानैकान्तिककीर्तंनप्रकारः। विद्यमानो हि भावः साध्येतरयोरिनश्चितान्वयव्यितरेको गन्धवत्त्वादिवदसाधारणो युक्तः। प्रकृतव्यापकान्तुपलम्भवलाच्च सर्वथार्थोक्रयेवासतीति 'तत् कथमसाधारणानैकान्तिकी भवितुमहंति ? "असिद्धिदूषणं तु वक्तुमुचितम् । तत्र चोक्तमेव ।

अथ क्षणिकत्वे व्यापकाभाव इत्युक्तम्, तन्न सर्वथासत्त्वमिति चेत् ? एवं तिह् विद्यमानैवार्थोक्रया क्षणिकादेव व्यावतिते, तत्तो नियमेनाक्षणिके विश्वाम्यन्तीति र तेन व्याप्यत<sup>र</sup> इति विरुद्धताप्यस्तु र ।

अय साक्षादक्षणिके तस्या बाधकस्य साधकस्य वा विरहात् सन्देह इति चेत् ? विद्यमानत्वे क्षणिकाद् व्यावृत्तिरेव साधनी तस्याः सन्देहमनवकाशयित । विद्यमानता-सन्देहे च सन्दिग्धासिद्धिरेव दूषणम् ।

कि च प्रकृतव्यापकानुपलम्भस्य क्षणिकवदक्षणिकेऽपि सामर्थ्यानपायात् कथं ध्वाधकसिद्धिरित्यसिद्धिरेव सर्वथायाता । शक्यं हि नित्येऽपि वक्तुं न सहकारिणि

२. सकुदनेकः अ ३. शितिमिति...... कि तेनैवीत नास्ति र ४. कारणेनिर्जित र ५. स्वप्रसिद्धः र ६. न कारणः र ७. अतिनिर्वन्धेन र ८. व्लम्भनाच्च र ९. वासतीत कथः र १०. प्रसिद्धः र १. नियमेन अः अ २. व्यन्ती तेन अ ३. व्याचात अ ४. विषद्धताऽस्तु अ ५. वाधकासिद्धिः अ

सापेक्षस्य करणमुपकाराभावात् । न निरपेक्षस्य, तेन विना करणात् । स्थिरं च बीजमङ्कुर नन में नैव रूपेण - क्षितिमृत्पादयित भिन्नेन वेत्यादि यदा विसदृशिक्षत्यादि- जन्मोपालम्भः प्रदीपोऽपि चाक्षणिक एव भवताम् । तत्र वितिवकारतैलक्षयाविकेन भिन्नेन वा रूपेण क्रियेतामिति समानम् । यस्तु समाधिः सहकारिण एव भिन्नाः तस्य स्वरूपभेद इति, एवं च ब्रुवता परोऽप्यात्मा आत्मापि पर इति निवृत्तेदानीमात्म-परादिशब्देभ्यः प्रतिनियतार्थप्रत्यायनप्रत्याशा । न च देवदत्तस्य स्वरूपं यज्ञदत्तः शुक्लस्य वा नीलमित्युचितं क्वचिदेककर्मणि व्यापारेऽपि ।

तदेतदपेतागमयुक्तिकं परस्पर्धयाऽभिधीयमानं नियतमुपहासभाजनीकरोति । सहकारिणोऽवधीर्यं च स्वरूपशब्दवाच्यमर्थं पृच्छतः सहकारिणोत्तरमिति व्यक्तं न तेन नान्येन वात्मना जनयित स्थिरोऽपि भाव इति नियतमनुज्ञातेव व्यापकानुष्किद्धः । अन्यस्यापि हि स एवात्मा जनको न स्वयमिति न कश्चिज्जनकः । तद्यं स्थिरास्थिरयोः साधारणो न्यायः क्रियानिषेधसाधन इति । तस्य दृढत्वे सर्वंधा क्रियेव नास्तीत्यसिद्धिरेव, अन्ततः क्रमयौगपद्यविरहळक्षणस्यापि दोषस्यापिद्द्यारात् । स्थिरेऽपि क्रियानिवृत्तिरवश्याभ्युपेया । कथ्मन्यथा क्षणिके क्रियानिषधाभिधानेन केवळेनासाधारणताप्रतिज्ञा निवृत्तिसालम्बेत ? न हि साध्याद् व्यावृत्तिरत्येवासाधारणता । अन्यथा विपक्षाद् व्यावृत्तिरित्येव कि नासाधारणत्वमुच्यते, किमियता प्रयासेन ? भनु विपक्षाद् व्यावृत्त्या साध्ये नियमाद्वेतुरेव स्यादिति चेत् ? साध्याद् व्यावृत्त्या विपक्षे एव [23a]स्यादिति समानम् । तस्मादर्थक्रियायाः प्रतिज्ञानमात्रेऽयसिद्धिरेव ।

अथान्येन प्रकारेण उभयोरिनश्चयमात्रं सत्तायाः ख्याप्यते, तथा च सत्यसाधा-रणता युक्तेव । तदयुक्तम् । व्यापकानुपलम्भो ह्योकान्ततोऽभाविनश्चयकर एव कथम-निश्चयः ? तत्र यदि नाम क्षमाद्यनुपलम्भस्य नित्यात् सत्तानिवर्तकस्य दाढ्यंम् असंगतम्, तथापि प्रकृतस्य पक्षणिनित्यतावाधनस्य दृढत्वमिभप्रेतमेव, अन्यथोपन्यासा-योगात् । ततः क्षणभङ्गरात् कियाया ऐकान्तिकी <sup>६</sup>व्यावृत्तिरेव व्यावृत्तिरसाधा-रणतायाः । निह्न गन्धवन्त्रं कृतश्चिदेकान्तेन व्यावृत्तमवसातुं शक्यम् । तद्यं व्या-

६. बाऽक्षणिका च भवता र ७. समानमिति नास्ति र ८. थ्तास्वप्र० र ९. पृत(?)र १०. प्रति-ज्ञानेवृत्ति० अ १. नकारस्त्यक्तः अ २. क्रियामां....प्यसिद्धे० र ३. तथा चासाधा० र ४. तद् र ५. क्षणेनि० अ; थ्वाधक० र ६. थरेवव्यावृत्ति० नास्ति र ७. तदन्वय० अ

पकानुपलम्भः स्थिरेऽपि व्यापकानुपलम्भमपेक्षमाणो न साघुरसाधारणतासाधने। अपेक्षमाणश्च सर्वथा कियामेवोन्मूल्यतीत्यसिद्धिरेव न साध्यसाधनभावः । तस्माद् वाह्यवेदनं वाह्यवेदकप्रमाणसिद्धां चार्थक्रियां वस्तुसतीमाश्चित्य वादप्रक्रमे तस्यासाधारणतावादिना । न साध्येतरयोरेकत्र वृत्तिरेकतो व्यावृत्तिर्वोपदर्शयितव्या, किं तूभयत्र संध्यमात्रं शरणीकरणीयम् । न च व्यापकानुपलम्भे संभवस्तस्य । तस्मान्न साधुरसाधारणतोपन्यास इति स्थितम् ।

स्यादेतत् । यदि भिन्नकालकार्यंजन्मिन जनकस्य स्वभावभेदः, तदा भिन्नदेश-कार्योत्पादेऽप्येष प्रसङ्गः । तदवश्यं सहकार्यपेक्षयैव देशभेदः कार्याणाम् । न च किञ्चित्तरः सहकारोति के कालभेदोऽप्येषामिकञ्चित्तरः सहकार्यपेक्षयेवास्तुर् । अथोपादानभेदाद् देशभेदः ? कालभेदो तु नेवं शक्यमिभिधातुम् । कालान्तर-जन्यानामुपादानस्य स्थिरपक्षे तदानीमिप प्राप्तिसंभवात् । तस्मात् कारणभेदरूप-भेदिनवन्धन एव कार्यस्य कालभेद हित चेत् ? तदिष नास्ति, उपादानसहकारि-भेदस्य तत्त्वतोऽत्तात्त्वकत्वात् । भे तात्त्वकत्वेऽप्युपादेयसहकार्यभेदेन दीपादेरुपादानसहकारिभोदस्य तत्त्वतोऽत्तात्त्वकत्वात् । भे तात्त्वकत्वेऽप्युपादेयसहकार्यभेदेन दीपादेरुपादानसहकारिभावभेदादनेकस्वभावताप्रसङ्गः । तद्यमारोपितस्वभाव उपादानसहकारिभावभेदेन भेदः कारणस्य कथं कार्यस्य देशभेदाय प्रभवेत् ? यदि चारोपितोऽपि कारणस्य भेदः कार्यस्य देशभेदाय प्रभवेवं सत्यारोपित एव कारणभेदः कालभेदाय कार्याणां पर्याप्त इत्यलं तात्त्वकभेदप्रत्याशया ।

न चैतद् वक्तव्यम्, यथा कालभेदे यद्यदा वयजनकित्यादि बाधकमस्ति न तथा देशभेद इति, एतादृशस्य बाधकस्य देशभेदेऽपि वक्तुं शक्यत्वात् । यथा प्यत् यत्कार्यं तत् तहे्शं यथोपादेयाभिमतं , तत्कार्यं च कार्यान्तरमपीति ॥

यदपीदमुच्यते,

#### सर्वावस्थासमानेऽपीत्यादि

(वार्तिकालङ्कारे १.३९६)

८. ०मनपेक्ष॰ र ९. साधनावतारः र १०. तस्यासाधारतावादिना अ १. ०स्तदिभद्व॰ र २. ०तेक्षैव र ३. सकारीति र ४. कालभेदेप्ये॰ अ ५. करसहकार्यपेक्षैवा॰ अ ६. काले तु र ७. कारणरूपनिव॰ र ८. एवेति नास्ति र ९. कार्यकाल॰ र १०. ०त्वेक्षयादेव र १. भेद-कारणस्य र २. ०भेदः काल॰ इति नास्ति र ३. भेदे यदा र ४. यवेति नास्ति अ ५. ०देयमभि॰ र

तत्रापि शक्यमेवं पठितुम्

### सर्वदेशसमानेऽपि कारणे यद्यकार्यतेत्यादि।

अय कारणस्य वैभवाभ्युपगमे स्यादेष दोषः । तदभावे[23b] तु किकृतमस्य सर्वदेशसमानत्वस् ? एवं तर्हि देशान्तरेऽपि कार्यं न कुर्यात्, तत्र स्वयमप्रवृत्तेः । योग्यतामात्रेण तु तहेशवृत्तिसनपेश्य तत्र कार्यकारिणः समानोऽस्य देशः 'उपकारस्येकतोऽप्यलाभात् । तस्मात् तहेशे करोतीति न स्वापेक्षया देशस्याधारभावः कि तु कार्यपिक्षया । अयोगव्यवच्छेदेन च तत्करणस् । अन्यथा देशान्तरवतः कार्यस्य करणप्रसङ्गात् । एवं तर्हि काले करोतीति स कालः कार्यस्यैवाधारो नियमेन । हेतोस्तु स चासच्च स्यात् । अयोगव्यवच्छेदेन कैत्वेककालकार्यकरणमिति कालान्तर-वतोऽपि कार्यस्य करणमितिरोधि । तस्मात् कुश्लादिसर्वादस्यासमानस्वभावस्यापि क्षत्रतानकालकार्यजननमुपपन्नम्, भिन्नदेशानेककार्याजनविदिति ।

तदेतन्न सङ्गतम्, "वाधकभावाभावाभ्यां विशेषात् । यत्तु तत्कार्यत्वं तहेशतासाधनायोपन्यस्तं तिवपर्ययवाधकप्रमाणाभावादसाधनमेव । अन्वयव्यतिरेकसमिधगम्यश्च" कार्यकारणभावः । तौ च यथा तहेशकार्यज्ञन्मिन दृष्टौ तथा भिन्नदेशकार्यसंभवेऽपि । न चैवं स्थितेनापि कारणेन सह तत्कालकार्यस्यान्यकालकार्यस्य व वान्वयव्यतिरेकौ समानाविति युक्तस् । कालान्तरेऽपि तदेव कारणमनुवर्ततं इति न प्रत्यभिज्ञातोऽन्यत्प्रमाणम्, सा च दूषितेति कथं स्थिरेणान्वयव्यतिरेकग्रहणं कार्याणां कालभेदवतामिति नायं न्यायः समानः । ततो विपर्ययवाधकविकलतया देशभेदे भेदसाधनो हेतुर्यदि स्वसाध्यसाधनसमर्थः किमायातं तद्वलवतः कालभेदे भेदसाधनस्य । नहि वृषभस्यादोहयोग्यत्वे धेनोरपि तथेति युक्तम् ।

अस्तु वा देशभेदेन भेदसाधनस्यापि विपर्ययवाधा बलम्, कालभेदे भेदसाध-नस्य तु किमेतावता दूषणम् ? अनैकान्तिकत्वमुपपाद्यत इति चेत् ? किमयं मन्त्रपाठः ? कदाचिज्जननसमर्थस्याजननस्यान्वयदर्शनात् रे सिन्दिग्धविपक्षव्यावृत्तिकत्वमभिमत-मिति चेत् ? तथापि किमनेन श्रमेण ? समर्थं च स्यात्, न च जनयतीतीयतैव तत्-

६. अत्रापि अ ७. ॰मेब अ ८. च अ ९. कार्यीमिति नास्ति र १०. ॰मवृत्ते. र १. जभय-स्यैक॰ अ २, तत्काल(:) र ३. चैक॰ र ४. विरोधिते र ५. तदत्कार्य॰ अ ६. ॰मावमावा॰ र ७. ॰गम्याश्च र ८, जन्मिभिर्वृष्टी र ९. क्षितिनापि र १०. स्यान्यकालकार्य॰ इति नास्ति र १. भेदे इति नास्ति र २. वृषस्य अ ३. ॰स्यानुष॰ र

सिद्धेः । देशोदाहरणेन<sup>४</sup> संशयपुष्टिः क्रियत इति चेत् ? यदि विपर्ययबाधा बलमस्य<sup>४</sup> न पुष्ट्यापि संशयमतुल्लङ्कयन्त्या <sup>९</sup>किञ्चित्, विपर्ययबाधावैधुर्ये तु संशयमात्रेणापि हेतोविपर्यासनात् किमपरं पुष्ट्या<sup>७</sup> ? यदि च तन्मात्रं विवक्षितम्, तदा विपर्ययबाधकेन निरस्तेऽस्मिन् कि पुनद्यन्यासेन ?

अथ कालदेशयोः सर्वत्र समानन्यायोपल्ब्घेरेकयोगक्षेमत्वाद् देशभेदवदेव कार्येण कालभेदवतापि न 'हेतुमेद इत्युच्यते ? तदप्ययुक्तम् । तथाहि न परमाणोः कालब्याप्तिसदृशी देशव्याप्तिरिष्यते नित्यवादिभिः । नापि विद्यु[242]दुद्द्योतस्य 'देशव्याप्तिसदृशी कालब्याप्तिरेवं 'घटादेरपीति कथं सर्वत्र समानन्यायता ? न चान्यत्र समानन्यायतादर्शनेऽपि सर्वत्र तथाभावः, प्रस्तुते वैपरीत्यसंभवे बाधका-भावात् ॥

उपादानभेदाच्च देशभेदे यदुक्तमुपादानसहकारिभावोऽवान्तर इति, तदप्ययुक्तस् । यद्यपि विकल्पे प्रतिभासमानौ शतावुपादानसहकारिभावौ भिन्नन्नाविव न वस्तु,
तथापि वस्तुनस्तत्तद्व्यावृत्तिसंभवान्नावास्तवव्यवस्था, अन्यान्यापेक्षया च न
विरोधः । यथैकस्यान्यापेक्षया पितृपुत्रत्वस्य न वास्तवत्वं, न च मे विरोधः ।
त च रूपद्वयेन कार्यद्वयस्य करणम्, येन कल्पनाभासिनो रूपयोरवास्तवत्वात् द्वयाकरणम् । यथा चैकरूपेण द्वयाकरणं तथा स्वोपादेयं स्वदेशे परोपादेयं च
परदेशे करोतीति उपादानभेदादुपपन्नोऽपि देशभेदः । यतथा नारोपितस्वभावभेदादेव
देशभेदः कार्यस्य, कि तु स्वोपादेयं स्वस्वदेशं जनयद्भिरेवार्याद् १०भिन्नदेशं सहकार्यं
कार्यमिति न्यायः । ततो न विकल्पितस्वभावभेदादेव विभन्नकालकार्यंकरणमभिन्नस्य,
बाधकसामध्यंन भेदसाधनात् । अत एव न सर्वदेशसमानत्वं कारणस्य । स्वसहकार्युपादेये हि सहकारिता अस्य, तस्य च कार्यस्य स्वोपादानदेश एव संभवात् तत्रैव
अस्य अस्तिक्र्यासामध्यं न देशान्तर इति कथमस्य सर्वः समानो देशः कुतिस्वदुपकाराभावेऽपि ?

यञ्चोक्रम्, कार्यस्यैव स काल आधारो पियमेन, हेतोस्तु स चासञ्चेति, तदिप देशसाम्येन प्रतिहृतम् । तथाहि पयेकदेशस्य एव हेर्तुभिन्नदेशानि कार्याणि करोति,

४. देशोपहरणंनु॰ र ५. बलस्य प्रष्टापि अ ६. न किञ्चित् अ ७. प्रष्टा अ ८. ॰वतेव अ ९. नाहेतु॰ र १०. विद्यञ्ज्ञोतस्य अ १. घण्टा॰ र २. ॰वास्तव॰ र ३. तादुवु (दृगु) र ४. माबो भिन्नो विधन र ५. जकारो नास्ति अ ६. ॰भाविनो र ७. कारणं र, ॰व्यकरणं अ ८. अपीति नास्ति र ९. देयस्वस्वदेश॰ र १०. ॰रेवाद्भिन्नभिन्न॰ र १. किस्पत॰ अ २. ॰काल इति नास्ति र ३. सामर्थ्यो न र ४. सहेति नास्ति र ५. आधारे अ ६ यदाहि र ७. ॰देशस्यं र

तथा एककालस्य एव भिन्नकालानि कार्याणि करोतीत्पप्राप्येव कार्यकालं देशवत्। ततस्य कदाचिज्जातनष्टोऽपि सहकार्यपेक्षया सकलकालकलितानि कार्याणि कुर्यादिति स्थाने संभूयेकार्थकरणप्रतिज्ञानिर्वाहः।

अथ देशमिप कार्यंस्य प्राप्येव जननाम्न देशदृष्टान्तसिद्धिरिति चेत्—न, पुरुषा-न्तर्भुवो े ज्ञानस्य देशप्राप्तेरभावाद् दोषस्य ज्ञानाधिकरणस्यात्मनः प्रदोषसंयोगेऽपि न ज्ञानसुखादिसंभवदेशे 'देहान्तःप्रभाप्रवेशावकाश इति काशकुशावलम्बनमेतत्। यश्चायं तद्देशत्वसाधनस्तत्कार्यत्वहेतुरुपन्यस्तः, स न स्वतन्त्रः, प्रतिबन्धाभावाद्। भावेऽपि नास्माकं क्षतिरित्युक्तम्॥

न च प्रसङ्गो भिवतुमहँति, तत्कार्यंतायाः प्रमाणसिद्धत्वेन परोपगममात्रा-भावात्, विपर्यंयपर्यवसायिताविरहाच्च । तदाहि ैन च तह्शत्वमतस्तत्कार्यत्व-मिप नास्तीति स्यात्, न चैवं शक्यम् । शक्यत्वेऽिप नास्माकं मूलप्रसङ्कयोः क्षतिः । न चोक्तदोषः, यतो जननसामर्थ्यंमन्यदा परोपगममात्रेणैव, न प्रमाणात् । विपर्यये च जननाभावः प्रमाणसिद्धः क्षणान्तरे तत्का[24b]र्यसामर्थ्यं निवतंयन् जलधरस्य \*अन्यक्रियाक्रियापक्षयोर्द्धयोरिप क्षणभङ्गः साध्यतीति सपक्षे भावान्न विरुद्धः सत्त्वहेतुरिति ॥

अन्वयाधिकारो नाम द्वितीयः पादः।

८. प्राप्यै कार्यकारणं र ९. ॰कलिकलितानि र १०. पुरुषान्तभवो र १.देश देहा॰ अ २. विरहात् र ३. न वदेदतद्दे॰ अ ४. प्रसिद्धः र ५. क्रिया॰ इति नास्ति र

# क्षणभङ्गाध्याये

## तृतीयः पादः-व्यतिरेकाधिकारः

नाप्यनैकान्तिकशङ्का, सर्वोपसंहारवत्या व्याप्तेः प्रसाधनात् । ननु विपर्यय-बाधकप्रमाणवशाद् व्याप्तिसिद्धिः, तस्य च नोपन्यासवार्ता । तत् कथं व्याप्तिः प्रसाधितेत्युच्यते ? वैतदेतदुपरिपरिप्रवमानतरलतरवृद्धिविलसितम् । तथा ह्यक्तमेतत्, कर्तुः सा न किया अत्यदापि, किं तु परिक्रया अक्रियेव वा । अत्तप्व प्रकारद्वयेऽपि क्षणभङ्गस्य सङ्गतिरवश्यम्भावस्तन्मात्रानुबन्ध इति यावत् । तच्च प्रसाधितमतः साध्येन व्याप्तेव सा अर्थक्रियाशक्तिरिति ।

नन्वेवमन्वयमात्रमस्तु, विपक्षात्पुनरेकान्तेन व्यतिरेक इति कथं लभ्यमिति चेत् ? व्याप्तिसिद्धरेव । व्यतिरेक व्याप्तिसिद्धरेव कथमिति चेत्—न, द्विविधा हि व्यप्तिः, अन्वयरूपा च कर्तृंधमः साधनवित धींमणि साध्यस्यावश्यम्भावो यः, व्याप्तिरुक्षमः साधनवित धींमणि साध्यस्यवश्यम्भावो यः, व्याप्तिर्व्यापकस्य तत्र भाव एव व्याप्यस्य वा तत्रैव भाव इति न्यायात् । <sup>४</sup>एनयोश्चैकसिद्धिनियमेन द्वितीयप्रतीतिमाक्षिपित । अन्यथा एकस्याप्यसिद्धेः । केवलं साक्षादेकत्र प्रमाण-व्यापारोऽन्यत्र नान्तरीयकतया प्रतीतिरिति <sup>६</sup>तावतैवैकव्यपदेशः । तथा च सत्येकत्र प्रमाणप्रवृत्तेः पुर्वमन्यत्र संशयः प्रवर्तमानोऽपि पश्चात्तन्या तया निरस्यते । यथा विपयंयवाधकप्रमाणवादिनामन्वयः सन्दि ह्यमानोऽपि विपक्षादेकान्तेन व्यावृत्तिवलात् निरस्तसंशयः पर्यवस्यत्यक्षणिके सर्वयाऽनुपपद्यमानेयं सत्ता क्षणभङ्गिनयतैवेति, एवं सत्तावतः प्रतिक्षणं नियतस्वभावभेदोपस्थापनात् तदभावेऽपि सत्तासंशयक्षणः पूर्वप्रवृत्तोऽपि स्वयमेव परिगलति । क्रियावता चेदवश्यं क्षणभङ्गुरेण भाव्यम्, क्षणिकत्वव्यतिरेके न भवत्येव नियतं सत्तेति ।

१. ॰बाधप्र॰ र २. सिद्धस्तस्य र ३. ॰दुपरिप्लब॰ र ४. अत्र च र ५. एतयोश्च र ६. ॰तैकैक॰ र

७. पाठोऽस्पष्टः अ ८. परिगवति र ९. संभवत्तेन निय॰ र

यदि तु तदभावेऽपि स्यात्, तदा तस्यां सत्यां नियमेन क्षणिकत्वमित्यन्वयोऽपि कथम् ? तस्मात् साध्याभावे साधनस्यैकान्तिको व्यतिरेकः, साधने सित साध्य-स्यावश्यमन्वयो वेति न कश्चिद्रथंतो भेदः। प्रमाणव्यापारस्तु मृह्यतोऽर्थतः वेति द्विधा व्यवहार: । अतएव यत्र यत्र साध्यविपर्यये बाधकप्रमाणपर्येषणा १°, तत्र साधने सति साध्यान्वयः , साधकप्रमाणपर्येषणापि तयोपलक्षिता वेदितव्या । विषयंय-बाधकशब्देन पुनरुभयसंग्रह एव। व्यतिरेकरूपव्याप्ती हि साध्यविपर्यये वाधकं साधनस्य, अन्वयरूपायां तु साध्यविपर्ययस्य बाधकं साधने सतीति। तदुभयाभावे साधनस्य साध्यप्रतिबन्धानुपपत्तिरित्ययमर्थः । अन्यथा व्यतिरेकनिश्चायकप्रमाणस्य साक्षादलाभेऽपि<sup>3</sup> यदि <sup>४</sup>साधनस्य साध्येनान्वय[25a]नियमप्रसाधकं प्रमाणमुप-दर्शयेत, कस्तस्य 'साध्यसिद्धौ प्रतिबन्धो व्यतिरेकस्यान्वयस्यापि सामर्थ्यक्षिपात्'। अन्यथा साधर्म्यप्रयोगोऽनुपादेय एव स्यात्, साक्षाद् व्यतिरेकानुपदर्शनात्। तद् यदि सामर्थ्यगम्योऽपि<sup>८</sup> न व्यतिरेकात्मा, तदाऽपि यत्र यत्र साधनं तत्र तत्र साध्य-मितोयतैव साधने सित ' <sup>9</sup>साध्यप्रत्याशाप्रयुक्तः कृती <sup>२</sup> कृतार्थः । तदभावेऽभाविन्यपि हि साधने सित <sup>3</sup> यदि तद्भावेऽवश्यंभावि साध्यं तदा फिलतः साधनस्वीकारः। तस्मात् साधनवादिना द्वयमि पर्येषणीयं विकल्पेन, वादिना चैकोऽपि प्रकारः प्रमाणसिद्ध उपदर्शयितव्य:, परसाधनेषु च व्यतिरेकवदन्वयोऽपि नियमवान् दूर्लभ एवेति वेदितव्यम् ।

अस्माभिस्तु प्रकृतसाधने नियमवानन्वयः प्रसङ्गिवपर्ययाभ्यां पौरस्त्याभ्यां द्रित एव, तौ च यद्यपि सपक्षीकृते जलभृति प्रवर्तितौ, तथापि यो यत्करणस्वभावः स तज्जनयत्येव, यो यन्न जनयित न स तत्करणस्वभावः, इत्येवं प्रवर्तमानौ सर्वमेव क्रियाशक्तियुक्तं क्षणिकत्वे नियतं दर्शयत इति सर्वोपसंहारो व्यतिरेकाक्षेपबीर्ज धूमादिवत्। यथा चाध्यक्षं धूमस्य, धूमध्वजेन व्याप्ति प्रतियतो भन बह्नेमँहानसे सत्तामनुपसंहरत् प्रत्येति, तथा जलभृति क्षणिकतां प्रतियदेव यथोकानुमानं सामान्येन क्रियावतः साधारणन्यायत्या क्षणिकतया व्याप्तिमातनोतीति। यदुक्तं

१०. ॰बर्मोषण॰ अ १. ॰न्यसाघक॰ र २. ॰दुभयभावे र ३. अपीति नास्ति अ ४. यदैव र ५. अन्वयमप्रसाधक॰ र; प्रभावक॰ अ ६. साध्यभितौ र ७. ०स्यायमानध्यां॰ र ८. ॰न्वयदर्श॰ अ ९. अपीति नास्ति र १०. साति र १. पाठोऽस्पष्टः अ २. प्रयुक्तकृतो अ ३. सतीति नास्ति र ४. फलिनः र ५. ॰बादिनि र ६. नर्वह्ने र ७. संहरता र ८. प्रतिपदेव र

प्राक् न सत्त्वादन्यदनुमानस्थिरसिद्धौ यतोऽनवस्था न स्यादिति, तदपास्तम् यथोकप्रसङ्गविपर्यययोरपि तत्साधकत्वादिति ।

यद्येवमनर्थंकः सत्त्वहेतूपन्यास इति चेत् ? ब्रूमः। कि हेत्वन्तरसत्तामात्रेण वन्ध्यं साधनान्तरं, 'ेउत पक्षीकृते तस्याप्युपन्यासात्, अधोपन्यसित्ं शक्यत्वात्, 'यदि वावश्योपन्यसनीयत्वात्, यद् वा यद्यंकारि त्ववश्यं क्षणिकमिति व्याप्तिसिद्धौ जलधरवत् क्षितिधरादैरप्यर्थकारिणः क्षणभञ्जसिद्धिरिति पक्षाः।

तत्र प्रथमस्तावत् न युक्तः, अनेकसाधनसंभवेऽपि विवक्षोपनीतस्येव परोपयोगात् । अतएव शक्योपन्यासस्वमपि नानर्थक्यहेतुः, तादृशस्याप्युपन्यासात् 
प्राग्नागरूभ्यात् । साध्यर्धामणुपन्यासश्चासिद्धौ दृष्टान्तर्धाममात्रे उपन्यासात् ।
अतएव पक्षेऽवश्यमुपन्यासापेक्षाप्यसिद्धा, तद्वलाद् व्यासिसिद्धौ संश्चायं चपलचामर 
इत्येतावतेव साध्यसिद्धेः । अन्तिमस्तु दोषः सर्वत्र सर्वोपसंहारवत्यां व्याप्तौ असिद्धायां शङ्कामवकाशयित, न च तत्र विपर्ययवाधकस्यापि विशेषः, केवलं सामान्येन क्रियावित अणमङ्गित्या । व्याप्तेः सिद्धेऽपि विशेषे प्रवृत्त्यधिनः सच्चेदमित्यवश्योपन्यसनीयत्वादिति कमत्र निबंन्धेन ? ननु तथापि दृष्टान्तर्धामणि तावत्तदनुमानमवश्याध्यणीयं व्याप्तिसाधनाय, [25b] तदेव च शणमङ्गसाधनं स्वधिमणः,
एवं सित साध्यर्धमिण्यपि तदुपन्यस्यैव निर्वृतिरालम्ब्यताम्, किमियता प्रयासेन
विभागेन तदनुमानात्रतारणम् ? तेन च व्याप्तं सत्त्वं प्रतीत्य सत्त्वात् "पद्धे क्षणभङ्ग
इति ।

यद्येवं विषयंयवाधकप्रमाणवादिनोऽपि समानः पर्यनुयोगः, तेनापि यद् यदा यज्जननस्वभाविमित्यादिप्रयोगस्य व्याप्तिसिद्धावपेक्षणात्, साध्यधीमिण सामध्यान्पपायाञ्च तस्य । तस्मात् प्रतिपत्तुः प्रवृत्तिभेदमाश्चित्य विभागोऽत्र कर्तव्यः, यो हि प्रतिवस्तु यो यज्जननसमर्थः इत्यादिकमवतारयत् क्षणिकतापरीक्षणक्षमः, तस्य तत एव क्षणभङ्गसिद्धिः किमन्यहेतुना ? एवं परप्रतिपादनेऽपि प्रत्येकवस्तुषु तथैव साध्यतः कृतमन्यहेतुपन्यासेन । यस्तु तदपेक्षया प्रतिबुद्धबुद्धिः स एकत्र तत्साधनव्यापारेण

९. चिप (? वापि) र १०. ०मुभयस्वीकृत तस्या० र १. यदि वा (?) २. यदर्थकानि र २. हि पक्षोप० र ३. योगी (? गि)ता र ४. ०स्योपन्या र ५. प्राक् र ६. ०वासर० अ ७. असिद्धायामिति नास्ति र ८. विपर्यान्नाकस्यापि अ; विपर्यवा(१य)वाघक० र ९. केवल० अ १०. ०भङ्गतया अ १. वकारो नास्ति ज २. सत्त्वातयाक्षण० र ३. ०मनवता० अ

न्यायेन सर्वस्य कियावत इयमेव गितिरिति क्षणिकतया तद्व्याप्तिमनवधारयन् प्रत्येकं तन्त्यायावतारणप्रयासमनाविशक्षेव यथा स्वयं यं यमर्थिकयासमर्थं पश्यित, तं तमस्थिरं स्थापयतीति सत्त्वहेतोरुपयोगः, तथा परप्रतिपादनेऽपि तन्त्यायसिद्ध-व्याप्तिकं सत्त्वमेव व्यापारयतीति न दोषः । तदत्र प्रतिवस्तु तन्त्यायावतारणप्रयासः असद्ध एव । अगितकतया त्वाद्यः प्रतिपत्ता तमेवाश्ययेत् । द्वितीयस्तु सप्रज्ञतया एकत्र प्रवृत्तेन तन्त्यायेन झिटत्येव क्रियामात्रमस्थैर्थपरतन्त्रमवधारयन् सत्त्वेनैव परमिप प्रतिपादयित, न तु तन्त्यायस्य क्षवित् क्रियावित क्षणभञ्जसाधनसामर्थ्यं प्रतिपादयित, न तु तन्त्यायस्य कवित् क्रियावित क्षणभञ्जसाधनसामर्थ्यं प्रतिपादयित, नापि सत्त्वादिसाधनबन्ध्यतैव, साध्यधीमण्यप्रवितिततन्त्यायप्रत्युपन्यासा-दित्यरुं वहना।

तदेवं व्याप्तिव्यापकस्य व्याप्यवित भाव एवेति कर्नुधर्मान्वयरूपव्याप्तिसंपादित-सामर्थ्यादेव सत्त्वहेतोः क्षणभङ्गिसिद्धिरप्रतिहतेति किमत्र विपयंये वैवाधकप्रमाणोप-न्यासेनेति सर्माधितम् ? अत्तएव तदुपन्यासाशक्यतापि न पीडयित , विपर्ययस्यैव बाधकेन साध्यस्य सिद्धत्वात् । शास्त्रेऽपि प्रथमनियमे च व्याप्तिरन्वयरूपा बीजादि-वदनेकान्त्यिरहारव्याजेन विस्तरतः प्रसाधिता । स्फुटतरमनुद्भेदात्तु व्यतिरेकलक्ष-णायाः परिकरमात्रमेतदारोपयित लोक इति ॥

अत्रापि तीर्थिकवचनविक्रान्तिकृतं कौतुकमस्ति व्यतिरेकरूपायामेव व्याप्तौ ।

तदापि

नाप्येकैव विधाऽन्यदापि

कि त्

परकृद् , वा भवेत्

स्थिराभिमतस्यान्यदा पूर्वं पश्चाद् वेति क्रमनिर्देशः।

नैव क्रिया वा भवेत्

अन्यदा नैवेत्यवधारणान्न पूर्व नापि पश्चात् क्रियेत्यक्रमनिर्देशः, यदि तु प्राक्

४. न्यायेनेति नास्ति अ ५. यं यिमिति नास्ति र ६. समर्थः र ७. यदाज्ञतया अ

८. ॰मानर्थ्यं अ ९. पाठोऽस्पष्टः अ १०. प्रवर्तित न्याय॰ र १. बिधक र २. पीडित अ

३, साघ्यसिद्धः र ४, बीजादिनेकान्तपरः र ५, किन्न र ६, क्रत्वा र ७, व्णानुपर्वे अ

पश्चाद् वा स्यात् कदाचित् क्रिया, तदा क्रम [26a] एवेत्यसङ्गीर्णमनयोर्लक्षणमाख्यातं भवति । यद्यपि चैकस्या एव समसमयां क्रियामपेक्ष्य यौगपद्यं भिन्नसमयमपेक्ष्य क्रमः, तथाप्यपेक्षणीयभेदादसङ्कर<sup>८</sup> एव पितापुत्रवत् । अक्रियाग्रहणेन च <sup>६</sup>वस्त्वभाव एव वा सर्वथास्तु, क्रियाशून्यं वा स्वरूपमवशिष्यतां मतभेदेन, नात्र निर्वन्धः। तत्र नाप्येकैवेति पूर्वपरयोरेकत्वमात्रविवक्षया जातिनिर्देशः, पूर्वा परा वा पुनरेकानेका वा किया स्यात् । एकदा क्रियापक्षे वोभयमप्यक्रमशब्दवाच्यतां नातिपतित। तत्राप्यनेकक्रियैव तात्त्विकी, पुञ्जात्पुञ्जोत्पत्तेस्तात्त्विकत्वात् । शिङ्कामात्रेणानवक्छप्या वा एककियाभिधानम् । अतएव यौगपद्यशब्देन तस्याप्युपलक्षणादक्रमसंगृहीत एवार्थो यौगपद्यपदेऽप्यवगन्तव्यः शास्त्रे । एतस्य च कार्यगतस्य प्रकारद्वयस्य कर्तुः क्षणभङ्ग एव सङ्गतिरित्यत्यन्तीभावावधारणया४ वृत्त्या नित्याद् व्यावृत्तिरुका। प्राधान्येन क्षणभङ्कसङ्क्रतिरित्यक्षरं तु नित्यादिव क्षणिकादिप सा व्यावत्तः । शक्नोति लक्षयितुम् । अथवा व्याप्यस्य वा तत्रैव भाव इत्यनुकरणार्थम् । एतेन नित्यस्य क्रमयौगपद्याभ्याम् अर्थिक्रियाविरोधात् तल्लक्षणं सत्त्वमवहीयते, अतः क्षणिकत्व एव विश्राम्यति तेन व्याप्यत इति क्रमयौगपद्यलक्षणव्यापकानुपलम्भाद् विपर्यये बाधकात् सत्त्वस्यार्थ-कियाशिकलक्षणस्य क्षणिकत्वेन व्याप्तिसिद्धिरित्युक्तं भवति । तत्र कर्त्धमों यदार्थ-किया, तदार्थिकिया शक्तिरिति वा व्यवहार एकार्थः। केवलं कमंधमंस्य कमयौग-पद्माभ्यां व्याप्ती कथं कर्तधर्मस्य व्याप्तिव्यवहार इति स्यादाशङ्का। तत्रापि क्रमाक्रमिक-कार्यविषयतया व्याप्यमाना कारणशक्तिः क्रमाक्रमव्याप्तेत्युच्यते व्यवहारलाघवार्थ-मिति ॥

एतेन कृत्वा करणलक्षणं क्रममाश्रित्य क्षणिकादयं क्रमो निवर्नियतुं शक्य इत्यसारप्रबन्धं त्रिलोचनचोद्यं े निरस्तम् । अर्थकियाविरोधादित्यत्र चार्थक्रिया कर्तृ-धर्म एव वेदितव्यः, तल्लक्षणं सत्त्वमिति वचनात् ।

अथवा लक्षणमुपलक्षणं न स्वभाव इति कर्मधर्मोऽप्यस्तु । तदत्र पक्षे क्रमा-क्रमाभ्यामुपलक्षितार्थकिया नित्यस्य विरोधीत्यर्थः । प्रथमपक्षे तु कमाक्रमेणोप-लक्षितार्थकारित्वं नित्यस्य विरोधीत्यर्थः । क्रमयौगपद्याभ्यामिति तु <sup>३</sup>विशेषणान्न

८. ० इय यौगपद्यित्वतः क्रमस्त्वयाप्यपे॰ इति भागः पितः र ९. वस्तुभाव र १०. ०रैका वा र १. ०तार्याति अ २ ०पात्रेणा॰ र ३. तस्या अप्यप॰ र ४. ०न्तन्तीभा॰ र ५. साध्यावृत्तिः र ६. ०म्यत्तेन र ७. ०रितौत्यु॰ र ८. धर्मधर्मस्य र ९. शक्येति नास्ति अ १०. ०चनार्धं अ

१. तल्लक्षण....वचनादिति नास्ति र २. नित्यस्येति नास्ति र ३. ०पणान्नयों (?) हो॰ अ

शेषाभ्यनुज्ञाशङ्का, हेतुत्वार्थमुपादानात्। यस्मात् कमाक्रमाभ्यामेवार्थिकया ततो<sup>४</sup> नित्यस्य विरोधिनी, क्रमाक्रमातिकमादित्यर्थात्॥

कः पुनरत्र विरोधः ? न तावत् सहानवस्थानमुभयोवस्तुत्वप्राप्तेर्नित्यं सदेव स्यात् $^{\mathbf{v}}$  ।

नापि द्वितीयः । नित्यं हि तद्विपरीतेनानित्येन विष्येतः । क्रमाक्रमध्यासा विषयं अन्यंक्रिययेव विष्येत इति चेत् ? प्रमाणवळीन नित्येऽत्यन्तं 1 तस्या वाधसाधनाद् विरोध एव प्रमाणान्तरवाधाद्वेति वचनात् । वस्तुतस्तु परस्परपरिहार एव निष्ठास्यित । कि [26b] पुनः प्रमाणं अक्षणिकेऽर्थिक्रयावाधकिमिति चेत् ? यद्यत् क्रमयौगपद्यवत्यामर्थिक्रयायां नोपयुज्यते तन्नार्थिक्रयाशक्तम्, यथा हिरपदार-विन्दम् । नोपयुज्यते च नित्याभिमतो भावः क्रमाक्रमधिमिण कर्मणीति व्यापकानुपर्कम्भः । न हि क्रमाक्रमाभ्यामन्यः प्रकारोऽस्ति, येनार्थिक्रयासंभावनायां ताभ्यामव्याप्तिसस्या भवेत् । तस्माद्यंक्रियामावानुबद्धतया तयोरन्यतरस्य प्रकारस्य उभयोरमावे चाभावान्ताभ्यामस्या व्याप्तिसिद्धिरिति पक्षीकृते तयोरभावे चार्थिक्रयाशक्त्यभावसिद्धौ नानेकान्तस्तावत् ।

तत्र यत् शङ्करः क्रमाक्रमाभ्यामर्थाक्रयानिषेधे प्रकारान्तरेण संभावयन्नाह—
न च तृतीयस्य प्रकारान्तरस्याभावसिद्धिः, विशेषनिषेषस्य शेषाभ्यनुज्ञाविषयत्वादिति,
तिश्वरस्तम् । "हेतुःवार्यवचनेन यत्तृपलभ्यस्वभावत्वे नात्यन्ताभावसिद्धिः पलभ्यस्वभावत्वे नात्यन्ताभावसिद्धिः पलभ्यस्वभावत्वे त नात्यन्ताभावसिद्धिः पलभ्यस्वभावत्वे त नात्यन्ताभावसिद्धिः पलभ्यस्वभावत्वे त नात्यन्ताभावसिद्धिः पल्यस्यभावत्वे त् नात्यन्ताभावनिश्चयस्तिनिमित्तायोगादिति विष्ठवते ? तत्र यद्यादरः, हन्त हतः "प्रकारयत्तापरिच्छेदद्वारेण तत्त्वव्यवस्थाननिबन्धनः स्वर्गापवर्गमार्गानुष्ठानभेदः ।
यदा हि प्रकारद्वये तृतीयः शङ्कथते, त्रये चतुर्थं अतुष्टयादौ पञ्चमादिः, तदा सर्वत्रानन्त-"
प्रकारत्वे "प्रकारद्वयत्रयादिनियमकृतं तत्त्वव्यवस्थानं कुतः", यथा चत्वारि प्रमाणानि,
पट् पदार्थाः ? यदा च प्रमाणप्रकारशतमन्यदिष संभाव्यते, तदा चतुर्भियंत्र सिद्धं
तदस्येन सिद्धं, चतुःसिद्धं चान्येन बाधितमिति कर्षं तद्द्यरेण तत्त्वव्यवस्थितः ?

४. •िक्रयातो र ५. न्स्यात् र ६. नित्येना॰ र ७. विरुप्यत॰ र ८. वार्थ॰ र ९. ॰िक्रयैव र १०. तस्या इति नास्ति अ १. मिष्टस्येति र २. क्षणिके॰ अ ३. यदा र ४. ॰ भती अ ५. • १ भावार्थ॰ र ६. नानेकान्तम्भवेत् र ७. ॰त्वे च र ८. घटादि॰ र ९. ०ति विष्ठवते इति नास्ति र १०. ॰रेयता॰ र १. ०शानिमित्त र १० द्वये र ३. स्थास्थानं र ४, व्यवस्थितिः र

एवं यदार्थसहस्रे द्रव्यादिव्यतिरेकिणि सिध्यति तत्त्वपरिनिष्टाविप्रवात्<sup>४</sup> किमभ्युदय-निःश्रेयसयोर्वात्माऽनुष्टेयमस्तु<sup>द</sup> ? कथं चानित्यस्य<sup>®</sup> ज्ञानकारित्वाकारित्वपक्षौ दूषयित्वा<sup>८</sup> निर्वृतमनेन स्वयमेवं प्रकारेण<sup>९</sup> प्रकारशतस्य निषेद्धमशक्यत्वात् ?

किं च पशबोऽपि यदयुक्तं पश्यन्ति न तदैव तदाचरन्तीति कथमनेन साहसिमद-मनुष्ठितम् १° ? अनुपल्रब्धेर्वृश्यिवशेषणापेक्षाभ्यां प्रकारद्वेतं नियम्य क्रमाक्रमाभ्यां द्वैतिनराकरणं नाम, प्रकारान्तरस्योपदर्शयितुमशक्यत्वादिति तु क्रमाक्रमेऽपि द्वैत-वादिनां नाशक्यम्। तस्मात् किमप्ययं जल्पमहोदिधनामपरिपुष्टये विचेष्टताम्, एकनिषेधेनापरिविधाने तावदशक्याभिधानः प्रकारान्तरसंभवः ?

किं च एककालक्रियानन्तरं क्रियान्तरस्य भावे क्रमध्यवहारोऽभावे चाकम इति भावाभावयोरिप तृतीयशङ्किति महत्तािककत्वम्, तदलं निर्वन्धेन। स्थितमेतत् क्रमाकमाभ्यामर्थक्रियाशक्तेर्व्याप्तिरेवेति।

यदिप त्रिलोचनः कश्चित् सहकारिप्रत्ययः प्रत्यक्षः। परोक्षश्चेतरः। [27a] ततः प्रत्यक्षपरोक्षसहकारिप्रत्ययसाकल्यमसर्वेविदा प्रत्यक्षतो न शक्यं प्रत्येतुम्। तथा च सित सादृशसहकारिप्रत्ययसाकल्यवतः क्रमयौगपद्यस्यात्यन्तपरोक्षत्वात् तेन व्याप्तं सत्त्वमिप परोक्षमेवेति कथं प्रतिबन्धः प्रत्यक्षेण् सिध्यतीत्याह, तदिप निष्पयोगम्। कार्यधर्मो हि क्रमाक्रमौ प्रतिपादितौ । ततः कारणसामग्रचाः साकल्यासाकल्यनिश्चयाभावेऽपि क्रमयौगपद्यनियमः कार्याणामध्यक्षगोचर् एव। एकदैव कार्योत्पत्तिरन्य-दापि नेति कथमगोचरः प्रत्यक्षस्य ? तदापि हि कार्यमेकमनेकं वा स्यात्। प्रत्यक्षेण वा तथा गृहीतमनेकसंभवेऽपि चैकं गृहीतमस्तु, सर्वथा क्रमाक्रमाभ्यामेव व्याप्ता कार्यानिष्वितिरिति सिद्धमेतत्।

ननु क्षणभङ्गपक्षे नार्थिक्रयाप्रतीतिः, नापि क्रमाक्रमप्रतीतिरिति कथं व्याप्ति-व्यवस्था ? तथा च शङ्करः, क्षणिकत्वे सित सर्वसंवित्तीनां स्वभाविनयमेन हेतुफलयोः स्वरूपान्वयव्यत्तिरेकासिद्धौ सर्वत्र तद्भावस्यावगन्तुमशक्यत्वात्, न हि<sup>०</sup> कार्य-संवित्त्या तस्य हेतुभावे भावः प्रतीयते, तदा तस्य हेतोरतीतत्वात्। नापि हेतुसंवित्त्या

५. निष्ठाविपूर्वात् अ ६. ०सयोर्घमॉऽनु० र ७. कथञ्च नि० र ८. दूषित्वा र ९. प्रकारेणेति नास्ति अ १०. ०ससिद्धमिद० र १. ०क्रमायित० अ २. ०वादिना शक्यं र ३. ०तास्मिका० र ४. सहकारिवतः र ५. परोक्षेण अ ६. ०मघ्यगो० र ७. ०ति अन्य० अ ८. तदपि र ९. सर्वदा र १. सर्वत्र'''अशक्यत्वादिति नास्ति र २. न च अ

कार्यस्य तद्भावे भावोऽवसीयते, तदा तस्यानुपपत्तेरेव, न चातीतानागतयोवंतं-मानेन सिद्धिरितप्रसङ्गात् । नापि कार्यंसिवत्त्यैव हेतुस्वभावसंवित्तिः, अदृष्टान्वयव्यितरेकस्यापि धूमेऽग्निजन्यत्वविनिश्चयप्रसङ्गात् । ४एतेन हेतुमात्रसंवित्त्या कार्य-संवित्तिरपास्ता । हेतुव्यितरेके तु कार्यव्यितरेकः ४स्वसंवित्तिवादिनो मनोरथस्याप्य-विषयः, तस्य हेत्वभावे कार्याभावप्रतिपत्तावुपायासंभवात् । निह तञ्च नास्ति तेन [च] प्रतिपत्तितिति न्याय्यम् । तदयं कार्यस्य हेतुसद्भावे भावं १तदभावे चाभावं प्रतिपद्य-मानोऽवस्थितं "प्रतिसन्धातारं प्रसाधयतीति । एवं च यद्यवस्थिकर्तृसिद्धः, तदा साधरणानेकान्त एव मौलः सत्वहेतुः, किमत्र विपर्ययवाधकप्रमाणोपन्यासः किर्ष्यति ? तदिनष्टी तु व्याप्तिप्रहानुपपत्तेः सन्विरधिवपक्षव्यावृत्तिकत्वमुभयोरिष । यथा च क्रमिणी हेतुफले प्रत्येतुमशक्ये एवं फले अपीति न क्रमप्रतीतिः, नािष यौग-पद्यस्य ।

यथाह स एव, नापि योगपद्यस्य, भिन्नाकारेण ज्ञानेन प्रतिनियताकाराणां यौगपद्यस्याशक्यसाधनत्वात् । न ताविद्भरेव ज्ञाने यौगपद्यं प्रत्येतव्यम्, तेषामितरेतरासंवेद्यत्वे सन्तानान्तरवत् युगपद्भावस्यासिद्धेः । न चैकमनेकाकारम्, स्वभावभूताकारभेदे भेदस्यावश्यभावित्वात् । भेदे तु विज्ञानस्याकारेभ्योऽर्थान्तरत्वप्रसङ्गे
न विषयस्य तदाकारत्वं समर्थितं भविष्यतीति ।

अत्रोच्यते, प्रतिसन्धातृस्वीकारस्तावदसंबद्धः , प्रतिसन्धयाभिमता, भिर्बृद्धिभिर्भेदाभेदिवकल्पाक्षमत्वात् । अभेदे [27b] हि स एव वा स्याद् बुद्धय एव वा ? अत्र
च प्रथमपक्षे कर्मणः, पक्षान्तरे "कर्तुरभावात् कः प्रतिसन्धानार्थः ? भेदेऽपि बुद्धिभ्यो
भिद्यमानस्य जडस्य कः प्रतिसन्धानार्थः ? बुद्धियोगाद् द्रष्टृवत् प्रतिसन्धातृत्वमिति
चेत् ? बुद्धियेत तर्हि द्रष्ट्रो प्रतिसन्धात्री चेति नियतस्वीकारे तद्धोगादन्यस्य
तथात्वमिति किमनेन याचितकमण्डनेन ? बुद्धीनां कर्तृत्वाभावादिति चेत् ? तद्द्वारेणापि तर्हि तस्यात्मनो द्रष्टृत्वादिव्यवहारानुपपत्तिः । यदि हि बुद्धिहेतोः फलस्य
वा द्रष्ट्री स्थात्, तदानन्तर्यप्रतिनियमस्य चानुसन्धात्री कल्पिका, तद्योगात्तस्य द्रष्टृत्वं

३. अवसीयते......वर्तमानेन सिद्धिरिति भागः पतितः र ४. एतेन...हेतुब्यतिरेके इति भागः पिततः र ५. स्वेति नास्ति र ६. तज्ब....भावं त० इति नास्ति र ७. प्रतो० अ ८. मौल इति नास्ति र ९. ०प्त्यासः....निष्ठाविति नास्ति १. नास्ति र २. ०प्त्य शब्यं० र ३. ०प्तर एव र ४. युगपद....मनेका० इति नास्ति र ५. तद् भेदस्या० र ६. अत्र...संबद्धः इति नास्ति र ७. ०भावात्...बुद्धि० इति नास्ति र ८. किमनेन ...मण्डनेनेति नास्ति र

प्रतिसन्धातृत्वं वोच्यत इति स्यादिष । प्रतिविषयमलब्धविशेषायां च बुद्धौ संबन्धोऽिष न विशेषं व्यवहारियतुमीशः, अधुना निबन्धनाधिगन्ता, अधुना फलस्य, इदानीं प्रतिसन्धातेति । तथाविधबुद्धिगतविशेषस्वीकारे तु किमपरेण के कर्तव्यम् तावतेव पर्याप्तत्वाद् व्यवहारस्य । स्थिरात्मानमन्तरेण भ सेव बुद्धिनं स्यादिति चेत् ?

केनैवं प्रतारितोऽसि ? अहो मोहमाहात्म्यं यदीवृशानिप परवशीकरोति । तथाहि नेदिमदमन्तरेणेति । यदुच्यते तत् खल्वन्यत्र प्रत्यक्षानुपलम्भाभ्यां सामर्थ्यावन्धारणे सित युज्यते, वह्नेरिव धूमे । चक्षुरादिवद् वा दृष्टकारणसामग्रचे श्वार्यादर्शने पक्षाद् दर्शने च किश्चिदन्यदपेक्षणीयमस्तीति सामान्याकारेण । आद्यः पक्षस्तावन्नास्तीति व्यक्तम् । द्वितीयोऽपि न संभवी । निह्न कारणबृद्धिसमनन्तरं कार्यबृद्धौ सत्यां निश्चयप्रवृत्तस्य इदमस्यानन्तरं दृष्टं मयेति प्रतिसन्धानमदृष्टपूर्वं, कदाचिद्, यतोऽन्यस्य सामर्थ्यपरिकल्पनं स्यात् । एवं स्मरणमप्यनुभवात् कृतिश्चत् परम्परया शक्तिपरिणामद्वारेण, कृतिश्चत् साक्षात् तत् परिपाकवलादिति ।

<sup>३</sup>अन्यस्यानुभवे तर्हि कथमन्यस्य न स्मृतिः। अन्यस्येति न संबन्धी सिद्धश्चोद्यं किमीदृगम्॥

अनुभवादिभ्यो <sup>४</sup> भिन्नसंबन्धिसद्धधिकरणिववादप्रक्रमे तमेव सिद्धमास्थाय पर्यनुयोग इत्यसंबद्धमेतत् । तिसद्धौ हि विवादपर्यवसानात् का परापेक्षा ? तस्मादन्यस्यिति विवादपदत्वादपनीयानुभवे कथं न स्मृतिरिति "परिशिष्यमाणं न प्रकृतोपयोगि । एवं तु युज्यते चोद्यार्थः । <sup>६</sup>यहे्हसंबद्धोऽनुभवस्तदन्यत्र देहे कस्मान्न स्मृतेष्दय इति ? एवं च "वदता यत्क्षेत्रसम्बन्धि बीजं तदन्यत्र क्षेत्रे कि नाङ्करजन्मेत्युक्तं भवति । स च कुतस्त्यो न्यायः ?

ननु कार्यकारणभावमात्रादनुभवस्मरणयोर्न काचिदपरा प्रत्यासित्तः, न च कार्यकारणभावेऽयं नियमो, यदाधारमेव कारणं तदाधारमेव कार्यमिति, विषयादत्यन्त-दूरेऽपि ज्ञानकार्यदर्शनात्। एवं तिंह नाङ्कुरस्यापि कार्यतामात्रादपरा प्रत्यासित्तिरिति ज्ञानिमवाङ्कुरं दूरेऽपि बीजं जनयेत्। ननु बीजारिम्भणः [28a] एव परमाणवः केचिदङ्करे समवायिकारणतां प्रतिपद्यमानाः कथं क्षेत्रान्तरेऽङ्कुरमुत्पादियनुमीशते ?

९. किमपि परेण र १०. ०नन्तरेण० र १. ०णैवेति र २. सामग्रघो र ३. अन्यन्या अ, अस्या र ४. ०सिद्धाधि० अ ५. परीति नास्ति र ६. सम्बन्धे अ ७. वपता अ

भवतस्तु तथाविषप्रस्यासत्तिविरहात् । विज्ञानािदना साधारणं कार्यत्वमस्येति दूरेऽपि जननप्रसङ्गोऽनिवायं इति चेत् ? कस्मात् पुनरङ्कुर एव कार्यं वीजपरमाणवः समवािय-कारणतां प्रतिपद्यन्ते न ज्ञानादौ, कार्यत्वेन सर्वेषामेकरसत्वात् ? ततः सर्वेषामङ्कुरवत् तद्देश एव जननं, ज्ञानािदवद् वाङ्कुरस्यािप दूरे जननं, कार्यत्वेनािवशेषात् , तद्वदेवाङ्करेऽपि निमित्तकारणत्वाद् बीजस्य ।

ननु यत्रैव कार्ये बीजपरमाणवः समवायिकारणतां प्रतिपद्यन्ते स एवाङ्करः, तत् कथमङ्करादन्यत्र तेषां समवायिकारणता १° चोद्यते ? एवं तर्हि कार्यत्वेनैकरसत्या समवायिकारणताया दुष्परिहरत्वादङ्करैकरूपत्वं सर्वेषामेकदेशता च रेप्रसह्यायातेति स्थाने फलितं परिहारप्रत्याशया। यदि च कार्यत्वेन ३ सर्वेषामविशेषः कार्याणाम्, कारणानामपि सर्वेषां कारणत्वेनाविशेष इति विश्वस्य वैचित्र्यमत्राणम्<sup>४</sup>। तस्मात्कार्यत्वे सत्यपि न रोतिरेकैव सर्वेषामिति । यथा र निसर्गमेदात् कचित् किञ्चत् । समवायिकारणत्वेन कचिदसमवायिकारणत्वेन कचिन्निमित्तकारणत्वेनोपयुज्यते भवतः, तथास्माकमपि किञ्चित् कार्यं समानदेशमेव हेतुरुत्पादयित, किञ्चिद् व्यवहित-देशम्, कार्यं च किञ्चिन्नियमेन हेत्देश एवोत्पत्तिधर्मकं किञ्चिदन्यथा। तथैकत्र कार्ये प्रत्यभिज्ञासंभवो नान्यत्र कार्यत्वाविशेषेऽपि दीपान्तरवत् ज्ञानवचच । तादृक् कार्या-पेक्षया च यत्र भवतः समवायिकारणव्यवस्था, तत्रोपादानकारणव्यवहारोऽस्माक-मात्मादेरन्यत्र । तथाविधहेतुफलपरम्परायां च एकत्र सन्तानव्यवस्थानमन्यत्र सहकारित्वमात्रमिति प्रक्रियाभेदेऽपि कार्यद्वैतं तादृग् 'निसर्गसिद्धमस्तीति भवतोऽप्य-शक्यमतिक्रमितुमिति स्थितमेतत्। तथाभूतभेदसंभवे च <sup>२</sup>यत्कार्यकरणाधिकरण एवोत्पत्तिधर्मकं तत्कथमितरत्रोत्पद्यते ? कारणं वा स्वाधिकरण एव शक्योत्पादनं कार्यं कथमन्यत्र जनयेत् ? तदयमनुभवोऽपि स्वाधिकरणजन्यं स्मरणमङ्करमिव बीजात् र कथमन्यत्रोत्पादयेत् ? स्मृतिर्वानुभवाधिकरणिनयतोत्पत्तिरङ्करवत् कथमन्यत्रोत्पद्येत, यतो देहान्तरे स्मरणप्रसङ्गः चोद्यमवकाशमासादयेत् ? आत्मवादे तु दुष्परिहरमेतत्, व्यापिनस्तस्य तेनैव स्मृतिजननरूपेण देहान्तरेऽपि स्थानात्। अदृष्टाश्रयणं च नित्य-स्यैवेति । बीजाङ्करवदनुभवस्मरणयोर्न्यायो नान्यवदिति कथमवगन्तव्यमिति चेत् ?

८. त्विति नास्ति अ ९. कार्यत्वे विदो॰ अ १०. ॰कारणं र १. देशभाव(?) अ २. प्रसज्या॰ र ३. सर्वेषां सिव॰ र ४. मात्राणं अ ५. तथा र ६. किञ्चिदिति नास्ति अ ७. वयचिदसमवायि-कारणत्वेनेति नास्ति अ ८. तत्रैकत्र र ९. त्वान(ल)वच्च र १०. तथाविधफलः अ १. निसिद्ध॰ र २. ॰कार्यं कारणा॰ र ३. बीजात्मा र ४. स्मरणन्यायो र

बीजाङ्क्रुरयोरिप स न्यायस्तथादर्शनादेवावसीयते<sup>४</sup>, तथा नियमदर्शनं चानुभवस्मरणयो-रप्यस्ति, न ह्यन्यदेहेऽनुभवविति [28b] अन्यमूर्तिः स्मृतिमती नाम ।

ननु देहः कथमनुभववान् ? तदाधारतया तत्कारणतया तेन सह समानकारणतया वा संबन्धिविवक्षास्तीति न क्षतिः । िकं चात्मनोऽपि कथमनुभववन्त्रम् ? समवायव्राविविविद्यात्रितं चेत् ? ननु समवायोऽपीहेतिवृद्धिहेतुरिष्यमाण इहेतिवृद्धित्वन्धनकल्पन् एव । अस्ति चेह शरीरे वृद्धिः, अतः किं न समवायकल्पनापि ? अयुतिसद्धन्त्वाभावात् शरीरबुद्ध्योः पृथगेव प्रतीयमानत्वादिति चेत् ? ननु पृथवप्रतीयमानयोरिहेद्दमिति प्रतीतिनियमः, उपर्यधोभावेन हि भावद्वये परिदृश्यमाने परस्परासङ्करेण सप्तमीप्रथमयोनिर्देश उपपर्थते, यदा तु पृथग्दर्शनमेव नास्ति तदा कथिमहेदिमिति भेदेन निर्दिशन् प्रेक्षावत्ताया न हीयते ? समवायविषये किनदिप भेदस्यादृष्टेरिति चेत् ? अतएव स्वयमिहेति वृद्धि विकल्पमात्रत्वेन इच्छ्या के भिनर्वर्तनयोग्यामुत्पाद्य समवायो नाम कल्प्यते ।

इहेति बुद्धेः समवायसिद्धिरिहेतिधीश्च द्वयदर्शने स्यात् । न च कचित्तद्विषये द्वयेका स्वकल्पनामात्रमतोऽभ्युपायः ॥

तेन <sup>२</sup>चासंविद्यमानस्यैवात्मनो वृद्धिमत्ताव्यवहार इति बन्ध्यापुत्रेण तुरगशृङ्गस्य <sup>३</sup>खोलिघटनवृत्तान्तमनुहरति । यत् खलु यावतोपयोगेन<sup>४</sup> कल्पितं तावत उपयोगस्य अन्येन सिद्धिरेव तस्याभावः, सिद्धश्चात्मनोऽपि स्मृत्याद्युपयोगोऽन्यथेति । तस्मात् नैक-कायस्थोऽनुभवः कायान्तरे स्मरणकरणाय प्रभवति ।

नतु क्षणिकत्वे देहान्तर एव स्मृतिरुदयात् कथिमदं शक्यपरिहारम्, जन्मान्तर-परिग्रहे वा ततः सन्तानान्तरत्वेनाभिमतेऽपि देहे कि न प्रसङ्गोऽन्यत्वस्याविशेषादिति चेत्? ईदृशं देहान्तरं स्मृतिजननमात्मनोऽपि दुष्परिहरम्, ततोऽन्यत्रापि तत्थ्र-सङ्गोऽन्यत्वस्याविशेषादिति समानम् । यद्यपि च भक्तयस्य क्षणिकत्वं नेष्टम्, आशु-नाशित्वं पुनस्तैरिष्टमेव, ततः समानो दोषो यद्भयादात्मवादस्वोकारः । अथात्मवादे तस्यात्मनः कर्मणाभिसंस्कृत एव देहे स्मृतिजननमिति न दोषः, नैरात्थ्यवादे तु कस्य तत् कर्मं ? शारीरातिरिका हि बुद्धिरेव क्षणिका संभवति । अतएव च न कर्तृक्षणस्य

५. ॰दर्शनादवसी॰ र ६. अवित अ ७. बुद्धिवतः र ८. विपक्षे र ९. ०स्यापि दृ॰ अ १०. इच्छानि॰ अ १. निवर्त्तमान॰ अ २. वा र ३. स्यारवीणि॰ र ४. ०योगिन अ ५. कार्यक्षणि॰ र

तत्कमंसुखदुःखादि संवर्तनीयम्, तस्य तदुपभोगाभावात्। यस्य च क्षणस्योपभोगः सोऽकर्तेति कृतनाशाकृताभ्यागमदोषस्त्वितिरको भवतु, न तु कस्यचित् कर्मसिद्धियंतः प्रकृतदोषपरिहारः स्यात्। न च सन्तानोऽपि गीयमानो भिन्नः कश्चिदस्ति। न च कर्मापि भिन्नं भवतामस्तीत्यभित्ति चित्रकर्मं॥

अत्रोच्यते । कर्तृक्षणस्य तावत् तत्कर्म तत्फलोपभोगाभावेऽपि नापह्रवसहम् । निह 'दाहादिकमकुर्वतो[29a]त्पादितेन विह्नना तद्वान् न भवति नरः। अन्तिम-क्षणस्यापि तत्कर्मापकारकतया संबध्यते परम्परया, तत<sup>र</sup> एवोपभोगभागित्वात्। एककालता तु कार्यकारणयोरिप न संभवति, संभवति च मेरुमन्दरयोः। तस्माद्प-कारद्वारकमेव भेदे तस्येदमिति घटनम्, स चोपकारोऽन्तिमस्य तत्कृतो महानस्ति, तन्मध्यवितनां च तत्सन्तानवितनां क्षणानां तादुगन्तिमक्षणप्रसूतिसामथ्यं साक्षात्परं-परया वा, उतत एव कर्मण इत्युपकारद्वारक एव तेषामपि तत्सम्बन्धः। एवं च सर्वेषां कर्मसम्बन्धव्यवस्थितौ स्थितायां तत्कर्माधिपत्येनोपनीयमान<sup>8</sup> एव शरीरे तत्कर्माभिसंभूतानां <sup>४</sup> बुद्धिदेहक्षणानामुदयः, नान्यत्र तादृक् प्रत्यासत्तेरभावात् । कर्म च कामं न भिन्नमस्ति व्यतिरेकीव(?च) निर्देशोऽपि व्यवहारानुरोधेन । यस्तु प्राक्तनः कर्मसंबद्ध इत्युच्यते क्षणः, स ताद्ग् विशेषभूतो<sup>७</sup> जातः, यतः पर्यन्ते तत्फलोप-भोक्क्षणप्रसवसमर्थसन्तानसंभवः, तदनुरूपशरीरसन्ततिसंभवश्च। तत्राद्याद् विशिष्टाद् यौ बुद्धिदेहक्षणौ 'अल्पतमविशेषयोगिनावुपजातौ' संभूयोत्तरावल्पतर-विशेषी जनयतः, तौ वचाल्पविशेषावृत्तरौ जनयत इत्यनया दिशा तावच्छक्तिलक्षण-विशेषप्रकर्षस्तरतम।दिभावेनोपचीयते यावदन्तिमजननसमर्थोदयस्ततोऽन्तिम इति । एकसामग्रवधोनतया परस्परानुबद्धयोर्बुद्धिदेहयोरन्यपरम्परां प्रति विशिष्टयोर्नैकव्यति-रेकेण द्वैतीयिकशङ्कावकाशः। जन्मान्तरपरिग्रहेऽपि तदायुःसंस्कारक्षीणे क्षीयमाण-मूर्तिक्षणान्तरसहकारिणा मनःक्षणेन <sup>४</sup>जनितं तस्यानुरूपं वपुरन्यत् पूर्ववन्मनसः साहायकमातनोतीति न देहान्तरे स्मृतिभोक्तृत्वचिन्तावकाशः। न चात्र सन्ताननाम्ना भिन्नेन किञ्चित्, क्षणानां कर्मसंबन्धसिद्धिद्वारेणैव सन्तानेऽपि "सिद्धेरप्रतिबन्धात्,

६. जाभावात्.....स्योपभो० इति नास्ति र ७. न त्विति नास्ति र ८. यतः यतः र ९. ०कमं कुर्वं० र १०. परस्परपात र १. व्यकारकः ० र २. चोदकारोन्तिमस्या र ३. तदेव अ ४. नाप-नीयमानं र ५. संस्कृतानां र ६. वनुरो० इति नास्ति र ७. भूषिता अ ८. सन्तान इति नास्ति र ९. अणुतमः र १०. योगिणा अ र १. बणुत र २. चाणुवि० र ३. क्षीणे० इति नास्ति र ४. अनितस्याः अ ५. सिद्धे प्रति० र

तेभ्यस्तस्य व्यतिरेकात्। न च मुख्यतः सन्तानद्वारेण सिद्धान्तोपक्रमः, किं्तु क्षणद्वारेणेति सर्वमबदातं मूळपरिशोधनादिति॥

ध्यदुक्तम्,

यस्मिन्नेव हि सन्ताने आहिता कर्मवासना। फलं तत्रैव बध्नाति कर्पासे रक्तता यथा॥

इति, तत् स्वाभिमतसन्तानलक्षणप्रसिद्धौ ॥

यत्त् न्यायभूषणकार एतद् दूषयासाह—न, साधनदूषणासंभवात्, अन्वयाद्यभावात्र साधनम् । न हि कार्यकारणभावात् स्मृतिः कर्पासे रक्ततादिवदित्यन्वयः संभवति । नापि यत्र न स्मृतिः तत्र न कार्यकारणभाव इति व्यतिरेकोऽस्ति । असिद्ध-त्वाद्यनुद्भावनात्र दूषणम् । न हि पूर्ववृद्धयनुभूतेऽथें उत्तरबुद्धीनां स्मृतिः संभवित, ततोऽन्यत्वात् सन्तानान्तरबुद्धिवदित्यस्य हेतोः कपिसे रक्ततावदित्यनेन भन कश्चिद्दोषः प्रतिपाद्यत [29b] इति । "तदसमीक्ष्याभिधानम्, साधनार्थापरिज्ञानात् । न हीह इलोके कार्यकारणभावः स्मृती हेतुत्वेनोपन्यस्तः प्रतीयते । कि तर्हि ? कर्मवासना । वासना हि कर्मणाभिसंस्कारः । विसतं ह्यभिसंस्कृतमुच्यते । कर्मकृतो विशेषो यत्र सन्ताने उत्पादितस्तत्रेव भोगादिफलबन्धो, नान्यत्र । यत्र नासौ विशेष इति प्रतिज्ञाय कर्पासे रक्तता यथा इति वदतः संस्कारसन्तानभेदो वा हेतुरिभप्रेतः, साध्यं चान्यत्र । थे संस्कारः किलत्सन्ताने आहितः स तत्रैव फलदानयोग्यो नान्यत्र । यथा कर्पाससन्ताने बीजावस्थायां रागद्रव्ययोगजनितः पृष्पावस्थायां फलावस्थायां वा भरागं फलमुन्मीलियतुं योग्यो नान्यसन्ताने ।

संस्कारश्चायं दानादिकर्मजनितश्चित्तसन्तान इति । स्वभावहेतुरेव समुदाय-साध्यापेक्षया । संस्कारमात्रानुबन्धिनी हि तत्सन्ताने फलदानयोग्यता अन्यसन्ताने सर्वथा तदयोग्यता चेति । निमित्तान्तरानपेक्षणात् । एकैकसाध्यत्वे तु प्रथमे स्वभाव-हेतुः । द्वितीये तु विरुद्धव्याप्तोपलिब्धः, स्वाधारादन्यसन्ताने फलदानविरुद्धेन स्वाधार-

६. यत्तक्तं र ७. नकारस्त्यक्तः र ८. ॰समीक्षिता॰ र ९. वदन्तः र १०. श्चान्यज र १. रागफुळियतुं र २. पेक्षाया अ ३. वेति र

स्मृत्यादिफलापेक्षयाऽप्ययमेव न्यायः । यदि सन्तानद्वारेणेयं व्यवस्था, तदा "विद्यायोनिसंबन्धप्रसिद्धेऽपि सन्ताने प्रसंगः। ततो गुरुणानुभूतादौ शिष्यस्य स्मृत्यादिः स्यात्, एवं पितुरनुभवादौ पुत्रस्य भवेत्। नैतादृशः सन्तानोऽत्र विवक्षितः उपादानोपादेयभूतहेतुफलपरम्परारूपः। किं पुनरुपादानोपादेयलक्षणम् ? एकाधारता- नियमोऽसिति विचारकारणे ", विचारेऽपि तद्योग्यतानियमः। विचित्रा हि कार्य- कारणपरम्परोपपादिता पूर्वम्, तत्रैवंलक्षणा परम्परा सन्तान उच्यत इत्यपि सूचित- मेव । न चैवं गुरुशिष्यचेतसोः पितापुत्रमनसोवी अस्तीति नातिप्रसङ्गदोषो न्याय- भूषणीयः। सन्तानोपादानव्यवस्थयोवन्योग्याश्रयदोषः ", उपादानव्यवस्थाया-स्तदनाश्रयत्वप्रतिपादनात्।

अथवा अभ्रान्त [30a] संमतैकावसायः प्रकृतिविक्रिये उभौ हेतुफलस्योपा-दानोपादेयलक्षणम् । हेतुफलसन्ततौ इदमुपादानिमदमुपादेयिमिति प्रत्यभिज्ञाप्रत्ययेन लक्षितं वेदितव्यम् । विसभागोत्पत्तौ तु प्रकृतिरुपादानस्य विकृतिरुपादेयस्य लक्षणं स्वभाव एव । प्रकृतिविकृतितवं वा लक्षणिमिति भावप्रधानो निर्देशः, काष्ठयुपवत् काष्टाङ्गारवञ्च । अनेकोत्पत्तावि भिन्ना एव भागा उपादानम् । यथा प्रधूम उष्मा-दीनामङ्गाराणाम्, बुद्धावप्येकपुरुषप्रज्ञप्तरेकावसायः । अस्ति च विषयोपरागं विवेच्य । चैतन्यमात्रमामृशत एकपुरुषाभिमतायां सन्ततौ सैवेयं बुद्धिरित्यवसायः । देते पुन-रत्राशेषस्वरूपाननुकारात्, अनुकारसंभवेऽपि स्तम्भान्तरवदेकावसायो भ्रान्त इति न

पितापुत्रादावुपादानादिव्यवस्था। 'तदेवमुपादानादिलक्षणमनपेक्ष्य' तादृक्सन्ततौ उपादानादिव्यवस्थायां कृतायां कीदृशे' सन्ताने आहिता कर्मवासनेति जिज्ञासायां यत्रोपादानादिव्यवस्थिति भणितौ न दोषः।

यत् पुनरयमेवाह—न, सम्बन्धविशेषाभावे कारणमात्रविशेषादुपादानेतर-विभागानुपपत्तः, यथास्माकं जनकत्वाविशेषेऽपि <sup>२</sup>समवाय्यसमवायिनिमित्तकारण-विभागः संबन्धविशेषात्, न तथा तव कारणानामुपादानेतरिवभागं पश्याम इति । एतदिष दूषितमेव, कारणत्वसामान्येऽपि कार्यापेक्षया विभागस्य दिशतत्वात् । कार्य-कारणयोरन्योन्यविशेषानपेक्षणे हि संबन्धद्वारेणापि व्यवस्थादौस्थ्यमापादितम् । न च समवायः क्षम इत्यपि लेशेन सूचितमेव । तस्मान्न संस्कारसन्तानयोर्दूषणं किश्चत् ।

यद्यपि चात्र श्लोके कर्मवासनाशब्दः प्रयुक्तो न चास्यार्थः कर्पासमन्वेति<sup>8</sup>, तथापि वासनार्थोऽभिसंस्कारस्तावदन्वेतीित स एव हेतुः सूचितो ग्राह्यः । अथवा कर्मशब्देनापि क्रिया । यत्र सन्ताने यया कयाचित् क्रियया कृतोऽभिसंस्कार इत्यर्थः । एतेन व्यासिप्रदर्शनम्, पक्षधर्मस्तु प्रस्तावाद् बोद्धव्यः । ततः कार्यकारणभावं साक्षात् स्मृतौ प्रतिपादकमादाय यदुकं तत्सवं विष्ठुतम्, कार्यकारणभावाश्रयविशेषान्वियनी<sup>४</sup> तु स्मृतिरित्यनवद्यम् ।

यत्पुनरस्य साधनं न पूर्वबुद्धधानुभूतेऽथें उत्तरबुद्धीनां स्मृतिर्भवत्यन्यत्वात्, सन्तानान्तरबुद्धिवदिति, तत्रोत्ररबुद्धीनां धर्मिणीनां भिन्नस्मृतिरूपबुद्धिसम्बन्धो निषिध्यत उत \*स्मृतिरूपत्वमेव तासां वायंते, अथ स्मृत्या फलवत्यस्ता न भवन्तीति प्रतिपाद्यते ? प्रथमपक्षस्तावदयुक्तः । न हान्या स्मृतिरत्या च स्मृतिमती मितिरिष्यते अस्माभियंत्रिषेधः स्यात्, अपि तु स्मृतिरूपैव सा मितिरिति । अथाश्वस्य स्मरतो गवेक्षणकाले तद्दर्शनं े स्मृतिमद् भवतीति चेत् ? तत् किं तदवस्थाया एव स्मृतेनिषेधो [30b] विवक्षितः ? केवला तु यदि स्मृतिर्भवित तदा भवतु । नैवं चेत् ? किमनेन तर्हि उत्तरबुद्धीनामिति सहचारनिर्देशेन ? अथानुमानार्थं धर्मिनिर्देश एव इति चेत् – न, प्रकृताभिमतसाकल्यसिद्धेः सर्वयोत्तरकालं स्मृतिनिषेधस्येष्टत्वात्

९. तदेवस्य अ, ०यादा अ १०. ०मनपेल र १. व्यवस्थाया कीवृशे अ २. स सम० अ ३. ०विशेणापे० अ ४. कार्यासम्बन्धेति र ५. ०भावङ्गीयिव० र ६. ०भृतोर्घर ७. उत्तमस्मृ० र
८. ०वप्रयुक्तः अ ९. अभियन्नि० र १०. ०कालतद्द० र १. ०साकल्या० र

पक्षेकदेशासिद्धिः साधनस्य । <sup>3</sup>अथाशिक्तदशायां केवलस्मृतिकाले निषेधो नेष्ट<sup>३</sup>एव । र्त्तीह विनात्मानमुत्तरकालं <sup>४</sup>स्मृतिसंभवे बुद्धधन्तरसहचारकालेन किमपराद्धं यत् तत्रैव निषेधः ? नापि व्याप्तिविषये किश्चिदस्ति बाधकम् ।

द्वितीयपक्षे तु उत्तरबुद्धीनां स्मृतित्विनिषेधे किमनुभवस्यैव स्मृतित्वमथ रपूर्व-बुद्धीनाम् ? सर्वथा निषेधे तु कि विशेषनिर्देशेनेति पूर्ववत् ।

तृतीये तु विकल्पे एवमेव विशेषितिर्देशवैयथ्यं समर्थंनीयम् । अथ विशेषितिर्देशस्योपलक्षणत्वात् सर्वेवानुभवादन्या बुद्धिनं स्मृतिरूपा, नापि स्मृतिमुत्यादयित इत्यिभमतम् । अनुभवस्य न हि तथात्वं । निषद्धम्, तत्तोऽनुभवः स्मृतिरूपाः स्मृति वोत्पादयतीत्युभयमप्यनिष्टमासक्तम् । अन्यथाऽनुभवादन्यतया विशेषणमनर्थकम् । अन्यथाऽनुभवादन्यतया विशेषणमनर्थकम् । अनर्थकमेवास्तु, सर्वेषामेव ज्ञानानां धर्मित्वमस्तु । तदाप्यनुभवादन्यत्वं हेतुः पक्षेक-देशासिदः , अनुभवस्यैव तदन्यथाभावात् । अथोत्तरग्रहणं विवादपदत्वेन न त्वन्यव्यवच्छेदेन, अन्यासां तु बुद्धीनां बौद्धेनापि स्मृतिभावानिष्टेः । तथापि तृतीयपक्षे नेदमुत्तरम्, अनुभवस्यापि विवादपदत्वात् । नैरात्स्यपक्षे ह्यनुभवोऽपि साक्षात् स्मृतिमुत्यादयतीत्यिनष्टमेव भवतः । बौद्धस्य पुनरिष्टम् । तदयमनुभवस्य स्मृतिजनकत्वं न स्वीकर्तुं शक्तोऽप्रियत्वात्, न परिहर्तुम्, हेतोः पक्षेकदेशासिद्धेरिति ।

े अस्तु चैनमुभयपक्षेऽपि तु व्याप्तिर्न शक्या । तथा हि यस्या उत्तरबुद्धेः स्मृतित्वं स्मृतिजनकत्वं वेष्यते, तस्या यदि तदुभयप्राप्तावनुभवादन्यत्वहानिरुपपाद्यित्ं पार्यते न पर्यवस्यतु व्याप्तिस्तदन्यत्वस्य तदुभयनिषेधेन । न चैवं शक्यम् । अनुभवाद्यत्वस्यत्वहानावनुभवत्वमेव, तच्च कथं स्मृतित्वे वक्तं शक्यम् ? स्मृतिजनकत्वे च तदुच्यमानमनुभवस्य स्मरणहेतुत्वमनपनीय न विश्रास्यति । प्रतिबन्धसिद्धौ हि प्रसङ्ग-सङ्गितः । एवमुत्तरकालभावित्वादयोऽपि नाशङ्क्ष्याः, शक्यप्रतीकारत्वात् तद्वदेव । अनेकान्तस्तु हेतुदोषो व्याप्तेरभावात् । तस्माद् यदि चोद्यचुञ्चतायां भरस्तदैवं ब्र्याः । अनुभवमात्रात् कर्ममात्राद् वा स्मरणभोगादि जन्यं चेत्—भभन्नसन्तानेऽपि जन्मप्रसङ्गः, न वाभिमतेऽपि । यद् येनाविशिष्टसामध्यसामध्यं तत् तेनाविशिष्ट-फलाफलत्वम्, यथा बोजोर्वोजलज्वलनपवनादिसामग्रीद्वयम् । अविशिष्टसामध्यन्ति

२. यथा र ३. एव हि विरामो र ४. ०सम्भवेत् " र्बन्त० र ५. पूर्वेति नास्ति अ ६. भावात्यं अ ७. ०त्युभयस्य निष्प्रमाणकं र ८. ०सिद्धिः र ९. ०सिद्धिः र १०. अवस्त्व चैवं र १. न पर्यवस्यति र २. ०मवतरः र ३. जन्म अ ४. दिन्य० र

सामर्थ्यं च सन्तानद्वयमनुभवादपीति स्वभावहेतुः। अत्र च<sup>४</sup> सिद्धिः यस्मिन्नेव हि इत्यादिना द्यातेव, कर्भवासना [31a] इत्यादिना कर्पासवत् संस्कारिवशेषस्य व्यक्तमुकत्वात् । यथा प्रथमं प्रथितमस्माभिः। एवमनुभवात् स्मृतिरिति समानन्यायम्।

अथवा पूर्वोक्तहेतावयं पर्यनुयोगः, किमनुभवस्मरणादेरेव परम्परया हेतुफल-संमतस्यायं न्यायोऽन्यत्वान्न जननमिति, अथान्यस्यापि ? यदि तावत् प्रकृतस्यैवायं व्योतुकलब्धो न्यायः तदा युक्तिः काचिदभिधीयताम्, यतः सामान्यसिद्धं क्रममिति-क्रम्यायमत्र विशेषो गम्येत । सन्तानान्तरेऽदर्शनादिति चेत् ? यद्विशेषपरम्परया जननमन्यत्वे ै तदभावे तददर्शनं भवेत्, यथारक्तवीजकपिसे रागादर्शनम् । न च तावता सर्वत्राजननमिति शक्यम् ॥

द्वितीयपक्षे त्वसिद्धेरुद्भावनमेतत् । रक्ते बीजेऽन्यस्यापि तत्सन्तानभृवः पुष्पस्य फलस्य वा तत्फलरागदर्शनात् । यत् पुनः कार्यकारणभावेन स्मृतिमाशङ्क्ष्य नानात्वस्यावञ्चनादित्युक्तस्, अत्रापि त्रपा तपस्विनो एकतः क्षिप्ता तद्वचनेन, यदि संस्कृतकपित्ते कार्यं वार्येत सबँ शोभते । तदयं सामान्यसिद्धो न्यायः । पृथक्त्वेऽपि विशेषान्तरापेक्षं फलमेकत्र सन्ताने भवित नान्यत्रेति प्रकृतेऽपि वारयितुमशक्यः । स्लोकेन चानेन साधनं दूषणं वा संपादितमित्यास्तां तावत् । तत् सिद्धमवस्थितेकानभावेऽप्यनुभवभावितसन्तानसंस्कारेण स्मरणम् । न च प्रत्यक्षेणानुभवस्मरणयोः किचिदेकाधारत्वं दृष्टम् ।

यदप्यत्रोक्तम्, न, दृष्टत्वात् । तथा हि पूर्वं यमर्थमेवानुभूतवानहं तमेतर्हि स्मरामि, योऽहमनुभविता सोऽहं रे स्मर्तेति अनुभवस्मरणयोरिभन्नाधारत्वं लिङ्गसम्बन्धस्मृत्यन-पेक्षमाप्तोपदेशानपेक्षं च निश्चिनोति । न चेयं भ्रान्तिविसंवादाभावात् । सुखादेरिप प्रत्यक्षत्वमपङ्ग्वानो नाक्षजेन प्रतिबोधियतव्यः । तथा चानुसन्धानेच्छाद्वेधादीना-मप्येककारणत्वं प्रत्यक्षतो गृह्यते, यमहमद्राक्षं तमहं पश्यामीति । तं दृष्ट्वाहिमच्छामि द्वेष्मि वा । तमिच्छन् द्विषन् वा प्रयते । यतमानोऽहं तमर्थं प्राप्य सुखी दुःखी वा संवृत्तोऽस्मीति । तदेवमहिमत्येतस्मिन् ज्ञाने योऽर्थंश्वकास्ति तदिधकरणः स्मृत्यनु-

५. अत्र वार ६. युक्तमु॰ र ७. ॰द्देव॰ र ८. पीतक(?) अ ९. लेघ्वो र १०. ॰भावे तद॰ मास्ति अ १. अत्रापि इति नास्ति अ २. तद्दपि अ ३. ०त्माहं र ४. नाक्षेजे र ५. ॰मस्प्राक्षं अ सन्धानेच्छादयः प्रत्यक्षतः प्रतिभान्तोत्यतः प्रत्यक्षेणात्मा गृह्यते । न ह्यहमिति कानं सन्दिग्धं भ्रान्तं वा । नापि लैङ्गिकं शाब्दं वेति । तदिप मिथ्यापरितोषमात्रम् । तथा हि विकल्पस्तावदयमस्त्यहमेव द्रष्टा स्मर्ता चेति । न च सर्वो विकल्प आश्वासविषयः। तथा चायं चतुर्धा दिशितः त्रिलोचनेनापि ।

तत्र प्रत्यक्षपृष्ठभावी तावन्न भवति, प्रत्यक्षान्तरस्य तद्ग्राहकस्य स्वयमध्यनङ्गी-कारात्<sup>द</sup>, यस्यायं पृष्ठभावी वर्ण्येत । लैङ्गिकत्वमपि स्वयमेव निरस्तम् । तद् यदि अवस्तुकः सन्दिग्धवस्तुको वा भवन् भवता प्रमाणोक्रियते, कस्य कियती क्षतिः ?

अर्थस्यो भिन्नः पञ्चमोऽयं प्रत्यक्ष इष्यते । सर्वस्य तिंह स्वाभिमते प्रमाणवरिहिणि विषये सुलभ एव न्यायः [31b] इति न किवत् सिद्धिप्रतिबन्वः ।
संवादेन । विशेष इति चेत् ? स पुनः संवादोऽर्थंक्रियाप्राप्तिः । प्रमाणान्तरवृत्तिर्वा स्यादिति निरूपितप्रायम् । प्रमाणान्तरभावे च तदेवास्तु किमनेन ? अर्थंक्रिया च नावस्थितसाध्या काचिन्निश्चिता, सर्वस्या बुद्धिशरीराभ्यां सिद्धः । नापि तदितिरक्तगोचरोऽहंप्रत्ययः । यथा हि सोऽयं चैत्र इत्यत्र चत्रवारीरे एव जपाध्यवस्थाकृतं भेदमिवगणय्य पूर्वापरकाल्योरेकत्वेन प्रत्यभिज्ञायेते, तथा अहमेव द्रष्टा स्मर्ता चेत्यनेनापि प्रत्ययेन । केवलमयं बुद्धिहारकः समुदायव्यपदेशः, यथा योऽहं मूर्खं आसं स पण्डितोऽस्मीति । कश्चित् पुनर्वेहद्वारेण व्यपदेशो यथा गीरः पीनो वाऽहमिति, एकदेशेन समुदायव्यपदेशस्य प्रसिद्धत्वात् । कश्चित् पुनरुभयद्वारको यथा मया राज्यं कृतं मम दुर्गतिरित्यादि यथायथभूह्यम् । सुखदुःखेच्छाद्वेषप्रयत्तधमधिमद्वारका अपि बुद्धिकारका प्वयदेशाः, अहं सुली यावदहं धार्मिक इति बुद्धिव्यतिरेकाभावात् तेषाम् । मुखं शरीरं वाऽस्यास्तीति भेदनिर्वेशोऽपि समुदायैकदेशभेदिववक्षया, यथा वृक्षस्य शाखा । अत एव मुखमहिमिति न भवति ।

कथं तर्हि मम मतिमूर्ती इति ? यथा शिलापुत्रकस्य शरीरम् । तर्हि बुद्धिशरीरे इत्यपि स्यात्, शिलापुत्रकः शरोरं राहोः शिर इत्यपि किं दृष्टम् ? यथा च तत्रैव द्वितीयात्माभावेऽपि ममात्मेति व्यवहारस्तथा समानं प्रथमात्माभावेऽपि ै"मम बुद्धि-

देहाविति । यथा च नाहमात्मेति तथा नाहं बुद्धिशरीरे इति । अहमात्मेत्युकार्थंत्वान्न प्रयोगार्हमिति वेत् ? एवमेवाहं बुद्धिशरीरे इत्युकार्थंम् । न ^ चेष्टामात्रपराधीनेषु व्वित्व विवास विवास तथा तथा तथा तथा विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास विवास व

तदयमस्मच्छब्दो वक्तः परनिषेधपरः, नतु मतिविग्रहौ विहाय वस्त्वन्तरपरः। तयोश्च 'बुद्धिविग्रहयोर्भूतभविष्यतोरिप वर्तमानेन एकाध्यवसायान्मयैव दष्टं मयैव स्पृष्टं स्मृतं ै चेति प्रयुज्यते । तस्मात् सोऽयं चैत्र इतिवदुभयपुञ्जस्य पूर्वापरकालयोरेकता-रोपमात्रमेतत्, नार्थान्तरोल्लेखः। वैत्रेप्यात्मैव प्रत्यभिज्ञायत इति चेत् – न, अदृष्टे प्रत्यभिज्ञानाभावात्, बुद्धिविग्रहावेव हि दृष्टी। यद्यपि च ४ परबुद्धिरनुमेया तथापि-अत्यन्ताभ्यासादस्यामध्यक्षवद्<sup>ध</sup> व्यवहारदर्शनान्न दोषः। मित्रामित्रयोर्दर्शनमात्रादेव हि तदनुरूपानुष्ठानमुपलब्धम् । न च तत्र लिङ्गरूपानुसरणादिपरिलम्भोऽस्ति । नापि कलेवरमात्रप्रतिपतौ ताद्गनुष्ठानम्, मृतमूर्ताविप प्रसङ्गात्। सर्वशरीरव्यापार-प्रयोजकतया च जन्मनः प्रभृति बुद्धेरात्मनि दर्शनमेव परत्रापि तत्सहचराभ्यासबीजं सततं सन्निहितमस्ति । न चैवमात्मनो दर्शनमभ्यासबीजमस्ति, [32a] सर्व-व्यापारस्य वशरीरचैतन्याभ्यामेव पर्यवसानात्। तस्माच्चेत्रशब्दगोचरौ चित्तकायावेव सोऽयमिति प्रत्यभिज्ञायेते । तथास्मच्छब्दविषययोस्तयोरेव प्रत्यभिज्ञानमात्रमेतन्मया दृष्टं मया स्मृतमिति । मया कृतं मया मोक्ष्यत इत्यपि एकत्वाध्यवसायमात्रं "तयोरेव । तदत्र पक्षे प्रत्यक्षपृष्ठभावी विकल्पोऽयमाश्वासविषयः, सत्तामात्रे एकत्वे पूर्वपरक्षणाना-मवस्तुकः, अतिरिक्तविषयत्वे तु स्फूरत्यप्यर्थे अलीकानलीकशङ्कासंकरात् सन्दिग्ध-वस्तुकः कथं प्रत्यक्षसिद्धतामात्मनः प्रयोजयेत् ?

यञ्चानेनाप्युद्घृष्यते , अभिन्नसंबन्धिन इच्छादिभेदा ममेत्येकप्रतिसन्धान-विषयत्वादेकनतंकीप्रतिसन्धानविषया इव प्रेक्षका इत्यनुमानम् । तदप्यतितरलहृदयता-मेव द्योतयति । नहि नतंकी तत्त्वत एकरूपा काचित्, चैतन्याधिष्ठितपरमाणु-समूहमात्रत्वात् । व्यवहारसिद्धमेकत्वमुपादाय दृष्टान्तसिद्धौ दार्ष्टान्तिकेर्ऽप व्यवहार-सिद्धमेकत्वं केन वार्यत इति । न च स् सर्वात्मना दृष्टान्त इति चेत् ? सत्यमेतत् । तात्त्वकं पुनरेकत्वं कस्य सामर्थ्येन समर्थ्यताम्, दृष्टान्ते तदन्वयदर्शनात्तेन व्याप्त्य-

श्वंप्रत्यनुप्रयोगार्हि[दह]मिति र A. चेच्छामात्र° र २. दृष्टमिति नास्ति अ ३. स्मृति चेति अ
 परापि च अ ५. ०सात्तस्या॰ र ६. शरीरेति नास्ति अ ७. ०बसान॰ अ ८. प्यथ्ये र

९. युज्यते र १०. मात्रेति नास्ति अ १. इतीति नास्ति अ २. चकारो नास्ति अ

सिद्धेः । दृष्टान्तदृष्टेनापि हि प्रमाणवलावलिम्बनी व्याप्तिः सिद्ध्यति । अदृष्टेन तु तिसिद्धिशङ्कापि नास्ति । तस्मान्न सर्वात्मना साधारणो दृष्टान्त इति वार्तायामपि साध्यसाधनाभ्यां साधारणस्तावदवश्यकर्तव्यः । न हि दव्याप्तिप्रदर्शनादन्यो दृष्टान्तस्य अर्थः, न चानुपद्गितेन दृष्टान्ते साध्येन व्याप्तिसाधनमाद्गितं भवति । न चैकावयिनिसिद्ध्या साध्यशून्यतापरिहारो हारी । शरीरबृद्ध्यादिराशितया नतंक्याऽवयवित्वासावात् । शरीरपिक्षया त्ववयविद्वपणमेव जार्गात । आत्मापेक्षायां तु सोऽद्यापि न सिध्यति, विपर्ययवाधकाभावाञ्च नानेकान्तशान्तिः । ममेति प्रतिसन्धानं हि विकल्पतया अनाद्यविद्यावशादिप प्रत्यभिज्ञानवत् "संभवत्कथमेकसंबन्धाधीनतां स्वीक्र्यादिति ?

तदेवं यथास्मृति कर्मफलसंबन्धादिकमशेषमवस्थातारमन्तरेणापि न विपत्ति-मासादयिति क्षणिकवादिनः, तथा कार्यकारणभावबुद्धिरपीति न साधारणानेकान्त-शङ्काकलञ्कः ।

शङ्करस्तु वाचाटतया किमपि नाटयति । तथा हि, कदाचिदुपलम्भपूर्विका । धूमवृद्धिः तेजःकार्यमिदं कपोतकण्ठधूसरं वस्त्विति निश्चयमुत्पादयित, कदाचित् तदुभयोपलम्भपूर्वंकस्तदनुपलम्भः । अनुपलम्भोऽपि प्रतियोगिवस्तूपलम्भस्वभावतया अध्यक्षरूप एव अन्वयः पुनरनुपलिब्धिनिष्ठायां विहित इति तत्रैवावधार्यः । अन्वयव्यतिरेकग्राहकप्रत्यक्षानुपलम्भनीतिरपि त्रिकपञ्चकचिन्तायां दिशितेत्यास्तां तावत् ।

प्रकृतं तू ब्रूमः । उभयथापि क्रमभाविनीषु बुद्धिषु [32b] <sup>३</sup>पूर्वंपूर्वया संस्कार-विशेषाधानादन्तिमा <sup>४</sup>बुद्धिरेतस्थेदं कार्यमिति मतिमुत्पादियतुं पूर्ववन्निवंहतीति नावस्थितस्यानुरोधः प्रतिसन्धातुः ।

यत्पुनक्ष्कम्, व्यतिरेको मनोरथस्याप्यविषय इति, तदितसाहसम् । निह् यदेव प्रत्यक्षं वस्तुग्राहिं वस्तुद्वयिनवृत्ती तदेव तयोर्व्यतिरेकमिप गृह्णातीत्युच्यते, किं तु तिहिवकप्रतियोगिवस्त्पलम्भस्वभावं प्रत्यक्षान्तरमेव । ततो यदुक्तं तच्च नास्ति तेन च प्रतिपत्तिरिति न न्याय्यमिति कोपयुज्यते ? न चैवं स्वसंवित्तिवादोपलम्भसंगतिः । यद्युक्तं पूर्वोत्तरयोः दिशायोः संवित्ती, ताभ्यां वासना, तया हेतुफलाध्यवसायी

अनुपदर्श र ४. ०मिस र ५. प्रेति नास्ति र ६. ०चानेकान्त० र ७. सम्भवमत्र कथं र
 अविच्याचीन० र ९. विद्यातोतमा० र १०. नटयित र १. वेत्यिधिकम् र, धामघृम० अ
 रीति अ ३. पूर्वया र ४. अस्ति सा अ ५. यावदेव र ६. निवृत्तं अ ७. तदप्युक्त० र
 व्यक्तिर०.अ

विकल्प इति चेत् ? तत् िकमिदानीं यत्किञ्जिदाशिङ्कितेन वक्तव्यमित्येवं वैविधरनुष्टीयते भवता ? विकल्पो हि गृहीतानुसन्धानमतदूपसमारोपो वा स्यात् ? न तावत् पूर्वः पक्षः, अदृष्टान्वयव्यतिरेकस्य पुरुषस्य हेतुफलभावाग्रहेऽनुसन्धानप्रत्ययहेतोवांसना-विशेषस्यैवानुपपत्तेः । अगृहीतस्य चानुसन्धानेऽतिप्रसङ्गादिति ।

तदेतन्त समीचीनमालोचितम् । यतो हेतुफलभूतपूर्वात्तरक्षणयोरनुभवेन
कमिणापि स्वरूपसाक्षात्करणात् हेतुफलत्वे गृहीते एव, केवलं हेतुकाले फलाभावात्
तद्विषयसामध्यंग्रहणेऽपि फलादर्शनात् तदवसाय ि एवाप्रवृत्तः कार्यदर्शने प्रवतंते ।
तथा फलावलोकनेऽपि तत्कार्यता गृहीतैव विकल्पेनानुसन्धीयत इति गृहीतानुसन्धानरूप एवायं विकल्पः अन्वयव्यतिरेकग्रहणं च प्रत्यक्षानुपलम्भाभ्यां प्रतिपादितमिति

यत्किश्चिदेतत् ।

एतेन तदपि प्रत्युक्तम्, यदुक्तं न चादृष्टान्वयव्यतिरेकस्य हेतुफलभावो वासनायां वासनाहेतौ च <sup>२</sup> सिध्यति । तत्रापि पर्यंतुयोगस्याविशेषादनवस्येति ।

अन्वयव्यतिरेक्तदर्शनं हि प्रस्तुतिवषयं तावदुपपादितमेव । वासनाविकल्प्योरन्वयव्यतिरेक्तिद्धिरध्यक्षानुपलम्भेष्वित्तिमादेवानुसन्धानिकल्पप्रवृत्तेः , एकािकनः प्रत्यक्षादनुपलम्भाद् वा प्रवृत्त्यभावात्, शक्तिस्वभावत्वाद् वासनायाः कार्यमन्तरेण व्यवस्थानुपपत्तः । तथा व्यवस्थितायाश्च तस्याः स्वहेतुनानुभवेनािप सहान्वयव्यतिरेक्तिद्धिः कार्यान्वयव्यतिरेक्द्वारेणैव । न चाद्यं चोद्यम्,—यावन्नानुसन्धानिवकल्पः तावन्न वासनायां वासनाहेतौ वान्वयव्यतिरेकितिद्धः, यावच्च न वासनायां वासनाहेतौ वान्वयव्यतिरेकितिद्धःत्यवन्नानुसन्धानिवकल्पः इति । न ह्यनुसन्धानिवकल्पे वासनायां वासनाहेतौ वान्वयव्यतिरेकितिश्चयमपेक्षते, अपि त्वनुभयवासनयोरन्वयव्यतिरेकित्वयाः स्वसन्ताने सत्ताभावम्, तदन्वयव्यतिरेकिनिश्चयस् वनुसन्धानिवकल्पमपेक्षत एव । तत्र यथा दहनेन्धन[33a]िकारान्वयव्यतिरेकिनिश्चयानपेक्षस्तदपेक्षणीयो धूम इति नेतरेतराश्चयस्त्वया प्रस्तुतेऽपीत्यलं बहुभाषितया ।

अतद्रूपसमारोपपक्षे तु दृषणप्रसङ्गागतमप्रस्तुततया तदनङ्गीकारेणाव-भीरितं तावत् । तस्मादव्याकुला कार्यकारणभावप्रतीतिरस्थिरत्व दित स्थितम् ॥

९. विघे अ १०, ०दर्शनादव॰ अ १. प्रवृत्तेः र २. चकारस्त्यक्तः ३. ०देषातु॰ र ४.०चात्वय० र ६. त्विति नास्ति अ ७. ०दघ्यक्षि(घ्यक्षे)णा॰ र ८. ०रस्थिरत्वमि॰ र

तिस्थतौ च क्रमप्रतीतिरित्तवारिता, अस्मिन् सतीदमस्मादुपजातिमित वितितेः क्रमावसायनान्तरीयकत्वात् । अन्यथा सिद्धसाध्यविभक्तिप्रयोगस्य विषयिनयमानुपपत्तेः । यस्माद्धेतुफळयोर्वा क्रमप्रतीतिः फळयोर्वेति न कश्चिद्विशेषः क्रमपेक्षया । यौग्प्ये शङ्कापि " नास्ति, ऐककाळिकानेकावळोकनानन्तरमेव " सक्वदिमानि जातानीति विकल्पस्य बौजादिवाङ्करस्योत्पत्तेः । न हि तदनेककार्योदयग्रहणकृतः " कश्चिदपराघो विरोधो " क्षणिकतायाः । क्रमिकदर्शने हि स्थिरपेक्षा स्यादप्यनुसन्धानायापाततः, सक्वद्दर्शने तु कि स्थिरण ? एवं तु स्यात् —सक्वद्दर्शनेऽनन्तरमि स्मर्तान्यः प्राप्नोतीति, तच्च परिहृतं प्राक् । तदेव वा वाच्यमस्तु, किमन्नणकण्ड्यास्थानीयेन साकारवेदनदूषणोद्गीरणेन " अप्रस्तुतत्वात् ? ग्रहणं चेदस्ति सक्वदनेकस्य साकारेण निराकारेण वा ज्ञानेन भविष्यति, किमिदानीमेव सकलतत्त्विष्ठाया अनुष्ठानम् ? यदि तु सक्वज्जायमानानेकग्रहणमेव " नास्तीत्यभिमतम्, तदा यथा साकार्रानराकरणं तथा निराकारस्थाप्यस्तु । अन्यथा तेनैव ग्रहणमाशङ्कवेत "।

किं चानेकग्रहणाभावोऽपि सकुत् कथमभिमतः ? किं सकुदनेकसंभवाभावात् ? ग्रहणप्रकारासंभवाद् वा ?

प्रथमकल्पे तावत् कथं प्रदीपस्य वर्तिविकारान्धकारक्षयादय[ः] तदा क्रियन्ते स्वयमि ? अस्माकं पुनरेवं सित प्रयासलाघवमेव न क्षतिः, नित्ये क्रमदूषणेनैव साध्यसिद्धेः।

द्वितीये तु अनेकसंभवव्यवहारः िकंकृतोऽस्तु ? अनुमानकृतोऽस्तु । िकं तदनु-मानिमिति पृष्टो यदि व्याकरोषि तदानुमानिसद्धमेव यौगपद्यं कमसहायमर्थकिया-व्यापकमस्तु, कथं प्रकृतिविरहदोषः ? ? अथ न व्याकरोषि, तावतैव हतोऽसि । युग-पदनेकग्रहिनग्रहे च वरमन्तःकरणस्य मनसो युगपदनेकत्र । प्रवृत्त्यसंभव एव प्रतिपद्यतास्, किमनेन ?

अथानेकाकारानेकसंवेदनसंकलियता एक एषितव्य इति मितः ? ततः किस् ? स्थिरस्वीकारो हि क्रमवान् नः संप्रति पीडयति, अन्यथा तु वादान्तरावतार एषः । तद्वत् कमेऽपि संकलियता सिध्यतीति चेत् ? तदिप यदि साकारनान्तरीयकं ग्रहणिमिति . वसानान्तः र १०. योगपद्यशङ्काः र १. व्नेकवेलो॰ र २. ज्ञातानी॰ अ ३. कायोदय अ ४. रारोचिरो(?)बी॰ र ५. परिकृतं र ६. व्दीरणेन र ७. कारणेन र ८. मानानैकन्नः अ ९. आवकेत अ १०. विरहे र १. ग्रहनिग्रहे "यगपदनेक॰ इति भागः पतितः र

प्रमाणसिद्धं स्यात् तदा सिध्येत्, अन्ययोपगममात्रस्य ेसुकरत्यागत्वादनाकारस्वी-कारेण निवंहेत् परः । न [33b] चाकारसाधनयत्नोऽस्ति, विषयस्यैव तदाकारत्वं समर्थितं स्यादिति तन्निरपेक्षमक्षरं वा कथमावक्षीत ? न चात्र प्रतिसन्धातुर-स्थिरत्वाविरोधिनः स्वीकारेऽपि क्रमेऽवश्यं स्वीकारः, यथा भिन्नदेशमभिन्नस्वभावस्य कार्यकरणमिच्छन्नपि न भिन्नकालमिच्छति । तस्मात् क्रमे प्रतिसन्धातुस्वीकाराथं-मन्य एव प्रकार आश्रयणीयः । ततः किमनेन ? तस्मात् कथिञ्चत् गण्डोल्लासः कर्तेच्य इत्येवंविधिमनुष्ठितोऽनेन । न चेदानीमाकारदूषणप्रतिविधेरवसर इति नेदं प्रतिष्ठियत ।

ननु तथापि,

मितः साकारा चेत्र च भिदि मिथो वेदनमतः
स्फुरत्येकैवासौ तदिह न विरोधः प्रभवति।
अतः शकाशकोऽप्यभिदिति निरस्ता क्षणिकता
न वाच्यो दोषश्चावयविनि न वा साकृतिनयः ।।

नन्वत एवोक्तं नायं तत्प्रतिविधेरवसर इति । न हि <sup>३</sup>तदसिद्धिरवयविसिद्धिर्वा बाधिकास्माकम् ।

नित्यत्रयानुगमनादिगुणेन कान्तः
सौत्रान्तिकस्य समयोऽपि न बाधितोंऽशे ।
नोचेन्न पुद्गलिनराकरणेन बौद्धसिद्धान्तवाधकृत एव कृतापराधः ॥

तस्मात्,

धियः साकारत्वं यदि मम य एवेप समयो<sup>४</sup>
भवेद् दुष्टो मानाभ्युपनतहतिः स्यात्कथिमव ।
प्रमासिद्धं<sup>६</sup> तच्चेद् भ[व]तु धिय<sup>०</sup> एवेप समयो
<sup>6</sup>बहिश्चित्रेऽय्येकस्थितिरिति विलुप्तं खलु बहिः ॥

२. स्वकर० अ ३. हियेरः र ४. ०कारः अ ५. प्रतिसन्धान्त(तु)रिस्थि० अ ६. ०कारण० र ७. तत् र ८. गत्योल्लासः अ ९. ०वं चिरमतु० र १०. प्रतिबघ्यत० अ १. साकाच्चे र २. कृतिर्नयः अ ३. तदा० र ४. ०ऽङ्को अ ५. समय र ६. प्रणे(?)सिद्धं र भवे(?)य र; भतु चिय अ ७. ० श्चिते(ते)प्ये० र

अर्थिकियाभेदनान्तरीयको ह्याकारभेदः पदार्थेषु । तत्र यद्याकारभेदेऽपि नार्थंकियाभेदः, हन्त प्रतिभासमात्रभेदान्नातिरिक्तं किञ्चिदिति बाह्यपदार्थापलाप एव
प्रसक्तः । तदवश्यमनेन बाह्यवस्तुन आकारभेदाद्भेद एव स्वीकर्तव्यो, बुर्ह्धिभद्यतां
मा वा । निह समकक्षतापि वियोऽधिगन्तुमलम् । अन्यया स्वसंवेदनमन्यप्रकाशनं च बाह्यस्यापि प्रसज्यमानं ग्राह्यग्राहकभावमेव विग्रावयेत् । तद् यदि प्रमाणसिद्धं
बुद्धेरेकत्वं वित्राकारायास्तस्या एवास्तु, बाह्यं तु भिन्नाकारं भिन्नमेव । बाह्यमपि
भिन्नाकारं कथं भिन्नमिति चेत् ? भवतु त्रिभुवनमेकमेव वस्तु किमस्माकं क्षीणम् ?
पृथगर्थंकर्मनियोगाद्यभावे तु न विभागस्यापि नैष प्रस्तावः ।
किनदेकता कविद् भेद इति विभागस्यापि नैष प्रस्तावः ।

अथ बुद्धेरप्येकत्वं समयमात्रं न प्रमाणसिद्धस् । तदा[नीं] बाधिवरोधी समय इति स एव दुष्यतु<sup>४</sup>, प्रमाणोपनीतस्तु प्रस्तुतो वस्तुभेदः परस्परविरोधात् कथं त्याज्यः ?

किं च,

हतो हेतुर्वकुर्यदि समयमाश्रित्य समये तवास्त्वेष श्रेयानथ समयचिन्ता प्रवदितुः । न वै शास्त्रे स्थित्वा वचनमिति वकुश्च समयः प्रमासिद्धै रूपैरनुमितिविधौ नागमगुणः ॥

अपि च न विरोधमात्रं भेदमस्माकं, किं तु शक्ताशकत्वेन । तच्चावश्यं [342] स्वीकायंम् , अन्यथा साधनदूषणसमर्थानुसरणिवसरणात् पर्यवसितो वाद इति किमपरेण ? तस्माच्छक्त्यशक्तिद्वारेण भेदो दुष्परिहरः । ततो विरोधमात्रस्य भेद-व्यभिचारेऽपि प्रकृतविशेषस्य न व्यभिचारः, वस्तुमात्रस्य विह्नव्यभिचारेऽपि घूम-व्यभिचारवत् ।

ननु शकाशक्तत्वेनापि भेदो विरोधादेव, स च व्यभिचारीति चेत् ? धूमोऽपि वस्तुत्वादेव हेतुगँमको, वस्तुत्वं च व्यभिचारीति समानम् । तस्माद् वस्तुत्वादेव दहनस्य ८. प्रयुक्तः र ९. आकारभेद एव र १०. श्ताभिदं अ १. श्वनन्या(?)प्रका॰ र २. श्वित्राक्षरो-यास्त॰ र ३. ययगन्धकर्म र ४. समग्रमात्रं अ ५. दुष्यते र ६. वर्णभेदः र ७. श्वश्यस्वीकार्यः अ ८. तेति त्यक्तः र ९. लक्ष्यम्ब(ब्य)भिचारवत् र; व्यभिचारत्वत् अ

गमको धूम इति न'े वस्तुत्वं परिहृत्येत्यर्थः । न तु यावद् वस्तु तावद्' गमकम् । एवं शकाशकत्वं विरोधादेव भेदसाधनमिति न विरोधं विधूयेत्यर्थः । न तु यावद् विरोधस्तावद् भेदसाधकः ।

आह च,

विरोधश्चेद भेदं व्यभिचरित भेदप्रतिपदे विशिष्टीऽसाविष्टः प्रभवित च शक्तेतरतया। अशक्ते सामान्ये यदि च विशेषोऽपि<sup>3</sup> बलवान् न धुमादग्न्याशा व्यभिचरित यद्वस्तु शिखिनस्॥

विरोधादेवालं बलवदबलत्वं यदि भिदे<sup>४</sup> न वस्तुत्वं हित्वा हुतभुजि स धूमोऽपि बलवान् । अथो<sup>४</sup> विह्न वस्तु व्यभिचरतु भेदोऽस्य तु बली प्रमासिद्धापत्तिः प्रकृतविषयेऽप्येष समयः॥

अभेदे हि शक्ताशकयोः सकलमाकुलम् <sup>६</sup> त्रैलोक्यमप्रवृत्तिनिवृत्तिकमासक्तमिति शक्तेतरयोर्विरोधोऽवश्यं भेदसाधक एषितव्यः, <sup>°</sup>आकारद्वारेण भवतु मा वा।

दनवाकारभेदोऽपि शिक्तभेदनान्तरीक एविति किंकुतो विभागः ? सत्यम्, बाह्येषु तावदेवमेव, जलानलादिषु तथैवोपलब्धेः । अन्यथा च न वाह्यं नाम किञ्चित् प्रतिभासमात्रावशेषात् । बुद्धेस्त्वाकारा न तावद् दाहगाहनादिष्वेवोपयोगिनो, बाह्य-कार्यत्वात्तेषाम् । भ्यत्पुनरवसायादिकार्यं तद्दप्याकारान्तरेण सह भेदाभेदिववादारूठ-मेवित कथमेकत्रैकव्यापारो दिशतः । १ भवतु वा किञ्चिदेकमपि कार्यम्, तत्रापि किमपोद्धारद्वारेण एकाकारव्यापारकल्पनमथ भेदादेवेति चन्त्यम् । न चास्माकं चित्रबुद्धेरेकानेकत्वसाधने निर्वन्थः, इच्छापि साकारतामात्रे, क्षणभङ्गसाधने तु तस्यापि न कश्चिदनुरोधः ।

अनान्तरीयके चार्थे विधितेऽन्यस्य का क्षतिः। [प्र. वा ४. ४७]

१०. नकारो नास्ति र १. न विरोध यावद् र २. शक्ताशक्तं र ३. ०धिषो (?)पि र ४. भे (भि)दे र ५. अय अ ६. ०निवृत्ति० इति नास्ति अ ७. साकार० र ८. ननु कारणभेदो० र ९. यसेतर० र १०. ०रोपर्दाशतं र १. ०कार कल्पन० अ २. भेदाभेदावति र

इति न्यायात् । तस्मान्नाप्रतीतिकृतोऽर्थसामर्थ्यस्य कमाक्रमस्य च व्याप्यव्यापकभाव-निश्चयः ।

यत्पुनरुच्यते, यदि क्रमेण व्याप्तम्, तदा कथमक्रमेण ? अथाक्रमेण, न तर्हि क्रमेण । क्रमेण । क्रमेण । क्रमेण । क्रमेण । क्रमेण । क्रमेण । क्रमेण । क्रमेण । क्रमेण । क्रमेण । क्रमेण । क्रमेण । क्रमेण । क्रमेण । क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रमेण क्रम

यदप्युक्तस्, न हि भवत्यिनिधूं मधूमाभावाभ्यां व्याप्त इति, तदिष पापीयः । क्रमाक्रमाभ्यां हि कार्योदयव्याप्तिवादिनो राज्यन्तरिवरहवता तद्धमें द्वयेन व्याप्तिः प्रस्तुता, तत् क्वेदमुपयुज्यते ? न हि क्रमाक्रमाविव कार्याणां वह्नेरिष धूमधूमाभावो धर्मः । स्वभाव एव हि धर्मिणो धर्मशब्दवाच्यः प्रकृतः । तद् यदि धूमधूमाभावाभ्यामिति धूमवत्त्वाधूमवत्त्वाभ्यामिति विवक्षितम्, तदा कः प्रतिबन्धः प्रतिबन्धः विधस्य ? न हि दहनस्तदवस्थाद्वयविरहितः किचदुपपन्नः ।

अथ यथा यथोक्तधर्मो नान्तरीयकत्वमग्नेस्तथापरभूते धूमे धूमाभावशब्द-

३. सामर्थ्योत नास्ति र ४. क्रमा॰ इति नास्ति र ५. ०रेका॰ र ६. सातिशयस्य र ७. भावे वे (?वे)त्येव र ८. धर्मेनि र ९. बहुवा र १६. विकल्प च दूष॰ अ १. अपि नात्मं अ २. अपीति नास्ति अ ३. न (? त)स्या॰ र ४. प्रागेव र ५. ०त्प्रमाणाभा॰ र ६. विधाने च र ७. न भेदाभ्यां र ८. मातानिसमबत्ति (?) र ९. धमतौ वौ (?)धमंः र १०, धूमत्वाम्यां॰ र १. बाधस्य र २. धमें र

वाच्ये<sup>र</sup> च निश्चितमिति ताभ्यामपि कथं न व्याप्तिरस्य<sup>8</sup>, सामान्यलक्षणस्याक्षीण-त्वात् ? अस्ति हि <sup>४</sup>ध्मध्माभावयोर्यत्राभावस्तत्र वह्नेरिप, यत्र च वह्निस्तत्र तयोरन्य-तरस्य संभवः धुमे सति पृताशनप्रकाराणामिवान्यतमस्येति चेत् ? यद्येष निर्वन्धः कस्तावदेवं दोष:, अनिष्टिमात्रस्यानङ्गत्वात् ? व्याप्तिहि व्याप्यसंभवे व्यापकप्रभेदा-न्यतमसंभवाय व्यापकाभावेन° नियमेन व्याप्यनिवृत्त्यर्थमर्थ्यमाना तदुभयव्यापार-व्यभिचारशङ्कायामेव दुष्यति। तच्च नास्तीति किमिनष्टिमात्रेण भवतः? केवलं <sup>१</sup>°विशेषलक्षणायोगान्न साक्षाद् । धुमतदभावाभ्यामनलस्य व्याप्तिरभिधीयते । तथा हि दहनधूमयोंभेंदान्न तादात्म्यम्, धूमादि[भावाभावा]भ्यामस्यानुत्पत्तिश्च न कार्य-कारणभाव इति धूमवत्त्वेतराभ्यामेव स्वगतधर्माभ्यामाश्रयभुजोऽञ्जसार व्याप्तिः। तदर्थस्वीकारद्वारा तु धूमतदभावाभ्यामप्यभिधीयमाना न दोषमावहति। तद् यदि भवत ईदशी व्याप्तिरनिभमता विपर्ययो वाऽभिमतः, अस्तु । अस्माकं तावदयमेव व्याप्तिक्रमो विवक्षितः, स एव च प्रकृतोपयोगी, विपक्षादत्यन्तं हेतोर्व्यावर्तनसमीहया [85a] क्रमाक्रमाभ्यामर्थशक्तेः व्याप्तिवादप्रक्रमात् रे, तच्चैवमेव सिद्धमित्यलमेतावति 8 स्विलिते विविन्येन । तदेवं क्रमाक्रमाभ्यामर्थिक्रियाव्याप्तिसिद्धावेवार्थिक्रयाभावेन क्रमा-क्रमाभावस्यापि व्याप्तिसिद्धिः, न हि व्याप्यव्यापकयोस्तद्भावसिद्धिमृद्धय व्याप्याभावेन व्यापकाभावस्य व्याप्तानुपायान्तरमस्तीति नानेकान्तः। प्रकृतव्यापकानुपलम्भस्य व्याप्तिसिद्धौ च न विरोधगन्धः, सपक्षे भावाञ्च ॥

नाप्यसिद्धः, नित्यस्य साध्यधिमणः क्रमयौगपद्याभ्यां विरोधसिद्धः। अत्र न्यायभूषणः, यदि तावदक्षणिकानामसत्त्वं प्रसाधियतुमभिप्रेतं, तदा कस्यात्र धिमत्वम् ? तस्यैव धिमत्वे तस्यैवाभावसाधनमयुक्तम् । न ह्यसित धिमिणि हेतोः पक्षधमैत्वम् । न चासित पक्षधमैत्वे गमकत्वम् । तस्मादसन्तोऽक्षणिका इत्ययुक्ता प्रतिज्ञा । अय सन्तोऽक्षणिका न भवन्तीति प्रतिज्ञार्थः, तथापि तस्यां क्रमाक्षमिवरोधादित्यस्य कथं पक्षधमैत्विपिति शितज्ञार्थः, तथापि तस्यां क्रमाक्षमिवरोधादित्यस्य कथं पक्षधमैत्विपिति ? कि चार्थिक्रयाशक्तेनित्येन सह विरोधो व्यापकानुपलम्भादेव मतः, व्यापकस्य तु क्रमाक्रमस्य कथम् ? अपि चैवं सत्त्वमेव १० नित्यस्य प्रसज्यते । तथा च सवैः प्रयासो विफलः।

३. वाच्येव र ४. व्याप्तारस्य र ५. घूमाद्यमावयो॰ अ ६. प्रकाराणमिव अ ७. अनष्टि....नङ्कुर-त्वात् अ ८. स्वभावे र ९. व्यापकाभावेनेति नास्ति र १०. विद्येषद्यण॰ र १. योगात् साक्षात् र २. आश्रीयन्तञ्जसा र ३. व्यादक्रमात् र ४. तथैव सिद्धमित्यसमेभा(ता)॰ र ५. ०प्तातुषा(पा)या॰र ६. धर्मित्वस्यैव साघनत्वम॰ अ ७. धर्मित्वं र ८. न(?) गमकत्वं अ ९. धर्मित्व॰ र १०. सत्यमेव अ

यदाह शङ्करः, विरोधसिद्धिमनुसरता विरोध्यपि प्रतिपत्तव्यः, तत्प्रतिपत्ति-नान्तरीयकत्वाद्विरोधसिद्धः । यथा दहनतुहिनयोः, सापेक्षध्रुवभावयोश्च । प्रतियोगी चाक्षणिकः प्रतीयमानः कथं बाधकोपरोधेनार्थक्रियाकारित्वं जहाति, प्रतिपत्तिरूपार्थ-क्रियाकारित्वात् ? अतत्कारित्वे कथं प्रतीयेत, अजनकस्याप्रमेयत्वादिति बाह्योपु^ यथा-सारमेतिल्लिखितम् ।

तथा च न्यायभूषणः, विरोध्यप्रतीतौ विरोधस्य प्रत्येतुमशक्यत्वात्, न हि दहन-तुहिनयोरन्यतराप्रतीतौ विरोधप्रतीतिरस्ति । क्रमाक्रमविरोधादक्षणिकं यदि प्रतीयते ततः कथमसत्, प्रतीतिरूपार्थिकयाकारित्वात् ? अतत्कारित्वे कथं प्रतीयते ? न हि त्वयार्थान्तरमजनकं प्रतीतिविषयत्वेनेष्टम् । अथाक्षणिकं नैव प्रतीयते, कथं तस्य क्रमाक्रमाभ्यां विरोधोऽवगम्यत इति ? तदेवं नित्यस्य सर्वथाऽभावात् प्रतीत्यविषय-त्वात् आश्रयासिद्धिर्व्यापकानुपलम्भस्य । तथा स्वरूपासिद्धिश्च ॥

यदाह शङ्करः, अथ क्रमयौगपद्यायोगादक्षणिकाभावः सिध्यति, सत्तातः क्षणि-कत्वम्, एवं तर्हि तस्य प्रतिपत्तिजनकत्वात् तदवस्थमनैकान्तिकत्वमर्थिक्रयाकारित्वस्य, तस्याभावेऽपि भावात् । व्यापकाभावसिद्धौ हि व्याप्याभावोऽन्यः प्रतिपत्तव्यो <sup>४</sup>यथा अग्न्यभावे धूमाभावस्तोयादिः, वृक्षाभावे शिंशपाभावस्तद्रहितो देशादिः। एवं क्रम-यौगपद्याभावे सामर्थ्याभावश्चान्यः प्रतिपत्तव्यः, [35b] तदसिद्धाविधितव्यतिरेकेण हेतुना साध्यसिद्धेरयोगात् । प्रतिपत्तौ तु व्याप्यव्यापकभावस्य प्रतीतिरूपार्थक्रिया-कारित्वमिति दुनिवारः प्रसङ्ग इति ।

अतएव सपक्षे <sup>६</sup>सत्त्वमप्यस्य वक्तुमशक्यम् । आकाशकुशेशयस्य क्रमाक्रमा-मावस्यार्थिकियाशक्त्यभावस्य च<sup>®</sup> प्रतीत्यभावात् । प्रतीतौ सर्वेषां वस्तुत्वेन मूलहेतोः पक्षसपक्षयोरन्तर्भावप्रसङ्कात् ।

यन्त्यायभूषणः, व्यतिरेकबलेनैवास्य गमकत्विमिति चेत्—न, वैधम्यंदृष्टान्तस्या-प्यभावात् । शशिवषाणादिदृष्टान्त इति चेत्—न, तस्य प्रतिपत्त्यविषयत्वात् । न हि स्व-रूपेणापि यन्न प्रतीयते तत् साध्यसाधनधमंरिहतं प्रतिपत्तुं शक्यते, न वाप्रतिपन्नस्य दृष्टान्तत्वं युक्तमिति । किं च तित्यस्यार्थंसामध्याभावसाधनमसत्तासाधनमेतत्, तञ्च सत्तासाधनवन्न त्रयों दोषजातिमतिपतित ।

९. ०रीयत्वाद् अ <sup>△</sup>. वाक्येषु अ २. सापेत्य(?)र, सापेक्षव अ ३. तत् अ ४. यथेति नास्ति र ५. ०श्चान्त्यः अ ६. पक्षे र ७. चेति नास्ति अ ८. किञ्चि(त) र

तथा ह्यकेन कमेण

नासिद्धे भावधर्मोऽस्ति व्यभिचार्युभयाश्रयः। धर्मो विरुद्धोऽभावस्य सा सत्ता साध्यते कथम्॥

[प्र० वा० ३.१९०]

इति शङ्करन्यायभूषणो दशंयतः । त्रिलोचनोऽपि तदेव प्रमेयजातमुपस्कुवंत्राह, कमयौगपद्यरहितत्वं बाधकं किमक्षणिकानामसत्तां साधयित, आहोस्विद् व्यतिरेकम् अथंप्रतिवन्धम् ? न तावत् पूर्वो विकल्पः, आकाशकालदिगात्ममनसां परमाणूनां च रूपासिद्धौ हेतोराश्रयासिद्धौ रसिद्धत्वात् । सोऽपि व्यापकानुपलम्भो न त्रयीं दोषजातिमितपतित । तत्र व कमयौगपद्यरहितत्वमभावधर्मो न सिध्यत्याश्रयासिद्धौ रित्युक्तम् । न हि कमयौगपद्यरहितत्वस्य शशिवषाणधर्मत्वं प्रेक्षावन्तः प्रतिपद्यन्ते । किं च यावत्तेषामसत्त्वं प्रमाणान्तरान्नावगम्यते तावदभावधर्मत्वं न सिध्यति, अन्यथा पक्षधर्मत्वसिद्धौ तेषामसत्त्वसिद्धः, असत्विसद्धौ च सत्यामभावधर्मत्वसिद्धिरिति इतरेतराश्रयत्वं दुनिवारम् । भावधर्मत्वे चास्य विरुद्धत्वं स्यात्, उभयधर्मत्वे चानैकान्तिकत्वम्, सत्तायामिव सोऽयमसत्तायामिष तुल्यः प्रसङ्गः ।

नापि द्वितीयः कल्पः तत्रापि हि व्यापकितिवृत्तिसहिता व्याप्यितवृत्तिः व्यातिरेकशब्दस्यार्थः। <sup>१</sup>सा च निवृत्तिगैमकाङ्गत्वादवश्यं प्रतिपत्तव्या भवतीति यद्यनुभवाद् गम्यतेष्ठ तस्य हेतुः स्यादहेतोरग्राह्यत्वादिति हेतुरनैकान्तिकः स्यात्, व्यतिरेकस्यानुभवकारितया भावरूपत्वे साध्यकोटिनिक्षिप्तत्वात्। अन्वयव्यतिरेकयोरभावादसाधारणो हेतुरगमकः। तस्माद् प्व्यतिरेकोऽवश्याङ्गीकर्तव्योऽवश्यज्ञातव्यश्च ज्ञातव्यत्वे तज्ज्ञानप्रसङ्गो दर्शियतः।

स्यादेतत् । व्यतिरंको न साक्षात्कारिविज्ञानग्राह्य इष्टो यतः साक्षात्कारिणो विज्ञानस्य जनकः स्यादिव तु विकल्पयितव्यः, न च विकल्प्यमानोऽर्थः 'स्वकीयसमन्वत्यप्रधानोत्पादस्य [36a] विकल्पस्य हेतुरुपपद्यते, तत् किमुच्यते हेतुरुनैकान्तिक इति ?

९. सोऽयं र १०. व्मपति । तत् र १. व्यानु० र २. विवृत्ति...च्याच्येति नास्ति र ३. सिनवृ०...भवन्ती यद्य० र ४. भवाज् जन्यते अ ५. व्रेकोऽस्याङ्गी० र ६. ज्ञातव्यश्चेति नास्ति र ७. ज्ञातव्ये र ८. व्यमन्तर० अ ९. अत्र पत्रक्रमी स्रष्टः अ

तदप्यसङ्गतम्, यतः सर्वं एव विकल्पो न चतुष्टयीं गतिमतिकामति । तथा हि कश्चिदनुभवपृष्ठभावी नीलादिविकल्पः, अपरः सन्दिरधविषयः पिशाचादिविकल्पः, अन्यः पुनरसद्र्यः शर्शविषाणादिविकल्पः, विकल्पः पुनरिह कश्चिल्लिङ्काजः। तत्र लिङ्गजादारभ्य सर्वो विकल्पः अवस्तुनिर्भासाद् इति बुवता प्रत्यक्षाभ उक्तः, यतो वस्तुप्रतिभासं प्रत्यक्षं, स्वलक्षणाभावे तत्प्रतिभासप्रच्यतेः। न चैत्रं विकल्पः, तत्प्रति-भासस्य वस्तुन्यननुरोधात् <sup>१०</sup>। तस्मात् प्रत्यक्षाभो विकल्पः। लिङ्गजस्तु यथाध्यवसेयमर्थं प्रापयतीति प्रमाणम् । न च व्यतिरेको विकल्प्यमानो लिङ्गाभावाल्लिङ्गजेन विकल्पेन विकल्प्यते अनुभवपूर्वकस्य च विकल्पस्य पारम्पर्येण वस्तुजन्मनोऽपि न वस्तुनि प्रामाण्यम्, अनुभवस्येव प्रमाणत्वात् । अनुभवश्च व्यतिरेकाश्रयः संप्रत्येव निरस्त इति पारिशेष्यादसदर्थः सन्दिग्धवस्तुको वा विकल्पो निश्चाययतीति सत्त्वमिवद्यमान-व्यतिरेकं सन्दिग्धव्यतिरेकं वा न क्षणिकत्वसाधनाय पर्याप्तम ।

नापि तृतीयो विकल्पः। यतः क्रमयौगपद्यमक्षणिकात् सत्त्वमुपादाय व्यावर्त-मानं स्वेन व्याप्येन सह क्षणिकत्वे व्यवतिष्ठत इति प्रतिबन्धसिद्धिव्यंतिरेकसिद्धिपृविका गम्यते, व्यतिरेकश्च पूर्वोक्तेन क्रमेण निराकृत इति ।

तदेवम्,

नित्यं नास्ति न वा प्रतीतिविषयं तेनाश्रयासिद्धता हेतोः स्वानुभवस्य चाक्षतिरतः क्षिप्तः स्वपक्षोऽपि च।

शन्यं च द्वितयेन सिध्यति न वा सत्तापि सत्ता यथा नो नित्येन विरोधसिद्धिरसता शक्या क्रमादेरपि ।।

इति दूषणसंग्रहः।

तत्रामी एवं पर्यनुयुज्यन्ते, धर्मस्य कस्यचिदवस्तुनि मानसिद्धा बाधाविधिव्यवहृतिः किमिहास्ति नो वा। काप्यस्ति चेत् कथमियन्ति न दूषणानि नास्त्येव चेत् स्ववचनप्रतिरोधसिद्धिः ॥

<sup>·</sup> १०. वस्तुष्वन॰ अ १. वा र २. नकारो नास्ति र ३. रत्न॰निव॰ ८., ८८ ४. तुल॰ आ. तः वि० ४२३, रत्न०निब० ८., ८८, परिशुद्धि ७१३

कि चावस्तुनि "नास्त्येव विधिप्रतिषेधव्यवहार इत्येवं वदतेव अवस्तुनि निषेधव्यवहारः स्वीकृतः, हेतौ परं परो विञ्चतः, न हि निषेधमवध्य नञोऽन्यदर्थसंभावना,
स च निषेषो यदि न प्रमाणसिद्धः, कथमाद्वियते ? किं वास्य वचनेन ? प्रमाणसिद्धस्वीकारे च न तावदध्यक्षमेवावस्तुनिषेधयोः साधनम्, अध्यक्षस्य तद्विषयविरोधादर्थसामध्यपिक्षणात् । अनुमानाश्रये तु [36b] आश्रयासिद्धिरशक्यपरिहारेति ।
अतोऽवस्तुप्रस्तावे मूकतैव प्राप्ता । न च प्रतिज्ञामात्रस्याप्यवकाशः । न चैवं शक्यं
यावस्र राजदण्डेनावस्तुप्रस्ताववारणम् । प्रस्तावे त्ववश्यं सता संभविनो वचनमनुषिद्गि
पर्यनुयोगसंभवात् " । वचनस्य च विधिनिषेधाभ्यां नापरो व्यापारः । ततो न
वचनं नावचनमिति महित कष्टसङ्कटे प्रवेशः ।

तथा च संप्रत्येव नित्येऽन्तरालकमलवत् कमाक्रमाभावात् नार्थंसामर्थ्यंमिति प्रस्तावेनावस्तुनि कस्यिचद्वर्मस्य <sup>४</sup>विधिनिषेधाविति विदुषापि भवता न मूकीभूय स्थातुं शक्यम्, किं तु कृत एव निषेधो बौद्धाभिमताया असित क्रमाक्रमाभावेन सामर्थ्यंनिवृत्तेः ।।

निवृत्त्यभावस्तु विधिवंस्तुभावोऽसतोऽपि सन् । तदभावस्तु\* नास्तीति पश्य <sup>४</sup>धाष्टर्यविजृम्भितम् ॥ [प्र. वा. ४. ५५३]

इत्यन्तरक्लोकः।

अथ नित्यस्य <sup>९</sup>कोष्ठशुद्धघा वस्तुत्वान्न प्रमाणान्निषेधविरोधः कस्यचिद्धर्मस्य, तत् किमिदानीं गगननिलनस्यापि कोष्ठशुद्धघा वस्तुत्वमेव ? वस्तुत्वे वा नावस्तुको

५. किन्स्ववस्त्वन्विय अ ६. तुळ० आ. त. वि. पृ. ४२५ ७. किञ्च वस्तुनि र ८. वा अ, र ९. पत्रक्रमे व्यतिक्रमः अ १०. सम्भवाच अ १. चकारो नास्ति र २. नापरो वचनव्यापारः र ३. क्रमभावा० आ ४. प्रस्तावेन । वस्तुनि र ५. विधि० इति नास्ति अ ६. समर्थानिव० र

७. वस्त्वभावस्तु प्र. वा. ८. बान्ध्य॰ प्र. वा. बाल्य र रे. कीष्ठ॰ र

विकल्पः सङ्कल्पयितुं शक्यः । तदवस्तुनि नभस्तामरसे ' कमादिविरहादर्थक्रियासामध्यं-विरहोऽस्तु न वा ? उभयथापि नावस्तुनि विधिः' प्रतिषेधो वेत्यस्याः प्रतिज्ञाया निर्वाहः । कथमेतदिति प्रमाणगवेषणे च प्रत्यक्षाभावेऽनुमानमाश्रीयमाणमाश्रयासिद्धि-प्रस्तं समस्तम्, अप्रमाणवचनमात्रस्य चानपेक्षितत्वात् प्रश्नकृता प्रेक्षेण् । न चोभया-भावोऽभिधातुं शक्यः, विधिनिषेधयोर्भावाभावस्वभावादेकनिषेधेनापरविधानात् । विधिनिषेधो हि निषेधः 'प्रतिषेधश्च विधिस्तत् कीदृशोऽपरः ? 'अस्तु चोभय-निषेधप्रतिज्ञाहेतोछपादीयमानस्य नाश्रयासिद्धिपरिहारः ।

यच्चेदमुक्तम्, कोष्ठशुद्धया वस्त्वेव नित्यमिति, ततः किम् ? न हि तद्वस्तुत्वेनेव धर्मि, आश्रयासिद्धदूषणस्यानवकाशप्रसङ्गात् । परोपगमापेक्षयेदमुच्यत इति
चेत् ? प्रसङ्गहेतुस्तिहं अवस्तुत्वाक्षित्याश्रयासिद्धः कमादिविरहो न हेतुरित्यर्थः ।
एवं च सत्यवस्तुनि हेतुराश्रयासिद्धत्वेन व्याप्तो वक्तव्यः, न हि प्रतिबन्धमन्तरेण
कश्चिद्धेतुः । पक्षधर्मतामात्रे परोपगमापेक्षया तु प्रसङ्ग उच्यते, न तु व्याप्ताविप तदुपगम एव । कदाचिदेवमिष स्यादिति चेत् ? तथापि न परेणावस्तुनि हेतुराश्रयासिद्धत्वेव
व्याप्तोऽभ्युपगतः, नित्य प्वावस्तुनि हेतुप्रणयनात् । ततश्च यत्रैवावस्तुनि वस्तुत्वात्
हेतोराश्रयासिद्धिरुपनीयते, तत्रेव प्रतिज्ञायाः परिभवो नावस्तुनि विधिनिषेधावित्यस्याः ।
पदि च परोपगमादेव व्याप्तिरिप विविक्षता, अवस्तुन्यवस्तुत्वान्नपक्षधमंताप्रयुक्तो [37a]
हेतुरिति, तिह् तव नेदमनुमतमिति, तथापि नावस्तुनि विधिप्रतिषेधाविति व्याहतम्,
प्रतिषेधस्य स्वयं स्वीकियमाणत्वात्, नत्रोऽन्यार्थाभावात् ।

किं च सर्वः प्रसङ्को विपर्ययपयंवसितव्यापार इति न्यायात् यद्यवस्तु नित्यं तदाश्रयासिद्धः । न चाश्रयासिद्धः, तन्नावस्तु नित्यमिति किं विविधितस् ? तदापि यथाश्रयासिद्धिद्धाः प्रस्तुतो नास्ति सिद्धमवस्तुत्वं नित्यस्य धर्मिण इति नावस्तु नित्यस्य धर्मिण इति नावस्तु नित्यस्यि कथं न विष्ठवते ? तस्मात् स्वतन्त्र एवायमवस्तुत्वादाश्रयासिद्धिरवस्तुनि हेतोरिति हेतुदूषणप्रवृत्तस्य प्रकृतः । तथा च नावस्तुनि विधिनिषेधाविति दूरीकृतमेतत् । व्यापकानुपलम्भश्चायं स्वभाषया प्रयुज्यते, आश्रयत्वस्य वस्तुत्वेन व्याप्त्यभिमानात् । स चाभिमानः स्ववचनविरोधा[नव]बोधात् । न हि नावस्तुनि विधिनिषेधाधारत्वमिति स्ववचनविरोधं मन्यमानस्य वस्तुत्वेन धर्मित्वस्य व्याप्त्यभिमानो मानसं स्पृशिति,

१०. बिरहार्थ० र १. विवे: र २. प्रतिज्ञाया इति नास्ति र ३. प्रक्षेपण अ ४. प्रतिषेधश्च वि० र ५. अवस्तुको र ६. तद्वस्तुनैव र ७. ०सिद्धिः र ८. प्रणयणात् अ, प्रणयनित र ९. ०देव च र १०. आश्चयसि० र १. ०सिद्धिदोषः र २. विष्टवेति अ ३. विरोधात् र

कि स्वपरिभावकतयेति सामान्यन्यायः। कि चामी स्वयमवस्तुनि विधिनिपेधव्यवहार-मातन्वन्तो व्यापकानुपलम्भं चाप्रमाणयन्तः परं प्रतिक्षिपन्तीति क एष क्रमः ?

न्यायभूषणकारो हि न ह्यसित घर्मिण हेतोः पक्षधमैत्विमित बुवाणोऽवस्तुनि हेतोः पक्षधमैतविमित बुवाणोऽवस्तुनि हेतोः पक्षधमैतानिषेषं व्यक्तमाह<sup>\*</sup> । कथमेतिदित युक्तिगवेषणे च धर्मिणोऽसत्त्वादिति हेतुमिभिप्रैति । अन्यथा च वचनमात्रे क आदरः ? अधाक्षणिकं नैव प्रतीयते कथं तस्य कमाक्रमाभ्यां विरोधोऽवगम्यत इति बुवाणश्च व्यक्तं प्रतीत्यविषयत्वेन विरोधावगमाभावमाह<sup>४</sup> । स चावस्त्वन्तरसाधारणो धर्मो <sup>६</sup>नित्येऽप्यवस्तुसंमते आसज्यते , अन्यथा अन्यत्रावस्तुनि यद्ययं न न न्यायो नित्येऽपि कथमभिधातुं शक्यः ?

शङ्करोप्येतदेव स्फुटयति, अवस्तुनि प्रतीत्यविषयत्वेन न विरोधासिद्धिरिति। अन्यया प्रवन्धवैयर्थ्यात्।

नन्वस्य षष्टीसप्तमीनिर्वेशाभावादसता सह सतो न विरोध इत्यभिप्रायात् न दोष इति चेत् ? "अद्याप्यसतोऽप्रतीयमानत्वादिति स्वयमिभव्यक्तो हेतुरपेक्षणीय एवेति कथमसतो "धिमभावव्यापकातुपलस्मयोः" पिरभवः ? तेन सह विरोधासिद्धौ हि तस्य प्रतीतिविषयत्वाभावो हेतुः । यदि च "तृतीयानिर्वेशेनाश्रयासिद्धिपरिहारमनुमन्यते भवान्, कमाकमयोरिप नित्येन सह योगाभावादर्थक्रियाशकरिप नित्येन सह योगाभाव इति न क्षतिः । एवं पक्षेण योग एव "सपक्षेणैव योगो विपक्षेणायोग एवेति हेतोस्त्रेरूप्यं वक्ष्यामः । शान्तिरस्त्वाश्रयासिद्धिप्रहारस्य । तस्मात् विवक्षामात्रभेद एव न वस्तुभेद इति किमनेन कायव्रतेन । ?

े कि च [37b] असता सह ताबद् विरोधबाधनमेवमस्तु , यदा पुनः सत एवे सता सह विरोधः किमस्तु न वेति प्रश्नेऽस्त्वितस्वीकारः, स्थितं बौद्धसिद्धान्तेनेति विफल उपन्यासः। अथ नेति स्वीकारः, तदा स एवाप्रतीयमानत्वादिति हेतुरपेक्षितव्य इत्यवस्तुनि निषेधनं विरोधस्य व्यापकानुपलम्भेनेति पुनर्वौद्धसिद्धान्तसिद्धः। तथा,

नासिद्धे भावधर्मोऽस्ति

[प्र. वा ४. १९०]

इत्यत्रापि एष एव न्यायः शरणम्।

४. बकुमाह र ५. ०बबचा(च)साभा० र ६. नित्यप्य० र ७. आसज्येते अ ८. नकारस्त्यक्तः र ९. अन्याप्य० र १०. धर्मभाव० र १, ०छम्भोः र २. हीति नास्ति र ३. निर्देना० अ ४. सह पक्षे० र ५. एव र ६. पत्रकेन र ७. कि च सता र ८. साधनमस्तु र ९. पुनरसत एव र तथा च त्रिलोचनः स्वाक्षरेण स्फुटयित, क्रमयौगपद्यरहितत्वमभावधर्मो न सिध्यित, आश्रयानुपळ्येरिति । अत्र हि व्यक्तमभावो धर्मी, क्रमादिरहितत्वमस्य धर्मी निषिध्यते, आश्रयानुपळ्येरिति हेतोरिति । एवमसतो धर्मित्वं प्रतिज्ञानान "एवानन्तरं न हि "क्रमयौगपद्यरहितदाधिवषाणधर्मत्वं प्रक्षावन्तः प्रतिपद्यन्त इति एवं बुवन् महान् साहसिको यदयमात्मानमात्मनैव नोपहसित । अभावादेव हि धधिवषाणस्य धर्मित्वं निषेद्वथ्यम्, स्वीकृतं चाभावस्यापि धर्मित्वमिति कः प्रतिरोधस्तुरङ्गश्रङ्गादेः ? अथाभावस्य धर्मिता क्रमादिरहितत्वनिषेधेन स्वीकृता, कथं क्रमादिरहितत्वेनवास्तु ? अहो वृद्धिवैभवम् ! अभावस्य शशिवषाणस्य क्रमादिरहितत्विनिषेधेन धर्मित्वं नत्यते, न क्रमादिरहितत्वेन । उभयथाप्यवस्तुनि विधिनिषेधव्यवहारस्वीकाराद् दुनिवारः सौगतकृतान्त इति वरं क्रमादिरहित्वैव धर्मित्वमुभयत्रास्तु, किमुत्तरापयं प्रविश्व तावतेव मूल्येन तुरगत्यागिनो गर्वभक्रयणवृत्तान्त आश्रियते ?

अथवातिसूक्ष्मा बुद्धिः स्थवोयांसमसमञ्जसिवशेषिमयन्तं न पश्यतीति किमत्र कियतास् ? तथाप्यक्षिणो निमील्य चिन्तय तावत् कि शशिवषाणं क्रमादियोगि भवित न वा ? यदि भवतीति भणिस, किमत्र वक्तव्यमस्माभिः ? सभ्यादयः प्रमाणस् । अथ नेति पक्षः, तदा क्रमादिरिहतं तत्तत्कथं क्रमादिरिहतत्विनिषेशेन धर्मीकरोषि ? उभयथा च हेतुं पर्यनुयुज्यावश्यमवस्तुत्वादिति वक्ष्यामीत्यलं वस्तरेण ।

एवं बन्ध्यासुतो वका न वेत्येवंविवेऽपि प्रस्तावे निषेधमप्रतिज्ञाय न स्थान् शक्यमचेतनत्वादवस्तुत्वादित्यादित्याधनमपुष्यस्य वा न कश्चिदेवमाशङ्कते । यदीवृश-मृत्तरियतव्यमिति चेत् ? कृतः ? तदवस्तुतायाः प्रसिद्धत्वादिति चेत् ? पुनस्तदेवायातस् वन्धासुतस्य धर्मिणो वकृत्वेनाशङ्कतोयतानिषेधः, सुप्रसिद्धावस्तुत्वादिति हेत्र्रिति । न च सुप्रसिद्धत्वेऽपि सर्वथा शङ्काविरहः । निःसोमो हि मोहमहिमा । वृष्टो हि<sup>ध</sup> शास्त्र-काराणामिषि [38a] क्रमादिरहितत्वनिषेधः शशिवषाणे इत्येवंप्रकारो भ्रमः । ततो यथा शब्दे चाक्षुष्यवादिनत्यत्वं संभावयन्नसिद्धत्वेन निषध्यते तथेहापि स्यातां शङ्का-निषेधो, न विरोधः । तस्माद् वस्तुनीवावस्तुन्यपि कस्यविद्धमंस्य विधिनिषेधव्यवहारो दुर्वारः, आहृत्य विधिनिषेधव्यवहारो विविद्या अहत्य विधिनिषेधव्यवहारो विविद्या अहत्य विधिनिषेधव्यवहारो विविद्या अहत्य विधिनिषेधव्यवहारो विद्या अहत्य विधिनिषेधव्यवहारो विषये विधिनषेधव्यवहारो विषये विधिनषेधव्यवहारो विषये विधिनषेष्ठ विधिनषेष्ठ विधिनषेष्ठ विधिनषेष्ठ विधिनषेष्ठ विधिनषेष्ठ विधिनषेष्ठ विधिनषेष्ठ विधिनषेष्ठ विधिनषेष्ठ विधिनषेष्ठ विधिनषेष्ठ विधिनषेष्ठ विधिनषेष्ठ विधिनषेष्ठ विधिनषेष्ठ विधिनषेष्ठ विधिनषेष्ठ विधिनषेष्ठ विधिनषेष्ठ विधिनषेष्ठ विधिनषेष्ठ विधिनषेष्ठ विधिनषेष्ठ विधिनषेष्ठ विधिनषेष्ठ विधिनषेष्ठ विधिनषेष्ठ विधिनषेष्ठ विधिनषेष्ठ विधिनषेष्ठ विधिनषेष्ठ विधिनषेष्ठ विधिनषेष्ठ विधिनषेष्ठ विधिनषेष्ठ विधिनषेष्ठ विधिनषेष्ठ विधिनषेष्ठ विधिनषेष्ठ विधिनषेष्ठ विधिनष्ठ विधिनष्ठ विधिनष्ठ विधिनषेष्ठ विधिनष्ठ विधि

१०. प्रतिजानन एव र ५. ०रिहतस्य० अ २. ०स्येव र ३. क्रमविरहितत्वनित्य(त्वे)न र ४. ०वह्यसीत्य० र ५. दृष्टेऽहं र ६. ०वारणामिप अ ७. क्रमः अ ८. ०वाचस्तुन्य० र ९. अहत्य र

तत्रेदानीमवस्तुषु बन्ध्यासुतपर्यन्तेषु कथं धीमत्वम् ? प्रतीत्यभावे कथं व्यवहारः ? प्रतीति-जनकत्वे कथं न वस्तुत्वम् ? न च वचनमात्रप्रमाणमुपादेयमिति यः कश्चिद्धेतुरुपा-दीयते, स सर्वः कथं नाश्रयासिद्धः ? तदेतदायातम्,

यश्चोभयोः समो दोष इत्यादि ।

Els Son (3)

यदि च <sup>१°</sup>निश्चितावस्तुभावेष्विप नैते दोषाः, तत् कि साधनात्प्रागसन्दिग्धसत्ताके व नित्ये भविष्यति ३ ? कः पुनरत्र परमार्थः ? न ह्यवस्तुनि कस्यचिद्धर्मस्य विधिनिषेध-व्यवहारः शक्यपरिहारः प्रामाणिकस्य । न चैते दोषाः ४सानुषङ्गिण इति चेद्च्यते, न तावदवस्तुनो धर्मित्वाभावः। यत्रैव हि इदमेविमिति परामर्शः तदेवेदमित्यनेना-कारेण ४ धिम । एविमिति धर्मविशेषयोगः । यथा घटो नील एवं बन्ध्यासुतो न वक्तेति घटस्य नोलत्विमव बन्ध्यासुतस्य वनतृत्वं धर्मः प्रतोयत इति न धर्मित्वाभावोऽभावे । केवलं कश्चिद्धमों वस्तुनियता नीलत्वादिः, कश्चिदवस्तुनियतः सर्वोपाख्याविरहादिः, कश्चिदुभयसाधारणोऽनुपलम्भमात्रम् । तत्र 'वस्तर्धामणावस्तूर्धामत्वनिषेध इति युक्तम् । न तु धर्ममात्राणाम्, स्ववचनविरोधस्य बाधकत्वात् । प्रतीत्यभावेन व्यवहार इत्यप्ययुक्तम् "। न पुनरुभयारेकप्रकारैव 'प्रतीतिरङ्गं व्यवहारस्य। वस्तुनो हि स्व-सामर्थ्यभाविनी प्रतीतिः। विकल्परचाध्यक्षलिङ्गाभ्यां पारम्पर्यकार्यः । अवस्तनस्त सन्दिग्धवस्तुभावस्य वा विकल्पमात्रम् । सामर्थ्याभावे हि तयोरभावे विकल्पमात्रमपि यदि न ैतत्त्रतीतिरवस्थाप्यते सर्वथाव्यवहार्य एव स्यात् । इष्टरच व्यवहारः, अतो विकल्पनमात्रं तत्र प्रतातिः, तदुपस्थापितमेव च तयोः स्वरूपं नान्यत्र । यथा वस्तुनः प्रत्यक्षानुमानोपनीतमेव स्वरूपम्, एवमवस्तुनः सन्दिग्धवस्तुभावस्य वा विकल्पापस्थापित एवात्मा नान्य इति । नातः समयादङ्गमाकषन्तः सन्ता भवितुमर्हन्ति ।

यत्तु,

ग्राह्यतां विदुः

हेतुत्वमेव युक्तिज्ञाः

[प्र. वा. २. २४७]

१०. यदि बिनिश्चि॰ र १. प्राक् सन्दि॰ र २. सत्ताको अ ३. भविष्यन्ति र ४. नातृपिङ्गण अ ५. वदेविमत्याका॰ र ६. ०ऽभावो र ७. ०विरहः र ८. मानं र ९. ०वर्मेण '''स्ववचन॰ इति पिततम् र १. ०द्यपि अ १. ०प्रतिपत्तिरङ्ग॰ र २. ०त्यश्च '''कार्यः इति पिततम् र ३. तत्र र ४. ततो र ५. नान्यतः र

इत्युक्तम्, तन्यानसप्रत्यक्षप्रस्तावे ग्राहकाद् भिन्नमेव ग्राह्यमपेक्ष्य । न हि स्वसंवेदनेऽय्येष एव न्याय इति स्थितमेतत् ।

तथा च न्यायभूषण एवाह, न हि त्वयार्थान्तरमजनकं प्रतीतिविषयत्वे-नेष्टमिति । न चावस्त्वर्थान्तरम् । अर्थ एव ह्यन्यमर्थमपेक्ष्यार्थान्तरमुच्यते, न त्ववस्तु । [38b] तद्भावनिषेधमात्रं तत्\*। तस्मादर्थान्तरत्वाभावान्न स्वजन्यज्ञाना-पेक्षानर्थस्य । ततो विकल्पमात्रमत्र शरणम् । तदाकारोल्लिखितश्चास्य स्वभावो नापर इत्यप्यवश्यं भ्रस्वीकर्तव्यम् । अन्यथा शशविषाणादिशब्दानामनुच्चारणमेव प्रसज्ये-तिति १ कथं व्यवहारः ? तथा हि खरश्रङ्गादिशब्देन शब्दितमर्थमनुद्यावश्यं किञ्चि-द्विधेयम्, यथा न क्रमादिरहितत्वं शशिवषाणधर्मस्तत्सिहतं वा, यथा वा नासता कस्यचिद्विरोधबोधः , नावस्तुधर्मीति वा। तत्र शशविषाणासदवस्तुशब्दैर्यदि नाभिमतोऽर्थः प्रत्याय्यते, अभिमतादन्य एवार्थो ध्वनिजनितविकल्पस्य, तदा विधीय-मानः क्रमाक्रमनिषेधादिः कस्य प्रतीयताम् ? तत्प्रतीत्यभावे च शब्दोच्चारणमनथंक-मायातम् । अस्ति च कूर्मरोमादिशब्दव्यवहारः, तस्मात् स<sup>३</sup> एव तस्यार्थः, अर्थस्यापि स एव निश्चयः । दृष्टेऽपि विकल्प एव निश्चयः । एवं तर्हि विकल्प एवास्तू सर्वत्राश्रयणीयः, किं दर्शनेन ? नैवं दर्शनिनराकृते विकल्पचेतस्याकारमात्रस्फरणाद वस्तुत्वसाधनार्थं बाधनार्थं वा प्रमाणान्तरापेक्षणम् । दर्शनेन तु विषयीकृते वस्तुनि यावति रूपे विकल्पः, तावति स एव निश्चयः, असति सादश्याद् विप्रलम्भे । तस्मान्न वस्तुन्यपि विकल्पमात्रं शरणम्, अवस्तुनि तु तदेव शरणम् । तदाकारबाह्याध्यवसानमेव हि प्रमाणान्तरसापेक्षं तत्र प्रार्थ्यते । तच्च विकल्पेनैव सिद्धम् । प्रमाणवृत्तौ तु न प्रमाणा-न्तरापेक्षा । ततस्तेन विकल्पेन यत् स्वरूपमुल्लिखतं तत्परामर्शेन यथा क्रमाक्रम-रहितत्वनिषेधादिकमुपस्थापयन्ति सन्तस्तदर्हतया, तथा तदुपप्रत्यनीकाकारेण सह विरोधव्यवस्थायां कीदृशो दोष: ? यथा वा बन्ध्यासुतस्य प्तीन्दर्यादिनिषेधोऽनुरूपः, तथा च वस्तताविरोधस्य को विरोधः यदि चानुभवाभावाद्विरोधप्रतिरोधोऽनुभवा-भावादेव सौन्दर्यनिषेधोऽपि माभूत्, ततो विधेयस्य कस्यचिद्धर्मस्याभावेऽभावाभि-धायिनामन्च्चारणप्रसङ्गस्तदवस्थः, न च तच्छक्यमित्यपि निवेदितम् ।

६. व्यस्थान्तरं र ७. तदभाविनिषेघनं तु र ८. मात्रं घरणं अ ९. इत्यस्य स्वी० र १०. ०रणं प्रसन्यते इति र १. बोघ० इति नास्ति र २. प्रत्याय्यते....तदेति पतितम् र ३. ०कमायातम्.... तस्मात्स इति पतितम् र ४. चैतसि....साघनार्थमिति पतितम् र ७. यथा र ६. सौन्दर्यनिषेवो र ७. चकारो नास्ति र

अथ बन्ध्यासुतादोनां विकल्पनीयाद् रूपाद् रूपान्तरिवरहात् तन्मात्रस्य च विकल्पेन विषयीकरणे तदनरूपव्यवहारस्य न क्षतिः ? एवं सित विरोधव्यवहारस्यापि तदन्ररूपस्य का क्षतिः ? यथा च वस्तृतया बन्ध्यासुतस्य विरोधः, एवं नित्यस्यापि यो धर्मः प्रत्यनीक उपपादियतं शक्यस्तेन कथं न विरोधः ? "तत् कथमनुभवाभावमात्रं विरोध-बाधने े 'साधनमनभिधीयमानं साघु स्यातु ? यदि त 'विकल्पोऽपि तद्विषयो न स्यात्, तत्प्रत्यनीकाकारपरामशों वा न स्यात्. [39a] सहानवस्थानाभिधानो वा विरोधः साधियत्मिष्टो भवेत्, भवेद् विरोधसिद्धिः । एकस्य हि भवतोऽन्यभावे अभा-वात् सहानवस्थानव्यवस्था । भावश्च प्रत्यक्षगोचर इति कथमेकस्यान्यवस्तृत्वे धटेत ? परस्परपरिहारस्थितिलक्षणत्वं र त प्रत्यनीकाकारपरामर्शमात्रसाध्यम् विकल्पमात्रेण विषयीकरणेऽपि सन्निधीयमानव्यवस्थानिमित्तं नावश्यं वस्त्वनुरोधि, कथमन्यथा भावा-भावयोरेव विरोध: परस्परपरिहारलक्षण: ? तत्र च विरोधे प्रधानमदाहरणं तावेव। अभावस्य वस्तुत्वस्वीकारेऽपि न भावस्य भावोऽभावाभिधाने वस्तुनि, नाप्यभावस्य भावोऽभाव इति नाभाववस्तपरम्परामुपगन्तुं शक्यमिति स्वप्रच्यतिमाश्रमवस्त्व्यव-हर्तव्यैकस्वभावमिष्यमाणं कथं तद्विरोधि व्यवस्थाप्यताम् ? विरोधाव्यवस्थाने च तत्र स्वात्मा च स्वप्रच्यतिश्चे त्येकमेव वस्तु स्वात्मनैवास्ति च नास्ति चेति स्यात्, न चैवं नियमेनेत्ययमेव विरोधार्थः । क्षणिकाक्षणिकवद् वा । यथा ह्येकस्य े नाक्षणिकं तथा नान्यस्य क्षणिकमिति । तस्माद् वस्त्ववस्तुनोर्न परस्परपरिहारलक्षणिवरोधबाधेति । स्थितम ॥

नन्वेवं विरोधस्यापारमार्थिकत्वे तद्द्वारेण क्षणभङ्गसिद्धिरप्यवास्तवी स्यात्, न ह्यपारमार्थिकाधारः पारमार्थिको भिवतुमहीति विरोधः। यदाह शङ्करः, एवं तीह विरोधकल्पनया बाघकमिप किल्यतिविरोधत्वान्न वास्तवव्यतिरेकसाधनिमत्यवास्तव-व्यतिरेकत्वात् सत्तायाः, तदायत्तं क्षणिकत्वमप्यवास्तवमेवेति।

न्यायभूषणोऽपि तदेवमुपस्कुवंसाह, संवृतिसिद्धेनाक्षणिकेन विरोधासिद्धिरिति चेत् ? संवृतिसिद्धमपि वास्तवं काल्पनिकं वा स्यात् । यदि वास्तवम्, ततः कयं तस्या-सत्त्वमु<sup>२</sup> ? कथं <sup>३</sup>वार्थक्रियाविरोधः ? अर्थक्रियां कुर्वद्धि वास्तवमुच्यते । अथ

८. ततः र ९. बोबने अ १०. साबनप्रिभ० अ १. ०त्वविकल्पा० र २. अव पत्रविन्यासभ्यति-क्रमः शांधितः अ ३. ०स्यावस्तुत्वे र ४. स्थिरळक्षण० अ ५. मात्रं साध्यम् र ६. ०मन्य-भावा अ ७. चकारो नास्ति र ८. भावेन । अभावेन । अभावस्य र ९. ०स्थाप्यता र १०. यथा-प्येकस्य अ १. विरोधाविति र २. तस्य सत्वं र ३. ०वार्य० र

काल्पनिकम्, तद्विरोधः किं वास्तवः काल्पनिको वा ? न ताबद् वास्तवः, किल्पतिवरोधि-विरोधित्वाद् बन्ध्यापुत्रविरोधवत् । अथ विरोधोऽपि काल्पनिक एव, न तिंह परमार्थ-तोऽक्षणिकस्यार्थिकियायां कमाकमाभ्यां विरोध इत्यतोऽक्षणिकात् सत्त्वस्य व्यतिरेक-सिद्धिरप्यपारमार्थिकीत्यवास्तवव्यतिरेकत्वात् सत्तायाः, तदायसं क्षणिकत्वमप्य-वास्तवमेवेति ।

अबद्धप्रलिपतमेतत् । न हि विरोधो नाम वस्त्वन्तरं किञ्चिदुभयकोटिदत्तपादं सम्बन्धाभिधानमिष्यतेऽस्माभिः, उपपद्यते वा, येनैकसंबिन्धनो वस्तुत्वाभावे अपारमाधिकः स्यात् । यथा त्विष्यते तथा पारमाधिक एव । विरुद्धाभिमतयोरत्योन्यस्वरूपपिरहारमात्रं विरोधार्थः । तञ्च भावभावयोः [39b] पारमाधिकमेव । न हि भावोऽभावरूपमिति त्योऽभावरूपमिति निर्मा स एव विरोधः । स च नियमः स्वात्मानं विरोधमिप पारमाधिकपदे निवेशयित । एवं न नित्यं क्रमयौगपद्यरूपमिति योऽयं नियमः स एव विरोधस्तयोः । न च कदाचिद्वस्यथेति प्रमाणसिद्धरेव पारमाधिकतेति कथमुच्यते, विरोधस्यापारमाधिकतया सत्वहेतोव्यंतिरेकोऽप्यतात्त्विक इति ? नित्यस्य पुनरपारमाधिकत्वमञ्जीकु येव सर्वमवस्थापितिमिति न किथ्वद्देषः । यञ्च कित्पतिवरोधिवरोधस्य पुनरपारमाधिकत्वमञ्जीकु येव सर्वमवस्थापितिमिति न किथ्वद्देषः । यञ्च कित्पतिवरोधिवरोधस्य वस्त्वविरोधिवरोधस्य केति कथमाध्ययासिद्धत्वादिद्वषणं स्थवीयोऽपि नोपलब्धमित्यास्तां तावदस्य मर्मोद्धाटनम् ।

एतस्र विन्त्यते । किल्पतिवरोधिवरोधत्वमेव वास्तवत्वेन विरुद्धं न वा ? यदि तावन्न विरुद्धं, तदा किल्पतिवरोधिवरुद्धत्वमिप भवित, वास्तवत्वमिप स्याविति कथं तद्रुपन्यासस्तन्निराकरणेकान्तिकः स्यात् ? नाविरुद्धविधेः कस्यचित् प्रतिषेधसिद्धिः । अथ विरुद्धम् , स विरोधो वास्तवोऽवास्तवो वा ? तत्रावास्तवो विरोधः परपराभवेऽतिप्रसङ्गात् असमर्थं इति, वास्तवपक्षे किल्पतिविरोधिविरोधोऽपि स्वयं वास्तव इष्टः, न चास्माकमिव स्वविरुद्धनिषेधामिधायोति पश्य 'धाष्टर्धविज्मितम् । यथा हि नित्यकमयौगपद्ययोविरोधः किल्पतिवरोधोविरोधो नित्यस्य किल्पतत्वात्त्यथा वास्तवत्व-

४. अथवा र ५. तदायातं र ६. येनैकसम्बिनो र ७. वस्तुभावे र ८. अत्र पत्रक्रमः शोधितः अ ९. नान्यभावो र १०. विरोधे र १. निषेधोप० र २. एवन्तु अ ३. ०विरोधिवरोधित्व० र ४. अथ विरुद्धमिति नास्ति र ५. परंपरा र ६. अयमर्थं अ ७. वान्ध्य० र

कित्यतिवरोधे विरोधयोविरोधः कित्यतिवरोधिवरोधो वर्तते कित्यतस्य विरोधिनो विरोध इति कृत्वा कित्यति विरोधी ° तस्येति वा , कित्यतस्य हि विरोधिनो विरोधोऽपि कित्यतस्य हि तस्मात्तस्य कित्यतस्य विरोधिनो वास्तवत्वेन सह यो विरोधः सोऽपि कित्यतिवरोधिविरोधः सिद्धः। तस्य वास्तवत्वे स्ववचनिरोधः। अवास्तवत्वे दूषणमक्तमेव।

अपि च । विरोधो नामैकत्र द्वयोः <sup>श्र</sup>संवासनिषेधार्थमर्थ्यते । न तु द्वयोवंस्तुत्व-सिद्धिर्नाम<sup>१</sup> विरोधफलम् । यत्र तु द्वयोवंस्तुत्वसिद्धिस्तत्र सामर्थ्यादेकेन वस्तुना वस्त्वन्तरितरस्कारात् किचद् देशे, यथा सहानवस्थाने यथोक्तं प्राक् । प्रकृतस्तु विरोधो धर्मयोरेकत्र धर्मिणि सद्भावनिषेधफलः ।

तत्र यथा द्वाविष धर्मी सन्तौ निषिष्येते, यत्र नील्रत्वं न त्रानील्रत्वम् । अतो न नील्रानील्रमेकमिति । तथा 'सदसत्त्वरूपाविष विप्रतिषिद्धौ धर्मावेकत्र धर्मिण समारोपितौ प्रतिषिद्धौवव । न हि जनन्याः [40a] तनये वन्ध्यातनयत्वमारोपितं तत्त्वतोऽसिदिति न निषेध्यम् । वन्ध्यातनये वा विकल्पैकगोचरे जननीतनयत्वमारोपितं न निषेध्यम् । न हि जननीतनयो वन्ध्यातनयो वैकात्मा, तावतैव 'विरोधकार्यंपर्यंवसनात्, किमपरेण विरोधनाम्ना यो वस्तुधर्मावनपेक्ष्य' नात्मलाभमासादयिति ? एवं यत्र नित्यत्वं न तत्र क्रमयौगपद्यवत्त्वम्, यत्र क्रमयौगपद्यवत्त्वं तत्र न नित्यत्वमतो नित्यं क्रमयौगपद्ययोगि परमार्थंतः । तत्रश्च सत्तायुक्तमिप नेव नियमेन परमार्थंतः । ततः क्षणिक एव विश्वाम्यत् त्र तद्यात्तसत्ताकमेव सत्त्वमिति सत्त्वात् श्वणभङ्गासिद्वेरिवरोधः । यदि चैवमिप 'विरोधव्यत्तिरेकप्रतिसन्धानेन 'मातृमोदकक्रमेण गृहीत्वा गिरिकुहरकोणमाविश्य चोषयितुमिच्छिस चेद्, घोषय । न पुनरस्मदारब्धसिद्विप्रतिवन्धे किञ्चदुपयुज्यसे । तदलमिनिवेशपरवशीभूय वास्तवा एवैते विरोधादय इत्येव साधु । नर् नित्यत्वं क्रमयौगपद्यवत्वं च विषद्धौ धर्मौ विध्य नापरो विरोधो नाम, कस्य वास्तवत्विमिति चेत् ? तदिप यत्तिञ्चत्व । न हि धर्मान्तरसंभवेन विरोधस्य पारमार्थिकत्वं व्रमः । कि तु यतो विषद्धौ धर्मौ विध्य मार्गित हि यदि न विषद्धौ पारमार्थिकत्वं व्रमः । कि तु यतो विषद्धौ धर्मौ विध्वपित्तरसंभवेन विरोधस्य पारमार्थिकत्वं व्रमः । कि तु यतो विषद्धौ धर्मौ विध्वपित्तरसंभवेन विरोधस्य पारमार्थिकत्वं व्रमः । कि तु यतो विषद्धौ धर्मौ विध्वपित्तरसंभवेति विरोधित्व पारमार्थिकत्वं व्रमान्तरसंभवेन विरोधस्य पारमार्थिकत्वं व्रमः । कि तु यतो विषद्धौ धर्मौ विध्वपित्तरसंभवेति विरोधित विद्यति विष्वपित्तरसंभवेति विरोधित्व विरोधितस्य पारमार्थिकत्वं व्रमः । कि तु यतो विषद्धौ धर्मौ विष्वपित्तरसंभवेति विद्यति विद्यति विद्यति विद्यति विद्यति विद्यति विद्यति विद्यति विद्यति विद्यति विद्यति विद्यति विद्यति विद्यति विद्यति विद्यति विद्यति विद्यति विद्यति विद्यति विद्यति विद्यति विद्यति विद्यति विद्यति विद्यति विद्यति विद्यति विद्यति विद्यति विद्यति विद्यति विद्यति विद्यति विद्यति विद्यति विद्यति विद्यति विद्यति विद्यति विद्यति विद्यति विद्यति विद्यति विद्यति विद्यति विद्यति विद्यति विद्यति विद्यति विद्यति विद्यति विद्यति विद्यति

८. विरोधि० अ ९. विरोधे र १०. किल्पतिव० र १. वेति नास्ति र २. हीति नास्ति अ ३. विरोधे विरोधयोविरोधः र ४. सन्धास [न ?] अ ५. ०न्त्राध्य(?) र ६. तत् अ ७. नील्रस्वं तत्रा० र ८. सदधत्ताव० र, सदसन्ता(?) अ ९. च र १०. विरोध० इति नास्ति अ १. पेक्षाना० २. यत्र........तत्र नेति नास्ति र ३. श्राम्यतु र ४. सत्त्वादिति नास्ति र ५. ०रेकं र ६. प्रतिब्रन्धानवास्तसान् ७. पोषय र ८. साधननु(?) र ९. ०मानपरो र १०. विरुद्धो धर्मो र १. न धर्मानवरेऽपि र

न पारमार्थिकोऽपि<sup>२</sup> विरोधः । विरुद्धौ चेत् ? तावतैव तास्त्रिको विरोध इति व्यवहारः, किमपरेण धर्मेण ? यदपि वन्ध्यापुत्रविरोधविद्युक्तम्, तत्र किमेकाधार एवायं विरोधो दृष्टान्तीकृतः, अथ हितीयापेक्षः ? द्वितीयोऽपि प्रतियोगिरूपोऽन्यमात्रं वा ? प्रथमपक्षस्तावद्युक्तः , न हि कश्चिदेकाधारं विरोधं प्रतिजानीते । ततो यदि वन्ध्यापुत्रविरोधस्याभिन्नधर्मिणोऽपारमार्थिकत्वं तदोभयधर्मिणोऽपि भपरमार्थिकेन विरोधेन न भ भाव्यमिति कोऽयं न्यायः ? एवमन्यमात्रेणापि न विरोधः, कृतकानित्यत्वत्वत् । प्रतियोगिना तु तत्रापीष्यत एव । बन्ध्यापुत्रस्य हि अवन्ध्यापुत्रत्वेन विरोधोऽस्त्येव । एकात्मनिष्धश्चाभिमत एव ।

ननु धर्मयोविरोधे धर्मिणोरैकात्म्यनिषेध इति युक्तं, बन्यापुत्रस्याबन्ध्यापुत्रत्वेन विरोधो धर्मिधर्मयोवंतिते। नैप दोषः। धर्मिणोऽपि धर्मद्वारेणैव
व्यवह्रियन्ते एवं धर्मिणोरिप कदाचिद्भावप्रधानो वा कि निर्देश इति । यक्ष वैधम्ध्रेणे
दहननुहिनयोरुपन्यासः, सोऽप्ययुक्तः, परस्परपरिहारस्य विवक्षितत्वात्। यौ च
तद्विषयतया सापेक्षध्रुवभावावुक्ते तत्रापि सापेक्षत्रया कादाचित्कत्वमनित्यत्वमुक्तम् । ध्रुवभावोऽप्यवश्यम्भाव इति यदि भावनियमत्वम्, तदा नित्यत्वमेव। ततो
नित्यानित्ययोरियं विरोधिस्थितः कथमनुभवपूर्वकत्योपदर्शयन्तं नोपहासयित ?
नित्येन कथं विरोधप्रतीतिरित्येव हि प्रकृतम्। अथावश्यं भविष्यत्ता ध्रुवभावः, [40b]
सापि न कस्यचिदनुभवविषय इति नित्यवदेव दोषः।

स्यादेतत् । यच्च कदाचिदवश्यम्भूतमुपलब्धं तदपेक्षयेदमुच्यत इति । तदपेक्षया तिंह विरोध एव नास्ति, तिंद्ध सापेक्षं च ध्रुवभूतं च । अय तदा सापेक्षत्वं नास्ति सिद्धत्वात्, अन्यदा तदा भ सुतरां नास्ति, असिद्धत्वादेव । असिद्धधर्मं एवापेक्षेति । वेत् ? अननुभूते तिंह न विरोधव्यवस्थेति स एव दोषः । असिद्धस्यैव भिद्धिकालापेक्षया अनुभूतेनैव विरोध इति चेत् ? सिद्धिकालापेक्षास्वीकारे तिंह विरोध एवं नास्तीत्येव साधु ।

एतेनानुभवाभावाद् विरोधव्यवस्थाभावे साध्ये वैधर्म्यवृष्टान्ताभिमतः साध्या-व्यतिरेकी, असता विरोधप्रसञ्जने तु साधनाव्यतिरेकी । घ्रुवभावस्य नित्यतार्थपक्षे तु

२. अपीति नास्ति र ३, युक्तं[ः] र ४. धर्मिणापि र ५. नकारो नास्ति र ६. इजुक्तं र ७. धर्मि॰ इति नास्ति र ८. दोषो धर्मिणो॰ अ ९. व्याह्रियते अ, व्यवह्रियते र १०. वेति नास्ति र १. तयेति नास्ति अ २. ०बुभो अ ३. ०मितत्यमुक्तं र ४. तिनित्ययो॰ र ५. नकारो नास्ति अ ६. तहि र ७. पेक्षि(?क्ष्य)ते र ८. व्यवस्थितिः र ९. ०सिद्धकाला॰ र

साध्यकोटिनिक्षेप एवेति । भेदाभेदादिकं तु े भवतु वैधर्म्यदृष्टान्तः । न च तावतापि वस्तुनोरेव नाक्षणिको विरोध इति नियमः, अन्यथापि सर्माधतत्वादिति । यदिप

#### नासिद्धे भावधर्मोऽस्तीति

[प्र० वा० ३.१९०]

वाच्यम्, तदप्याश्रयासिद्धिचोद्यस्य दूरीकृतत्वान्निराकृतम् । असतोऽपि धींमत्व-साधनात्, अवस्तुनि विकल्पस्य प्रतीतिव्यवस्थासिद्धेश्च व्योमादिस्वरूपाप्रतीतिरपि परिहृता ।

स्यादेतत्, यदि विकल्परूपां प्रतीतिमाश्रित्याश्रयासिद्धिपरिहारः सत्तासाधनेऽपि समानम्, ततः २ कथमुच्यते नासिद्धे भावधर्मोऽस्तीत्यादि ? कथं चात्मनो विभुत्वसाधनं सर्वत्रोपलभ्यमानगुणत्वमाश्रयासिद्धानुदाह्रियत इति चेत् ? साधनानुरोधादुभयत्रापि हि भावधर्म १ एव हेत्रुरपात्त आशङ्कितश्च । न च भावधर्मस्यावस्त धर्मी भवितमहीति । न हि धुमश्चिशपात्वादयोऽवस्तुनि वसन्ति । तस्माद् यत्र भावधर्मः साधनं तत्र नियमेन वस्त्वेव धर्मी । न च विकल्पमात्रविषयस्य वस्तताश्वासः, अवस्तन्यपि विकल्पमात्रानपायात् । ततो वस्तु धर्मीकुर्वता प्रत्यक्षानुमानरूपे च सिद्धिरिमधा-तव्या। तदनभिधाने तु विकल्पमात्रगोचिरतोऽथंः सन्दिग्धसत्ताको निरस्तसत्ताको वा धर्मीकियमाणः कथं वस्तुतया निश्चितः कृतः स्यात् ? तथा च सति यावान् वस्तु-धर्मो हेतुः सर्वोऽसौ नाश्रयासिद्धिमतिकामति, एकत्र सन्देहादन्यत्र विपर्ययात् । ततः प्रत्यक्षानुमानाभ्यां वस्तुविषयाभ्यामसिद्धे भावधर्मो न हेतु रस्त्याश्रयासिद्धत्वादिति यक्तमेतत् सत्तासाधने । असत्तासाधने त्ववस्तुधर्मो हेतुरवस्तुनि विकल्पमात्रसिद्धः एव नाश्रयासिद्धिदोषेण दूषयितुं शक्यः । न हि तस्य वस्त्वाश्रयापेक्षा, अवस्तुधमदिव । न च तदाधारस्य प्रत्यक्षानुमानापेक्षा, अवस्तुत्वादेव। भावधर्मे रे तू साधने वस्त्वेवाश्रयो [41a] वस्तूधर्मत्वात् । वस्तुनश्च निश्चयः प्रत्यक्षानुमानाभ्यामेव, ततस्तयोरभावे 'नियमेनाश्रयासिद्धिरिति सदसत्तासाधनयोः कथं समानो दोषः ?

यत्तु त्रिलोचनेन <sup>१</sup>प्रमाणान्तरं नित्यानामसत्तासिद्धौ क्रमादिविरहस्याभाव-धर्मता <sup>९</sup> न सिध्यतीत्युक्तम्, तद् बालस्यापि दुरभिधानम् । नित्या हि धर्मिणः । असत्त्वं

१०. किं तुर १. लाक्षणिको अ, २. तत्र ३. धर्मार ४. सन्ति र ५. धर्मार ६. कुर्वतुर ७. कुर्वतैव र ८. अर्थर ९. यावानवस्तु० र १०. ०दन्यविप० र १. ०भ्यां सि० र २. मात्रासिद्ध र ३. देवाभाव० र ४. नियमो नार ७. प्रमाणान्तराजि॰ र ६. [ि] त्रयादि० र

साध्यम् । क्रमादिविरहो हेतुः । अस्य चाभावधर्मत्वं नाम स्वसाध्याविनाभावित्वमुच्यते , अभावानां शशश्युङ्गादीनां धर्मो न भावानामिति कृत्वा । तदनेन वचसा
यावत् प्रमाणान्तरेण पक्षे साध्यं न सिध्यति , न ताबहेतोर्ब्याप्तिरित्युक्तं भवति ।
तच्च कुत्र हेतावुपलव्धमनेनेति न विद्यः । यथा चान्यत्र साध्यनान्तरीयकता अन्यदा , प्रवृत्तप्रमाणान्तरिसद्धा दृष्टान्तेन स्मारिता पक्षीकृते साध्यसिद्धधर्थमुपयुज्यते, नान्यतः
साध्यसिद्धमपेक्षते, तथा क्रमाद्यभावधर्मता व्याप्तिस्वभावान्यदेव क्रमाक्रमेण
सिद्धत्वस्य । व्याप्तिग्रहणकाले प्रवृत्तप्रमाणिसद्धाकाशकमलदृष्टान्तेन स्मारिता
साध्यसिद्धावुपयुज्यते, नान्यतः साध्यसिद्धिमपेक्षते । अन्यथा सर्वानुमानवैयर्थ्यात् ।
क्रमयौगपद्येन हि सत्त्वस्य व्याप्तिसिद्धौ सत्त्वस्य व्याप्यस्याभावेन क्रमयौगपद्यस्य
व्यापकस्य विरहो व्याप्तः सिध्यतीत्यभावधर्मत्वं क्रमयौगपद्यविषयः । यथा च
व्याप्तिस्यं तथा थूवंमेव निश्चितं, क्षदभावधर्मत्वं न पक्षे प्रमाणान्तरेण साध्यसिद्ध्या
व्यवस्थाप्यते, तथा क्षमाक्रमाभावाभावेनापि साध्यं प्रसाध्य व्यवस्थाप्यत इति नः
पक्षः, पूर्वमेव व्यवस्थापितत्वात् । तत् कृत इतरेतराश्रयत्वस् ?

किं च, इतरेतराश्रयत्वमय्ये युज्यते। क्रमादिवरहस्याभावधमेत्वसिद्धो तेषामसत्त्वसिद्धः असत्त्वसिद्धौ चाभावधमेत्वसिद्धिरिति। विषमदृष्टिना पुनरभावधमेसिद्धेरसत्त्वासिद्धौ न अप्रयाजकत्वमुक्तं, किं तु पक्षधमेतासिद्धेः। तत् कीदृशमितरे-तराश्रयत्वम् ? न च पक्षधमेतीवाभावधमेता, साध्याविनाभावध्यत्वादभावधमेतायाः। अय यद्धभावधमेत्वं क्रमाद्धभावस्य स्यात्, तदा पक्षीकृतानामसतां नित्यानां धमेः स्यादित्यभिप्रायात् पक्षधमेताव्यापारद्धारेण तद्वध्यापारो द्दिताः, तथापि चक्रकं वक्तुमुचितम्। तदिप प्राचोनचर्चया चिंवतमेव।

किं च, अभावधमंत्वे व्याप्तिरूपे सित पक्षधमंत्विसित नायं हेत्वन्तरसाधारणो न्यायः। न चास्यापि हेतोरेवम्, अभावधमंत्वं हि व्याप्तिभवतु मा वा, क्रमादिविरहस्तु केन नित्यानां निषिध्यते? न चैतेऽप्यसत्तारूपेण धर्मिणः, किं तु सदसत्त्वसन्देह-वत्त्वेनेति " यत्तिश्चिदेतत् भावधमंत्वमु[41b]भयधमंत्वं च नेष्टमस्य क्रमादिविरहस्य हेतोरित न प्रथमविकत्ये दोषः। नापि द्वितीये, व्यतिरेकस्याभावरूपत्वेऽपि विकल्पेन

७. साच्यसिद्धत्वमृत्युज्यते इति योजितं केतिचित् अ ८. सिच्यतीति ज ९. कइऽत्यता र १०. सत्त्वस्य र १. ०पचेन व्यापित्यस्याव्याप्यस्या० र २. विषदः र ३. रूपतया(?) ज ४ सदा-भाव० र ५. क्रमाक्रमाभावेना० अ ६. सिद्धौ तेवामसत्त्विमिति नास्ति र ७. प्रयोजकमुक्तम् अ ८. ०पेक्ष० र ९. ०प्यसता० अ १०. बस्बेति र

प्रतीतेः 'सर्मायतत्वात् । न ह्यभावरूपाणां विकलादन्या प्रतीतिरप्रतीतिर्वा, 'उभयथा-प्यभावव्यवहारहानिप्रसङ्गात् । ततोऽनुभवापेक्षाविरहान्न तज्जननप्रसङ्गे दोषावकाशः । अनाश्वासस्तु <sup>१</sup>शासितुमुचितः । सोऽपि क्रमयौगपद्यविरहलक्षणव्यापकानुपलम्भ-संभवाल्लिङ्गजत्वेन दूरीकृतः ।

तथा हि तथैव त्रैरूप्यपिरशोधनमेतदारब्धम्, सिद्धं च किमिति विस्मयंते, यतो लिङ्गाभावादित्युच्यते ? तस्मात् क्रमादिव्याप्यसत्ताव्यत्तिरेकविकत्ये कथमनाश्वासः ? अव्यतिरेकाङ्का ह्याश्वासस्यार्थः । व्याप्यव्यापकभाविनश्चये चास्थानमेतदिति नित्यान्त्रियमेन व्यतिरिच्यमानं सत्त्वं अणिकत्वेन व्याप्तं सिद्धमिति न दोषः ।

तृतीयेऽपि विकल्पे व्यतिरेकिनिश्चयस्य दृढीकृतत्वात्, सोऽयं व्यापकानुपलम्भो नित्ये स्वाश्रयं कमाद्यभावं साध्यश्चेव सत्तायास्ततो नियमेन व्यतिरेकं, क्षणिकतायां च प्रतिवन्धमस्याः साध्यतीति त्रयोऽस्य व्यापाराः एकव्यापारसंगृहोताश्चे, न च दोषलेशेन लिप्यन्ते । त्रित्वं चार्थशकेः सत्तालक्षणत्वे, हेतुमात्रत्वे तु व्यतिरेकमात्र-साधनमसत्तासाधनार्थं इति व्यापारद्वैतमेवेति स्थितम् ॥

नतु व्यापकाभावस्थाभावरूपत्वेत वस्तुधमंतया आश्रयासिद्धिपरिहारेऽपि स कथमभावः कस्यचित् प्रतिपत्तिः ", प्रतिपत्तिहेतुर्वा तस्यापि वा कथं प्रतिपत्तिरिति कि न दृश्यते ? तिल्ळङ्गजन्मा च संप्रत्येव व्यतिरेकिकल्पो न विसंवादशङ्कामञ्के निधत्त इत्युक्तस्य । अवश्यं च साध्यवृद्धि साधयता "साधनेन भावव्यवहारः स्वीकर्तव्यो नान्यथा । तच्चाभावरूपत्वे सर्वं विरुध्यते । व्यापकानुपळिधिरित्यपि यद्यप्यनुपळिधिमात्रं स एव दोषः, न चान्योपळिध्यापकानुपळिध्यरिभधातुं शक्या, अन्यस्यापि कस्यचिदनुपळिधिरिति । तदिपि यत्किञ्चत्, धर्म्युपळब्धेरेबान्यत्राप्यनुपळिधितया व्यवस्थापनात् । यथा हि नेह शिशपा वृक्षाभावादित्यत्र वृक्षापेक्षया केवळप्रदेशस्य धर्मिण उपळिधः वृक्षानुपळिधः, शिशपापेक्षया च केवळप्रतीतिरेव शिशपाभावप्रतीतिरिति स्वभावहेतुपर्यंवसायिव्यापारो व्यापकानुपळम्भः । तथा नित्यस्य धर्मिणो विकल्पबृद्धौ परिस्फुरतः क्रमाद्यपेक्षया केवळस्फुरणमेव क्रमाद्यनुपळम्भः, अर्थिकयापेक्षया च केवळप्रतीतिरेवा विशेषः। अध्यवसायापेक्षया च यथा नेह

१. समन्वित० र २. ०पि व्यवहार० अ ३. ०हारि० र ४. प्रसङ्ग० र ५. शमितु० र ६. अव्यति-रिक्त(श)ङ्का अ ७. नित्यस्याश्रयाश इवाभावं अ ८. व्यापारः र ९. समिति नास्ति र १०. प्रति-पत्तिरिति नास्ति र १. साधयत् र २. ०त्यपि अनु० र ३. ०हेतुरवसायि० र

शिशपा वृक्षभावादित्यभावस्य हेतुपक्षम्या निर्देशः, तथा भावः साधनिमत्यपि व्यवहारः, न त्वभावः साधनमेव [42a] कचित्। स च व्यवहारः अवसितार्याविस्वादाप्त परिहर्तुः शक्यः। यत् खलु ब्यापकेन विरिहतं तदवक्यं व्याप्येनापीत्येनावत एवार्थस्य संवादिनः तेनापि प्रकारेण प्रतिपादनात्। अयं च न्यायो यथा सत्ये धर्मिणि तथासत्येज्यीति को विशेषः ?

नत्वयमेव महान् विशेषः । सत्ये हि धर्मिण व्यापकस्यैकज्ञानसंसर्गी स एव धर्मीति तस्योपलिव्धरनुपलिव्धर्यापकस्यास्तु, असत्यस्तु धर्मी नैकज्ञानसंसर्गी केनिविदिति चेत् ? तेनैव स्वसंबित्धना धर्मेण व्यापकसंमतेन । तथा ह्यं कज्ञानमत्र विकल्प एव । स हि नित्यप्राही विकल्पः तदाकारान्तरिमव क्रमयौगपद्यधर्मसंबन्धे नित्यस्य क्रमाद्याकारमप्युल्लिखेदिति संभावनया एकज्ञानसंसर्गित्वमुभयोरिनवार्यम् । यदि न नित्यमनाधेयातिशयत्वादिना धर्मान्तरेण सह प्रतीतिगोचरीभवेत्, यौगपद्यान्यौगपद्यं वास्तवधर्मिणा सह न प्रतीतिविषयः स्यादप्येवम् । न चैवम्, न च निषेष्यस्य संभावनां विना कविदेकज्ञानसंसर्गः तदैव कि स्याल्लभ्यः । तत्र यथा हरिणशिरित तेनैकज्ञानसंसर्गं श्रृङ्गमुपल्व्धम्, हरिवराङ्गेऽपि तत्संभावनयैव तत्संसर्गातिषध्यते, तथा नीलादावपरिनिष्ठितनित्यानित्यभावे तावत् क्रमाक्रमौ स्वधर्मिणा सार्थमैकज्ञानसंसर्गणे दृष्टौ नित्येऽपि यदि भवतो नित्यग्राहिणा ज्ञानेन स्वधर्मिणा नित्येन सहैव गृह्ययातामिति वैसंभावनयैकज्ञानसंसर्गद्वारक एव प्रतिषेधमाविश्वतः ।

कथं पुनरेतित्त्रित्यज्ञाने क्रमादेरस्फुरणिमिति, यावता क्रमाक्रमकोडीकृतमेवे नित्यं विकल्पयाम इति चेत्? अत्तएव बाधकावतारः, विपरीतरूपावतरणं विना<sup>ध</sup> तस्य वैपर्ध्यात् । सोऽयं नित्यात्मित क्रमाक्रमारोपौ भवतस्तद्वाधकोपन्यासं प्रयोज-येन्नाम<sup>थ</sup>, न नु नित्ये क्रमाक्रमावन्तर्भावियिनुं प्रभवित, विरोधात् । काळान्तरैकरूपतया हि नित्यत्वं, क्रमाक्रमौ च <sup>६</sup> क्षणद्वयेऽपि भिन्नरूपत्या, ततो नित्यस्य क्रमाक्रमिकार्थं-क्रियाशक्तेश्च परस्परप्रत्यनीकरूपतया दुनिवारो विरोध इति कथं नित्येञ्तर्भावः क्रमादे ? अनन्तर्भावाच्च शुद्धनित्यविकल्पेन दूरीकृतसमारोपेण कथमुल्लेखः क्रमाक्कमस्य ? सर्वस्य च विकल्पमात्रगोचरस्य विकल्पारूढ्यापेक्षया विरुद्धनियतानियतन

४. ०पञ्चस्या अ ५. ०दान० अ ६. यत् स्वत्वया० र ७. ०मनायया० अ ८. त्वादिति नाम र ९. वास्वर्घामण र १०. तदेव र १. ०वनैव र २. ०वनैक० र ३. त्वा?रकमेव र ४. रूपा-रोपणमन्तरेण र ५. प्रयोजकं नासः र ६. न र ७. नित्यव(?त्व)स्य र ८. अन्तर्भविाच्च र

धर्मव्यवस्थानं, यथा त्रेगुण्यस्येकत्वं विरुद्धं धर्मः प्रसादतापदैन्यिक्रया नियता, नैरात्म्येतरयोगोऽनियतः, तथेहापि पूर्विपरकालयोरेकात्मतया यद्यकारकमकारकमेत्र, सर्वदा कारकत्वे च कारकत्वमेव नित्यं, कमाकमी तु कदाचित् क्रियाशक्तिस्वभावौ, यौगपखे हि व्यक्तमेकदेव करणिमित कादाचित्किम्रस्वस्यम्, [42b] क्रमेऽपि कृतायाः करिष्यमाणायाश्च करणात्' व कादाचित्कयेव क्रिया, सहकायंपेक्षायाः क्षिप्तत्वात् । ततः कादाचित्काकादाचित्किक्रयत्वयोः परस्परपिहारस्थितलक्षणतया विरोधः सिद्धः । एवं सित प्रतियोगिनि नित्ये विकल्प्यमाने एकज्ञानसंसर्गिलक्षणप्राप्ते विरुद्धस्यानुपलन्धः । सेव वार्थिक्रयाशक्तेव्यापकानुपलन्धः । तस्माद् व्यापकधम्युपलन्धिः । सेव वार्थिक्रयाशक्तेव्यापकानुपलन्धः । तस्माद् व्यापकधम्युपलन्धिः । यदि च धर्मित्वेऽपि वस्त्ववस्तुतया विभागो भाग्यहीनस्य भवतो मितमद्यापि दुःस्थयित, वस्तुन्यपि धर्मिणि एकत्र प्रदेशः कठिनो धर्मी द्रवरूपमन्यत्र जलमित्यादयो विभागा भङ्गवन्तस्तदन्विष्यन्तः केन वारणीयाः ? तस्माद् वस्त्ववस्तुतयापि भेदचिन्ता कोपयोगिनी ?

नतु महानस्या उपयोगः । तथा हि बस्तुनि धींमणि परम्परया तत्प्रतिबद्धं व्याप-कानुपलम्भलक्षणमनुमानं प्रमाणं प्रमाणभाजनीभविति , वस्त्विधानत्वात्प्रमाण-व्यवस्थायाः । न चैवमवस्तुनि शक्यमिति चेत् ? किं तावत्परम्परयापि वस्तुनः सकाशा-दागतत्वमेव वस्त्विधिष्ठानत्वम् तदा क्रमाक्रमस्यार्थिक्रयायाश्च व्याप्तिग्रहणगोचरवस्तु-प्रतिबद्धत्वमस्यापि न क्षीणम्, धींमविकत्पवस्तुप्रतिबद्धत्वं वा ।

अथ वस्तुनि केनचिद् रूपेण व्यवहारकारणत्वं वस्त्वधिष्ठानत्वम् ? तदिप क्षणभिद्भवस्तुमाधनोपायत्वेन प्रतिष्ठितमस्य, तस्यैव वा धीमविकल्पस्य वस्तुनोऽवस्तु-पादानत्वव्यवहारकारणत्वेन धीमवस्तुनैव तु वस्त्वधिष्ठानत्विमित्त किमनेन ? यदि चैष ग्रहण एवं तत् किमनुमान एव वस्त्वधिष्ठानत्वं प्रामाण्यं वा ? न प्रत्यक्षे, लिङ्गा-श्रयणमेव हि धीमिचन्तामवकाशयित । तदनाश्चयं तु प्रत्यक्षं वस्तुन क्षागतं वस्तु-निमत्तव्यवहारकमित्येव व वस्त्वधिष्ठानम्, एवमनुमानमित तथैव व वस्त्वधिष्ठानमित्त

९. घर्ममिति नास्ति र १०. व्याश्चाकरणात् र १. ततः इति नास्ति र २. सिद्धिः र ३. भङ्ग-मन्तस्तिनिध्यन्तः अ ४. लक्षणप्रामाण्यता(?)जननी भवति अ ५. विष्ठानं अ ६. करणत्वं आ. र ७. ग्रह् एव अ ८. लिङ्गाश्रयमेव आ, र ९. वस्तुन आगतिमिति नास्ति आ १०. वस्तुनि च अ १. तथैवं अ

गृद्यातास् । केवलं परम्परया प्रत्यक्षस्यापि <sup>६</sup> हि जन्मैव साक्षात्, व्यवहरणं तु विकल्या-दिव्यवधानेनेव । अनुमानस्य पुनक्षभयमि परम्परया । व्यवहाराणामि स्मृत्यिभि-लापादिना व्यवधानात् । एवं वस्त्विधष्ठानत्वमनुमाने व्यवधानेन द्वणमेव । केवलमनुमानेऽप्यन्यत्र साध्यधमिषिक्षया यद्व्यवधानं ततोऽतिरिक्तमिदं व्याप्तिग्रहणा-पेक्षं वर्तत इति धान्ध्यं धियः । तत्रापि <sup>६</sup>न सर्वोऽनुमानान्तरसाधारणोऽयं धर्मः । स्वसाध्ये हि साक्षात्प्रतिवन्धमवधूय विपर्ययव्याप्त्या गमकत्वं कार्यकारणव्यापकानुपलिधषु । तद्वद् वस्त्विधष्ठानत्वमि यदि यथोक्तव्यवधानेन विषयविशेषे भवेत् कीवृत्तो दोषः, कस्यचिद् वाधकस्याभावात् ? धर्मिविकल्पापेक्षया तु न तावतोऽपि व्यवधानस्य संभवः, [43a] असाधारणी च प्रत्यासत्तिर्धर्मणो विकल्पाकारेण सहैकीकरणात् । निराकारपक्षेऽपि हि विकल्पायत्तप्रकाशत्वादलीकिनित्याकारस्य धर्मिणः । तस्माद् धर्मिणो वस्त्विधष्ठानपर्येषणं प्रत्यासत्तिर्वशेषाश्रयत्या विकल्पवपुषाि कृतार्थोभवेदिति न दोषः कश्चित् । अयमेव न्यायो न वक्ता वन्ध्यासुतक्ष्वेतन्याभावात्, न खरं सर्प्रङ्कं द्वव्यतावियोगादित्यादौ योज्यः, नावस्तुनि विरोधः प्रतीत्यविषयत्वावित्यादौ च वर्षाण्य ।

यदि प्रतीतिमात्रापेक्षया प्रतीत्यविषयत्वं तदा असिद्धः अनुभवापेक्षयानेकान्तः । इत्येवंप्रकारदूषणपरिहारशक्तिः, न पुनराश्रयासिद्धधादिदूषणगणगणगणना कािचत् । एतेन व्यापकान्पलव्यौ हि व्याप्याभावोऽन्यः प्रतिपत्तव्य इति हेल्यापहस्तितस्, धर्मिरूपस्य भिन्नस्य प्रतिपत्तिविषयस्य प्रतिपादात्, गण्डशैले वृक्षत्वाभावेन शिशपात्वाभाववत् । तदेवं न प्रकृतव्यापकानुपलम्भस्य स्वरूपासिद्धः, नित्यक्रमयौगपद्ययोः विरोधप्रतिपादनात् । यदाह, क्रमाक्रमविरोध इति, तद् व्यापकद्वारेण पुनरथं- क्रियाविरोधादित्याह । नाष्याश्रयासिद्धिरवस्तुनोऽपि धर्मित्वप्रतिपादनात्, विकल्पेन प्रतिपत्तिप्रतिपादनाच्च । अत्यव शास्त्रे,

तस्य धीमणि प्रत्यक्षतोऽनुमानतो वा प्रसिद्धिनिश्चयः

इत्युत्सर्गस्य परेरनुत्पाद्यापूर्वरूपं े वसादिकं सकृत् शब्दाद्यहेतुत्वादिकमवस्तुनि साध्य-साधनप्रतिज्ञानमपवादो वेदितव्य इति व्यक्तमेतत्।

२. प्रत्यया इत्यिधिकम् र ३. ॰ष्टानमनु॰ र ४. भूषण॰ र ५. नार्थो र ६. न खरः खरखङ्गं(?)

७. ॰दित्या॰ इति नास्ति र ८, ॰गण॰ इति नास्ति र ९. यदा क्रमा॰ र १०. परैरनुयोग॰(?) र

एवं दृष्टान्तर्धामणोऽपि असिद्धिपरिहारः। व्याप्यव्यापकाभावी च सिद्धावेव, नित्यवत् तत्र विमतेरभावात्। ततः सपक्षे सत्त्वनिषेधोऽपि ध्वस्तः। अथ मञ्चानेकान्त-कान्तिः कृतेति, तदनेन सिद्धसाध्यप्रतिबन्धात् सत्त्वहेतोः सिद्धः साध्यर्धीमणां क्षणभङ्गाङ्गोकार इति ॥

॥ व्यतिरेकाधिकारो नाम तृतीयः पादः ॥

१. वलान्तिः र, अनेन चानेकान्तः (?)

# क्षणभङ्गाध्याये

## चतुर्थः पादः-अहेतुकविनाशाधिकारः

अन्वीतिव्यतिरेकमाकलयताऽध्यक्षेण धूमारिनवद् ¹दृश्यादृष्टिप्रभूतहेतुफलता श्रिद्धा विनाशाङ्गयोः । तत्प्राक् कारणसन्त्रियेः फलमसन्नाशस्तनोति स्थिति तावन्तं किल<sup>श</sup> कालीमत्यपि मृषा नाशः स्वरूपादृशः ॥

नहीदन्तया नाशस्य स्वरूपमुपलिब्धगोचरं येनान्वयव्यत्तिरेकनिश्चयात् कारणाभिमतमुद्गरादिसन्निधेः प्राक् नाशाख्यं कार्यमभवत् तावन्तं कालं भावस्य स्थैयंमापादयेत्, यावता नाशस्य स्वभावानुपलब्धेर्मृषेव कल्पनेयमिति कुतः कारणानुपलब्ध्या स्थैयंसिद्धिः ?

ननु घटमुद्गरादयो दृश्यन्ते तावत् तेष्वेव कश्चिन्नाशो नामेति नाशस्वरूपानुप-लब्धिरसिद्धेति चेत् ?

> दृष्टस्यावदयं घटोऽत्र च पतन् दृष्टस्तथा मुद्गरो४ दृष्टा कर्परसंहतिः परमतोऽभावो न °दृष्टोऽपरः। तेनाभाव इति[43b]श्रुतिः क निहिता किं वात्र तत्कारणं स्वाधीना परिघस्य केवलिमयं दृष्टा कपालाविलः ।।

सुनिपुणं निरूपयन्तोऽपि मांसचक्षुषा वयं तावन्नापरमत्र वस्तुजातमीक्षामहे, यदभावश्रुत्या विषयीक्रियते । तद्दर्शनाभावाच्च तत्कारणमपि किमवधारयामो, यदभावेन े पूर्वपूर्वमसन्नाशा इति स्यात् ? यश्च तत्कारणं किल्पतो दण्डस्तस्याप्यन्वय-व्यतिरेकानुविधायिनी कपालपंकिरेव दृष्टा, नान्या काचित् । वैधम्यंदृष्टान्ततये-यमुपन्यस्ता पुनः, यथेयमध्यक्षानुपलम्भाभ्यामन्वयव्यतिरेकावनुविदधती व दृश्यतया

१. दृष्टचा र २. प्रभूत० (?) अ ३. किलेति नास्ति आ ४. गोचरो अ ५. मुरो आ ६. दृष्टो अ ७. दृष्टः परः अ ८. पिलघस्य अ ९. तत्त्विन्तामणिप्रत्यक्षसण्डे ७१७ पृ., रत्न० निव० १११ पृ. १०. नेति नास्ति अ १. पर्वमसन्नास अ २. ०कावय० अ

दण्डस्य कार्यमवस्थाप्यते, तथा यदि नाशास्त्रमपि वस्तु दृश्यं स्यादनात्मरूपविवेकेन तस्यापि तरस्विदण्डकार्यता अवार्यैव रे, न चैवम् । तस्मात् कत्पनैवेयम् ४।

स्यादेतत्,

आस्तां कर्परपंक्तिरेव कलसध्वंसो न चैयं पुरा तेन स्थैर्यमपि प्रसिध्यतु १ ततो भिन्नेन नाशेन किम् ।

अत्रोत्तरम्,

नाशः सैव यथोच्यते यदि तथाभावोऽपि कुम्भान्तर-न्यासेऽभावरवः कथं मतमतः सिध्यस्यभावेऽपि नः ॥

अयमर्थः। यथा वेगवन्मुद्गरप्रहारात् पूर्वं घटस्य नाशो नास्तोति प्रतिपादियत्ं शक्यं भवतस्तत्स्वभावभूतायाः कपालपंकरदर्शनात्, तथा नाभावपरम्परापरिचयोऽपि नास्तोति शक्यम्। न ह्यभावोऽपि कपालपंकिरेवोच्यते, येन स्वभावानुपलिब्धरवलम्बनं तद्वदेव स्यात्। अथ नाशवदभावोऽपि कपालपंकिरेवोच्यते, तदा किचिद्देशे कुम्भमेक-मपनीय कुम्भान्तरन्यासे कथमभावव्यवहारः, कपालावलेरभावात्? अस्ति च कथञ्जिद्देभेदमाकलयतः तत्राप्यभावव्यवहारः एकस्यान्यस्य सावृत्यविप्रलब्धस्य प्राचीनावस्थानव्यवसायेऽपि तत् कथं कपालपालिरेवाभावः? तदस्यां व्वंसशब्दं सङ्कितयतो यदि पूर्वं ध्वंसो नास्तीति शक्यमध्यभिधात्। , कपालदशाविरहात्, अभावस्तु नास्तीति न श्वयम्य, सदृशपरसंभवेन दृश्यप्रत्याभावेऽपि कुम्भस्य संभाव्यमाने सिद्धमभिमतमस्माकम्। दृश्यानुपलम्भानवतारणं नाम, अतो न कर्पराणां व्वंससंज्ञ्योपयोगः। न चान्यन्मुद्गरान्वयव्यतिरेकानुकारि दृष्टमिति व्यवहारमात्रपरायण एव नाशो न वस्तुतोऽस्ति।

नाशो नास्ति यदि स्वहेतुनियतः भें कि देशकाले कवित्
कुम्भो नष्ट इति प्रतोतिनियमस्तेनास्ति कार्यश्च सः ।
नाप्यन्यत् किल कारणं रयवतो दण्डात् पुराप्यन्यथा भे
नाशोत्थानकृता भविनष्टवटधीः केनोद्धरा वार्यते ।।

३. व्वार्यता आ ४. व्हकल्पनै० आ ५. प्रसिच्यति आ ६. अभावेऽपि अ A. रत्न० निव० पृः ११२ ७. भवत्स्वभाव० आ ८. अपीति नास्ति आ ९. निद्द आ १०. शक्यमिभवातुं अ १. व्यवद्या आ २. नकारो नास्ति अ ३.सम्भेन आ ४. प्रहाराताभाग० आ ५.०नुपलम्भेति नास्ति आ ६.नाम(?स)वो आ ७.स्वहेत्यमितः अ ८.पुरान्यथा आ ९.नाशोथो आ, नाशोत्कानकृता अ B. रत्न०निव०पृः११२.

एवं र्ताह् कार्यान्तरवत् कारणान्वयव्यत्तिरेकानुविधानं ध्वंसस्योत्फुल्लाल्ल-मुल्लपितं <sup>१</sup>° लुप्तं, कार्यान्तरवदनुभवाभावात् । केवलमुपपत्त्या प्रसाध्य<sup>३</sup> प्रध्वंसमस्या-भिमतनिबन्धनाधीनता <sup>१</sup> साध्या । सा चोपपत्तिः क्षीणा, यतः

> दृष्टेऽम्भोभृति मुद्गगरादिजनितां दृष्ट्वा कपालावर्लि संकेतानुगमाद्[44a]विनष्टघटधीस्तावत्\* समुत्पाद्यते । सामग्रधामिहं नाशनाम न ४ किमप्यङ्गं न वास्यामपि स्थादेषा न कदापि नापि च पुराप्येषा समग्रा स्थितिःः ॥

अर्थापत्तिरतो गता क्षयमियं न ध्वंससिद्धौ प्रभुः

न विशेषबुद्धिविशेषणमन्तरेणेति <sup>३</sup> चेत्—न, भावे <sup>४</sup>भिन्नकालत्वाद् विशेषणत्वासिद्धेध्यै-सस्य यतः,

१०, ान्ति आ १, व्यतुभावा आ २, प्रसाध्यप्रसाध्य आ ३, व्यवनावानता आ ४, विनष्टि अ ५, नकारो नास्ति अ ८, रत्न निव॰ पृः ११२ ६, व्यन्य आ ७, नकारस्त्यक्तः अ ८, प्रत्याशा अ ९, विभयभवन्ती अ १०, सामग्रयाभावो आ १, व्तरच आ २, सामध्ये आ ३, विशेषमन्तरेति आ ४, नाभावे आ

#### स्वबुद्धया रज्यते येन विशेष्यं तिद्वशेषणम्।

कालभेदेन पूर्वापरकालयोर्नाशभावयोरभावात् केन कः स्थात् ? कवित् प्रतीतिविषयीक्रियते । न च भावे स्थितिधर्मी ध्वंसः", किं तू प्रदेशे । न चान्यत्र स्थितः अन्यस्य विशेषणं, दण्डवत् । भेदादेवमपि स्यादिति चेत् ? भेदे तर्हि सर्वान्यरूप-प्रतिभासमानमेव विशेषणं विशेष्यं स्वान्रकप्रतीतिविषयीकुर्यात, न विवेकेन स्वरूपेणाप्रतिभासमानं, दण्डवदेव। अनुमानसिद्धेनापि दण्डेन <sup>१°</sup>दण्डिप्रतीतेरुत्पा-दादनेकान्त इति चेत्-न, सर्वथा यस्य न स्वरूपावभास इत्यभिप्रायात्। दण्डस्य पुनरन्मानकालेऽप्रतिभासनेऽपि निश्चायकाभिमत्तलिङ्गेन सह संबन्धग्रहणकालेऽस्त्येव स्वरूपनिर्भासः। ततस्तदनुस्मरणादनुमानकालेऽपि तदूपानुरक्तां बुद्धिमादधीत दण्डः। न च सर्वथा अदृष्टदण्डस्य दण्डोऽप्यनुमानभाजनं स्वरूपानुरक्तप्रतीतिहेतवी दृष्टपर्वः। एवं नाशनामाप्यथं: कथं तथा स्यात्, सर्वथा अदर्शनादिति ? न च दण्डानुमानाद्भिन्ना दण्डिप्रतीतिः, दण्डोऽत्र दण्डोऽस्य वण्डवानयमिति चानर्थान्तरत्वात् । न चेयं लिङ्गत्यागे [44b] न भवन्ती र प्रतिज्ञामात्रतयानुमानं रभवितुमहंति, ४यन्नष्टप्रतीतिरिप नारानामार्थसाधकं <sup>४</sup>निश्चयमपेक्षमाणा कथं स्वयमेव साधनत्वेनाभिधीयेत ? न चान्यलिङ्गमस्ति, सर्वथा अदृश्यतया तस्मिन् कस्यचित् प्रतिबन्धासिद्धेः। अतएव हि संव वद्धिस्तित्सद्धय शरणमाश्रोयते । 'अतोऽनुमानसिद्धनानेकान्तः । अनुमानस्याप विशेषणस्वरूपानभस्तिनान्तरीयकत्वादपृथक्सिद्धश्चानुमानविशेषणप्रतीत्योरिति, न स्वरूपनिर्भासस्तन्न कस्यचित् स्वानुरक्तप्रतीतिनिमित्तम्, यथा करिकेशरः। नास्ति च स्वरूपप्रतिभासो धवंसस्येति व्यापकानुपलव्धः। स्वानुरकप्रतीतिनिमत्तत्वं ' निर्भासभङ्गे भवदतित्रसङ्गवाधितं प्रतिभासवत्तयव व्याप्तम् । न चासिद्धः, इदन्तया दर्शयित्मशक्यस्य बाह्यबस्तुनः प्रतिभासव्यवहाराभावात्, इदन्तया निर्देशनोये च विवादाभावात्। न हि दण्डोऽपि दण्डिप्रतीत्या साध्योऽध्यक्षसिद्धत्वात्। मुढं प्रति व्यवहारसाधनेऽपि नेदन्तया<sup>२</sup> निर्देशः, विशेषतो लोचनगोचरे।

अथ सर्व वस्तु स्वरूपेण प्रतिभाति, न पररूपेण, यथा भाव एव नाभावरूपेण, एवमंभावोऽपि भावरूपेणाप्रतिभासमानोऽपि स्वरूपेण प्रतिभात्येव । इदन्तया प्रति-

५, नाशाभावयो° इति नास्ति अ ६. स्वोकेलित आ ७. धर्माध्वसः आ ८. प्रदेशो आ ९. भेदा दितमपि अ १०. प्रतोतिरुदया॰ आ १. दण्डेऽत्रेदण्डास्य आ २. न भवन्तीति आ ३. अतुपान-भवितु॰ आ ४. एवं अ ५. लिङ्ग॰ अ ६. ॰धीयते अ ७. अतएसैव आ ८. यतो अ ९. निर्भासो आ १०. निमित्तं अ १. ॰वत्तैव आ २. ऽपिने॰ इति त्यक्तम् आ ३. अपीति नास्ति अ

भासनं नयनविषयस्यापि भावस्यैव। अतो नेदन्तया प्रतिभासाभावेऽप्यप्रतिभास एवेति चेत् ? नवै पररूपेण प्रतिभासो मृग्यते, तस्याभावं प्रति सिद्धत्वात् । स्वरूपं पुनरस्य किं तत्प्रतिभातीति निभालयन्तो न लभामहे, इदन्तया निर्वेशस्तु भावेष्वेत्यपि न राजकीयो नियमः। तद् यदि भावेष्विपि केषुचिदेव नेत्रपात्रेष्टिवदन्तया निर्वेशो स् सर्वेष्विति बूयात्, तदा टङ्कवकादयोऽपि पुरः प्रतिभासिन एवेदन्तया परं निर्वेष्टु-मशक्या इति किमत्र वैक्वयम् ? तस्माद् यावच्चक्षुगोंचरचारि वस्तु ताविद्दन्तया निर्वेशातिभासमेव, यत्पुनरिदन्तया निर्वेशिवरिहतं तदप्रतिभासमेव नयनग्राह्यमिति न्यायः।

अथ विशेषवृद्धवेव पित्रासोऽपि साध्यः, यथा हि न दिण्डबृद्धिदंण्डबृद्धि-मन्तरेण तथा दण्डप्रतिभासमन्तरेणापि, एवं नष्टबृद्धिरिप विशेषवृद्धित्वान नाशं नाशप्रतिभासमन्तरेणेति कथमप्रतिभासघोषिमिति चेत् ? भवत्येव विकारो न पुनरेतादृशः । स्वसन्तानवर्तिप्रतिभासोऽस्माभिरप्यनुमानेन े प्रतिपत्तव्य इति घटादि-प्रतिभासेऽप्येविमदानीमायातम् । तत् किमहं पश्यामि किश्चिदित्यनुमानमनाप्तवता आप्तवचनेनापि प्रत्येतव्यमित्यर्थमप्रतिकुर्वाणोऽपि वैद्यः कृतार्थः स्यात् । अन्ततः शपयेनापि निर्वृत्तिरालम्ब्येत । परोक्षे हि विषयेऽभीषां प्रकाराणामवकाशः, [45a] न ज्ञाने । यत्पुनरपश्यन्तमात्मानं वेदयमान एव पश्यसीति ग्राह्मते व्यक्तमियं भण्डविद्या पश्यन्तमिप वाह्मयति । योऽप्यपश्यन्नपि तद्वचनेन पश्यामीति गृह्णीत से सबलु पशोरपि पशः ।

ज्ञानपरोक्षतावादेऽपि हि,

कस्यचित्प्रतिभासेन साध्यतेऽप्रतिभासि यत्। प्रतिभासोऽस्य नास्येति साध्यते नोपपत्तिभः ।

तस्मात् प्रतिभासोऽपि साध्य इत्यसंबद्धमेतत् । नाशस्त्वप्रतिभासमानो यदि साध्यते, साध्यताम्, न तु नष्टघटप्रतीत्येति स्थितमेतत्,

नाशो वाऽस्तु न तु प्रतीतिजनको यद्वद्घटे नष्टधीः।

अभ्युपगम्यापि ब्रूमः । अस्तु वा नाशो नाम, न पुनरस्यावश्यं प्रतीतमेव जनकं मृद्गरादीति शक्यम्, यथा नष्टघटबुद्धेरेव न प्रतीतः कपालानुभवो <sup>४</sup>हेतुरिष्टः, तथा

४. विशेषस्यापि आ ५. ॰यानिर्दे॰ इति नास्ति आ ६. ॰भाषिन आ ७. वक्ते आ ८. ॰बुद्धौ च अ

९. विक्कारो अ १०. अस्याभिरतु॰ अ. अस्याभिरिपरतु आ १. ॰मायातः आ २. गृह्णाति अ

३. ०रत्न० निब० पृः १११ ४. ०भवहेतु० अ

नाशस्यापि मुद्गरादिपरिहारेण कारणमन्यदेवादृष्टं किञ्चित् स्यात्, यतो न पुरा कारणान्तुपलिब्धिसिद्धिः । यथा अदृष्टमेव नाशास्त्र्यं वस्तु स्वीकारिसद्धं नष्टबुद्धिनिवन्धनम्, तथा नाशस्याप्यदृष्टमेव किञ्चित् कारणं न मुद्गरादीति कथं तदभावेऽपि नियमेन नाशनिवृत्तिः ? अयं तु विशेषो यथा मुद्गरस्य कपाले कपालानुभवस्य च नष्टबुद्धावन्वयन्व्यतिरेकाभ्यां सामर्थ्यसिद्धिस्तथा न मुद्गरस्य नाशेष्टं न नाशस्य "नष्टबुद्धाविति, यदि परं भवद्परोधादयमर्थः प्रतिपत्तव्यः ।

एतेनाभावदर्शनमेव भावानुपलम्भं संभावयन्तो निरस्ताः, अभावरूपादर्शनादेव । तस्मान्न ध्वंसो नाम कश्चित् पश्चाद्भावी ।

> कि चान्यप्रकृति प्रतिक्षणिमदं [45b] संसाधितं चेज्जगत् । प्रौढन्यायवलाद् विलम्बि निधनं स्याद् वा नवा कि ततः ।।

स्यादेतत् ।

न ध्वंसेन विनान्यतैव हि भवेद् भावेन सार्धं स चेत्। सच्चासच्च किमस्तु वस्तुनियतं भावानुजोऽसौ ततः॥

५. नाशो अ ६. नष्टबुद्धिरिति अ ७. दंष्ट्रोपोदनं आ ८. ०वतः पालवनय आ ९. ०मर्शन० अ १०. ०वृत्तिनो आ १. स्वतनीसिकासं० आ २. यथा अ ३. दृश्यतादेव अ, दृश्यतोदेव आ ४. विलय(?) अ ५. निस्याद्वा न किंचित् आ ६. ०स्पनै० आ ७, ०मस्ति आ

भावात्तेन विभिन्नकारणतया तत्कारणासंभवे-भावात्तेन कुतान्यतापि गलिता भङ्गः कुतोज्बुक्षणम् ॥

भावहेतोः सकाशादभावोदयवर्णना भावेन सार्धं स चेदित्युक्तम् । अत्र ध्वंसादन्यतेति कोऽर्थः ? किमेको भावस्तेन खण्डखण्डीक्रियते ? अथ भावान्तरोत्पादन-मात्रमस्मात् ? उत प्राचीनिनवर्तनं च भावान्तरोत्पादनं च ? यद्वा प्राचीनिनवर्तन-सात्रम् ? तत्र,

> नैकात्मानमनेकतां गमयति ब्वंसो विरोधात्तयो-रेकानेकतयोः ।

ननु कालभेदेनैकमप्यनेकं भवन्न दुष्यतीति चेत् ?

स्वभेदविरहे कालस्य भेदेऽपि किम्।

यदि हि कालभेदको भावभेदको <sup>२</sup> भवेद्, भवेदेतत् । भावस्य तु तादवस्थ्ये काशकुशाव-लम्बनमुपयुक्तमेवैतादृशामिति <sup>३</sup> प्रथमपक्षनिषेधः ।

भिन्नं चेत् कुरुते न तस्य दलनम्

इति द्वितीयो दोषः । अर्थान्तरकरणे हि तत्प्राचीनं न खण्डितमिति क्रतेऽपि कपैरादौ कुम्भोषलम्भप्रसङ्गः ।

भिन्नेन तहालने

कि नाशेन ?

अर्थान्तरेण कपालादिना तस्य कलसस्य दर्शनेऽभ्युपगम्यमाने नोपयोगः। नाशास्यस्य तस्यैवार्थान्तरस्योत्पादने उपयोग इति चेत् ?

विभिन्नजन्म तु भवन्नाशस्य हेतोनं किम् ॥ यत एव मुदुगरादेर्नाशस्तत एव कर्परस्यास्तु जन्म, किं साध्ये व्वंसमुख्तिप्य ?

एतेन तृतीयेऽपि विकल्पेऽन्योत्पादनभागः प्रत्युक्त इति चतुर्थोऽवशिष्यते । नाद्येन तस्य निवत्तिः क्रियत इति । तदापि,

८. भावातेन आ ९. तावत्तेन आ १०. भावहेशादभावोपय० आ १. एकात्मयोः अ २. ०भावा-देका० आ ३. ०ञ्चनुपयुक्त० आ ४. ०कुपलम्भ० आ ५. ०स्यैवान्तरस्य आ

प्रध्वंसेन विनाशजन्मनि मते तेनापि नाशान्तरो-त्पादे <sup>६</sup>नाशपरम्मरेति विभवेद्भावः कदाचिन्न सः। न ध्वंसादपरा निवृत्तिरिति चेदन्योऽन्यनाशः कथं तिस्मन् वस्तुविलोकनादिति न सन्नाशादृशः° ख्यापनात्॥

ध्वंसो हि वस्तुतां भावतां वा अतिक्रमितुं नाहंति, अनुभवजननसामर्थ्यादन्यत उपपत्तेश्च । स कथमन्योऽर्थोऽन्यस्य नाश इत्युच्यते ? यत्वेतस्मिन् सित वस्तुनोऽदर्शनादित्युत्तरम्, तन्न सत्, यतो नाशस्य दर्शनं नास्तीति ख्यापितम्, ततस्तिस्मन्नसतीति कथं कथितुं पार्यते ? यदि च तिस्मन् सित वस्त्वदर्शनाद् ध्वंसाख्यवस्तुनिवृत्ति-रुच्यते , तदा—

## नाशो मुद्गर एव वास्तु शकलान्येवाथवा,

तदुभयत्र तस्मिन् सतीति विवक्षाघटनात् मृद्गरस्य प्राग्भावात्, खण्डानां समसमयत्वात्, बीजे सत्यङ्करो गोषु दुद्यमानासु सतीषु गत इतिवत् । नाश इति निवृत्तिः [46a] ध्वंसाख्यो वा "", ध्वंसोऽपि मृद्गरादिरेवास्तु । अलं पृथक् ध्वंस-कल्पनया, तावतापि तदभावात् पुरा स्थिरो भाव इति सिद्धेः ।

अत्रोच्यते,

तद् द्वयं

भावत्वेन न भावरोधि.

न हि भाव एव भावस्य विरोधी भिवतुमहैति। अविरुद्धभावे च कथमन्यस्य निवृत्तिरदर्शनं वा ? अत्रोत्तरं,

#### भवतो भाषेव भावान्यता।

नात्र भावानां सामर्थ्यंम्, किं तु भवत एव भारत्या भावता अभावता वा<sup>3</sup> । तथा हि भवतीति भावः, भवनं चोत्पत्तिस्तावदस्य स्वीकृता । यदाप्यस्तीति भावः, तदापि विद्यमानता भावार्थः । सापि स्वरूपसत्त्वलक्षणा स्वीकृतैव नित्यतालंकृता<sup>४</sup> यावत् । यञ्चास्तीति न भवति तत् किमुत्पद्यतिना संबध्यते बन्ध्यासुतवदङ्कृरवञ्च ?

६. ॰ जाजः आ ७. ज्ञासादृषः अ ८. भावतामिति नास्ति अ ९. ० सास्यम्बिनिवृ० अ १०. ० स्य-म्वा आ १. भावरोधिना हि आ २. भाषैन आ ३. ० ऽभावाभावात् र ४. कृतया० अ

अथ सर्वसामर्थ्योपाख्याविरहेणाभावव्यवहारात् शक्तिरिप सत्त्वमनुमन्यते, सापि स्वज्ञानजननेऽभ्युपगतेव, निःशङ्कागमनादिकं च तत्कार्यमेव। स्वाध्युपगतः सत्त्वसमवायः स्वकारणसमवायो वा परं नास्ति। न च सर्वेण भावधर्मेण सर्वत्र भावे भवितव्यम्, नापि सर्वभावधर्माभावेन भावान्तरस्यापि न भावत्वम्। एवं सित सामान्यविशेषसमवायानामप्यभावप्रसङ्गः। "तेभ्योऽप्यधिको ध्वंसस्योत्पत्तिरेवापराधः। वस्तु चावश्यं नाशो वसत्यर्थिकया अस्मिन्निति न भाव इति कष्टो वतायं सिद्धान्त-विषमप्रहः। तस्माद् भवतोऽत्र स्वातन्त्र्यम्। यदि भणित ध्वंसोऽपि भावः स्यात्, मुद्गरादिरिप कुम्भस्याभावः स्यात्।

न खलु मृद्गरादिकं भावमभावं वा किश्चद् व्यवहरतीति चेत् ? तनु घ्वंसमिप यदि केनचिद् रूपेण जायमानमुपलभेत े किश्चद् विशेषतो नित्यस्थितं 
किमभावं व्यवहरेत् ? दृश्यन्ते हि तनुभूमादयो व्यवधानानवधानादिना अनुपल्डधमूर्तयः पुनरुपल्भयमाना भावव्यवहारभाजः । तस्माद् भावव्यवहारहानिरस्यादर्शनादेव 
प्रत्यारमं वेद्यते प्रतियोगिदर्शनस्वभावात् । तज्ञादर्शनमनुभवाभ्युपगमे भाव एव, 
अनुपलभ्यत्वे तु 'जन्मादिकीर्तनमाकाशिवत्रणम् । स्वरूपजन्मनोरुपल्म्भे तु भावव्यवहारः प्रसह्यायात इति कथमस्यापि विरोधित्वम् ? न च मृद्गरादावष्यभावशव्याप्रवृत्तिरेव, भावान्तरपर्युदासेन तिसद्धः । न 'व्यतिप्रसङ्को, ध्वंसवत् । यया हि 
प्रत्यासत्त्या घ्वंसाध्यमेव वस्तु घटस्य निवृत्तिरुव्यते, तस्या न 'कपरपरिषयोविद्यातः । 
विरोधित्वमपि तयोरेव रमणीयम्, अणीयसाप्यंशेन 'दर्शनास्थेन 'त्योरुत्कर्षात् । त
तयोः सतोः कुम्भाभावव्यवहार इत्यस्यातिप्रसङ्क्षसङ्कमाद्भङ्कानिमत्तस्य ' पुष्टत्वात् । न 
च भावो भावान्तरिवरोधी न भवत्येव, कथमन्यथा गोत्वमगोत्वस्य, दहनस्तुहिनस्य वा ?

किं च विरोधोऽपि द्विविधः प्रसिद्धः । तत्र, रोधः सोऽपि सहास्थितियदि तदा भावद्वयस्यैव सा

दहनतुहिनवत् । अविकलकारणस्य भवतोऽन्यभावेऽभावाद्धि सहानस्थानव्यवस्थानम् । न चेर्य<sup>६</sup> गतिर्भावाभावयोः संभवतीति व्यक्तम् ।

५. बेित नास्ति आ ६. सर्वधर्मा० र ७. ०हाबि० आ ८. नतु न अ ९. बेित नास्ति आ १०. ०लम्यते अ १. ०वादिना आ २. ०मानाज्यवहार० अ ३. स्वेति नास्ति आ ४. जन्यादि॰ आ ५. चकारो नास्ति आ ६. मया आ ७. कर्परस्परिषगो० आ ८. ०तुमपि आ ९. •ध्यंशेन अ १०. ०विक्येतयो आ १. ०मास्तंगमिन० आ २. यदि भा आ

#### नैकेनान्यहतिः परस्परपरीहारस्थिते र लक्षणे॥

न 'खल्बलाक्षणिकविरोधस्य सहस्तुवाधन'व्यापारः, किं तु सहानव-स्थानस्यैव, लाक्षणिकस्य तु धर्मयोरेव व्यवस्थानात्। व्यवस्थित एव वस्तुनि <sup>६</sup>वस्तुना अवस्तुना वा स्वरूपसंकरव्यितकरिन्षेधः। ततो यथा नीलमनीलं न भवित उभयोर्त्त्योन्यस्वभावत्वात्, तथा कलसनाशयोरिप स्यात्। न च तावतेष्टसिद्धिः मुद्दगरसिन्धिमात्र इव तस्य तादवस्थ्यानपायात् ।

नतु कलसकुलिशादौ धर्मयोरेव विरोधात् तदध्यासितस्य भेदमात्रम्, कलसनाशौ तु भावाभावरूपतया स्वयं विरुद्धाविति कथं सह स्याताम् ? न, भावाभावयोहि
भवनाभवनरूपतया धर्मयोरेव परस्परपिद्द्वारः, यतो न भावाध्यासितस्याभावोऽभावाधिष्ठितस्य वा भावः, यतो वा कुम्भनभोऽम्भोरुहादेर्नैकत्वम् । कलसनाशरूपस्य पदार्थोद्वतयस्य धर्मिरूपस्य क परस्परपिर्द्वारः ? विरोधमात्रं तु न वायंते,
केवलमेकेन भवता भवतः परिभवे सिति । तावता च सहानवस्थानव्यापारः ।
तस्माद्धमयोरेव परस्परपिर्द्वारः । नीलानीलयोः कथमिति चेत् ? नीलानीलयोः परस्परपरिद्वार इति नैकत्वमनयोरित्येवार्थः । ततो धर्मविरोध ° एवानेनापि प्रकारेण
प्रकाश्यते । अन्यथा तृहिनहुतभुजोरिव नीलानीलवाससोरिप मिलितयोरनवस्थितिप्रसङ्गः । तादात्म्यं ' तु तदापि नास्त्येव ।

देशोऽपि नीलानीलयोभिन्न एवेति चेत् ? कामं भिन्नः, न तु वस्तुनोविरोधः तावता देशभेदेन कृतार्थः। अन्यया जलज्वलनयोरपि तद्वदेव मिलितयोः प्रवन्थ-स्थितिः प्रसज्येत, सूक्ष्मदेशपिरहारेण विरोधस्य फलवस्वात्। अतएव विरुद्धोपलज्धौ किल्पतैकभावः स्थूल एव देशो धर्मी। एवं नीलमनीलस्वेन विरुध्यत्र इस्यपि नीलमनीलं न भवतीरयेवार्थः।

यदि तु र्धामधर्मयोरिष साक्षाद्विरोधः स्यात्, तदा यत्र धर्मण्यनील्रत्वं तत्र नील्रत्वं न स्यात् । अस्ति च यथा रत्नान्तरं तपनीयमात्रे, तथा नाशस्या-भावरूपवर्ममात्रत्वेऽपि भावधर्मा घटो नासन्नभावधर्मा च न सन्नित्येवाथंः, ततः

३. स्थिति॰ आ ४. न चात्र आ ५. विधनं आ ६. वस्तुनो वस्तुना अ ७. ॰पातात् अ ८. भवनाभावन॰ आ ९. सतोति नास्ति आ १०. धर्मविध आ १. तादात्म्ये आ २. तदा नास्त्येव अ ३. प्रबन्धिस्थितिरिति नास्ति आ ४. कल्पीति नास्ति आ ५. ॰द्धेत अ ६. ॰मनील आ ७. नीलं आ

सिद्धेनाभावेन धर्मेणासलेव घटोऽसिन्निति व्यविह्नयते, न तु सन्नेव निवर्खेते । सत्तानिवर्तने तु सर्वेत्र भहानवस्थानब्यापारः। कथं पुनर्घटस्याभावो धर्मः? कस्य पुनरसौ धर्मोऽस्तु? धर्मत्वेन स्वीकाराद् धर्मिणोऽवस्यमाक्षेपात् क्ष्मातलस्यैवास्त्विति चेत्? 1°ततः कि भृतलस्यैवा[47व]भावो विवक्षितः?

नतु घटस्य निवर्त्यनिवर्त्तकभावसंबद्धोऽभावो भूतलस्य घर्ममात्रमुख्यते न तु भूतलस्य निवर्त्तक इति चेत् ? भवतु भूतलस्यानिवर्त्तकस्तद्धर्मा वा केवल्स्, यथा नैलिविरुद्धानीलत्वयुक्ते भूतले नीलवस्तुस्थितिरविरुद्धा, तथा घटविरुद्धाभिमतेनाभावेन युक्तेऽपि घटस्थितेरविरोधः स्यात्, ततोऽभिमानमात्रव्यवस्थित एवैषां निवर्त्यनिवर्तकः भावः । तस्माद् भूतले कलसस्याभाव इति भूतलाधारस्य घटस्य संविष्वदेवनाभासयन्ती विकल्पवृद्धिरभावं तद्धमंत्वेन व्यवहारयतीति न्याय्यम् । अध्यवसितापेक्षया तु संवादेतरौ , तदेवं परस्परपरिहारविरुद्धो धर्मः स्विष्वद्धस्यासत एवासत्तामारमधर्मिण व्यवहारयति । न तु निवर्त्यतीति धर्मिणो भेदव्यवहारहेतुरेव । तथा च जलानलाविष् स्पर्शस्योष्णेतरत्वं दूरेऽपि प्रत्यनीकाकारवत्तया अन्योन्यापनयनमनपेक्ष्य "स्वरूप-विमर्श्वमात्रेण विरोधव्यवहारगोचरीभविति । सहानवस्थानं पुनरेकेनान्यस्य , सत्ता-निवर्तनदर्शनादेव वयस्थाप्यते । तद् यदि सहानवस्थानमभिमतो विरोधः, तदा सिघ्यतु भावस्य सत्तोपलम्भयोनिवृत्तिः । केवलं भावयोरेवासौ " न भावाभावयोः ।

ननु तस्मिन् सित तिन्नवृत्तिरितीयता सहानवस्थानमभिमतो विरोधः , तञ्चाभावेनापि भावस्य रुभ्यत इति न भावयोरेवेति युक्तो नियम इति चेत् ? उक्तमत्रास्मिन्
सतीत्येव दुर्रुभमभावे इति । किं चेवमभावत्वसमर्थनमनुपयोगि, भावयोरिप तिद्वरोधस्याविरोधात् । मुद्गरादिनैव विरोधसिद्धेश्च ध्वंसस्यानुपयोगात् । अथ रुशिको विरोध इष्टः, तदा स्वरूपासंकरेणैव तस्य कृतार्थंत्वाद् भावस्थावस्थानमनिवार्यम् ।

किं च, सहानवस्थानलक्षणपक्षे नानुत्पन्नेन विरोधिना परो विरोद्धव्यः, शीतहुताशवत् । प्रथममृत्पत्तिः, ततो व्यापारः, व्यापारपाटवतारतम्यापेक्षया कियतापि

८. निवत्यंत अ, ९. निवर्तनवसहा० आ १०. तत् अ १. ०२भावोद् भूतलस्य आ २. मुख्यत आ २. नीलविकदा इति नास्ति आ ४. ०तित्येव आ ५. ०वितरी अ ६. ०कारतया आ ७. ०वितास्व० आ ८. ०रेकनान्यस्य आ ९. ०निवर्तित र १०. रेवाभासी अ १ अभि....रोघः इति नास्ति अ २. ०वितेवविरोधि० आ ३. शंकरेणैव अ, आ

क्षणेन परोपरोध<sup>४</sup> इतीयन्तं कालमुपरोधात् प्रागभावेन "सह संवसेत्। अथोत्पित्तिक्षणं एव व्यापारस्तथाप्युत्पद्यमानेन ध्वंसेन सहकारिणा भावः स्वोपादेयं बन्धमादधीत<sup>६</sup>, ततो निवृत्तिरिति दुर्गिवारः" सहभावः। बन्धक्षणाधानानपेक्षायामि स्वसन्तान-क्षणानन्तरं नाशनात् क्षणमि सहभावः सिद्धः। एतञ्च कथं चेतनावतः सोढुं शक्य-मेकस्मिन्नेव क्षणे भावस्य भावाभावाविति ?

अपि च 'सहानवस्थानस्वीकारात् क्रशानुना शीतिमव ध्वंसमपरमुत्पादयता ध्वंसेनापि ' निपादि निवर्तनीयमिति, तेनापि ध्वंसमपरमुत्पादयता प्रतियोगी प्रतिहत्त्व्य इत्यनवस्थानात् 'पुरुषायुषशतेनापि न कस्यचिद्यभावव्यवहारः स्यात् । अथ द्वितीयो [47b] विरोधः, तदा यत्र भावस्तत्राभावस्यावकाश ' एव नास्ति । अथमेव हि लाक्षणिकविरोधस्य स्वभावो यद्विरुद्धयोधंमयोरन्यत्रराधिष्ठिते धर्मिण नेतरस्यावकाश इति अनुत्पत्तिरेव ध्वंसस्य । अथ हेतुसामध्यीत् कथमभूत्वा आसित्ं शक्नोतीत्यवश्यं भाव्यं ध्वंसेनेति चेत्—न, प्रमाणवाधितेऽर्थे हेतुसामध्यंकत्वनानुपपत्तेरितप्रसङ्गात् । यावत् खलु भावस्य स्वासः चलति न तावदभावगन्धः । अन्यथा विरुद्धाभिमतयोः धर्मयोरेकत्र धर्मिण क्षणमि संभवे क परस्परपरिहारिवरोधः ? तथा हि हेतु-वलाद्भवतु नाम, सहभावस्तु वस्तुत्येकत्र भावाभावयोर्द्ध्या ध्वंस एव व्यापारः । उभयत्र व्यापारेऽपि किमङ्ग ध्वंसेन भावभित्रते । मुदुगरादेश्च ध्वंस एव व्यापारः । उभयत्र व्यापारेऽपि किमङ्ग ध्वंसेन श्वापि ध्वंसेनैव निवर्तनीयः, तस्योदयात् पूर्वमव्यापारात् । ततो भावस्य स्थितरभावस्योत्पत्तिरिति सिद्धः सहभावः , गिरेरिव केशरिणोत्पद्यमानेन ।

पश्चात्तिहि वहिषेवेन्धनध्वंसेन निराकरिष्यते तावदिति चेत् ? भावाभावयोः सहभावप्रसङ्गद्वपणादिवभ्यदभ्यस्तदुर्नीतिरुत्तरं किल विलपित । पश्चाद् विध्वंसेन भावो निराकरिष्यते न वा, भावाभावयोस्तु सहभावः प्रसक्त इत्येव पक्षक्षतिरायाता । किमपरगवेषणेन १ ? यदि च व्यवस्थितो भावस्तेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन ध्वंसेन

४. परो॰ नास्ति आ ५. प्राक् । अभावेन आ ६. सम्बध्य आ ७. दुर्वारः आ ८. स्वेति नास्ति अ ९. सहनव आ १०. निपाति अ १. पृष्ठवापृष्ठय॰ आ २. व्स्तवाभाव इति नास्ति आ ३. तथापि अ ४. निवर्तते अ ५. पंसोन र ६. भावस्य बोत्प॰ आ ७. सहभावः इति नास्ति अ ८. व्ष्वे-बन्धन आ ९. करिष्यतो भाव इति आ १०. ०रः वेषणेन आ १. स्थितो अ २. युक्तोपपद्यवापि अ विरोधाभिमतः<sup>३</sup>, तदा न व्यवस्थितापनयनव्यापारः स्प्रष्टव्य इति द्राघीयानसहभावः । संप्रति स्वहेतुबलावलम्बिनोः <sup>४</sup>कलसनाशयोस्पनतौ भावाभावौ चैकत्र धर्मिणि धीयेते चिरमिति पर्यवसितं विरोधकथया ।

अथ प्वंसेन स्वोदयात् प्रागेव भावो निर्वाध्यमानो निवर्तते प्रवर्तते चानन्तरं ध्वंस इति नोक्तदोषः। न चैष व्यापारः सहानवस्थानस्येति चेत्? न शक्यमेवम्। व्यवस्थिते हि वस्तुनि,

पश्चात्प्रवर्तमानोऽपि ध्वंसात्मा तस्य किङ्करः। अप्रवृत्ते वित्रोहत्विसम् वस्त्वेव वलवत्तरम्॥

व्यापारस्तु यथा नैष सहानवस्थानस्य तथा परस्परपिरहारस्यापीति निवेदित-मेतत्। नापि भविष्यतः काचिच्छिक्तः। स्वयमेव तर्हि निवर्तताम् ? एवं सित् किमत्रान्येन ध्वंसेन मुद्गरेण वा ? तत्सिन्नधानापेक्षायां च स्वयंशब्दार्थो रिक्तः। यथा वीजमपेक्ष्य स्वयमेव जायतेऽङ्क्रुर इति न तावता क्तद्ययुक्तव्यपिरहारः। अथय परिहार एव, तदा तदपेक्ष्येति के वक्तव्यम्। तावता च सिद्धं साध्यमित्यनेन किमिह [48a] कर्तव्यम् ? ध्वंसमुद्गरादिकमनपेक्ष्य स्वयमेव भावो निवर्तत इति प्रागपि निवृत्तिसिद्धिः। वस्तुमात्रानुबन्धी च ध्वंसो निवन्धनान्तरितरपेक्ष इति,

> सहस्थानाभावो यदि तव<sup>६</sup> विरोधोऽर्थावपदोः सहस्थानासङ्गं ' क्षणमिप यथा शोतशिखिनोः <sup>५</sup> । सहध्वंसो ध्वंसान्तरमुपनयन् संप्रति भवेद् विरोधी सोऽप्यन्यं क्षयमिति न नाशः कथमिष ॥

> अथान्योन्याभावप्रकृतिकतयाऽथें सित तदा क्षयस्येवाभावः सह भवतु वा हेतुबलतः । अनेन ध्वंसेन प्रकृतिहित्ररस्य त्वनुदये । बृक्षीयानेवार्षः स्वयमपचयेऽन्येन किमिह<sup>6</sup>॥

इति संग्रहश्लोकौ ॥

३, परिहार एवाभि० आ ४. कलसयोह० आ ५. चान्तरं आ ६. पाठोऽस्पष्टः अ ७. स्विव० आ ८. स्वप्नयु॰ अ ९. अय परिहार इति नास्ति आ १०, ०पेक्षेति अ १. ०पेभ्य र २. यदतर आ ३, ०ऽन्विव० अ ४. सङ्ग० आ ५. शं......साधिनोः (?) अ ६. नाहेतुवतः र ७. ०त्वमुदये अ ८. किमिति आ

एतेन यत् °शङ्करस्याभवनोत्पत्तिविधानेन कथं भावस्य निषेध इति चेत् ? अभवनोत्पत्तेरेव सह स्थितिविरोधेन भावप्रतिषेधरूपत्वादित्येवं प्रकारमिभिधानम्, तिद्वरोधवोधवेचुर्यादियुक्तमिति व द्वितित्तेष् । अत एवाभावोत्पत्तिविधानेन च भावस्य तादवस्थ्यप्रसङ्ग इति प्रमत्तभाषितमित्यभिद्धानः स्फुटमयं त्यस्वी प्रतिवातिक्षासभस्मनात्मानेव च्छुरयतीति महामोहमग्नत्या क्वपापात्रं महतामवगन्तव्यः। यद्येवं भवतामप्यभावो व्यवह्रियते स किस्वभावो यदि न वस्तु भावेन वा सत्यं न विरुध्यत एवायम् ? कथं वा विरोधद्वयव्यवस्था ? को वास्य हेतुः ? कादाचित्तकत्वे अकादाचित्कत्वे च भावस्य समकालं कथं न व्यवह्रियते ? कथं वा प्राणिव पश्चादिण न क्षणपरम्पराप्रसवः १ प्रसवे च न सहः सहानवस्थानिवरोधः।

परस्परपरिहारोऽपि  $^{\vee}$ भावाभावयोरभावस्यावस्तुत्वेनावास्तवः  $^{\circ}$  प्राप्त इति चेत् ? यत एवं परमतं  $^{\circ}$ विचारक्षमम्,

तस्मात्प्रच्युतिमात्रकं व्यवहृतेः पात्रं प्रसज्याह्नयं भूयोऽर्थस्य विरुघ्यते न तु <sup>८</sup>जनिस्तस्येति किं हेतुना । रोधादेव सक्तन्न तद्व्यवहृतिहेतुक्षयान्नोदयो रोधस्तात्त्विक एव तात्त्विकिमधः देवाभाव्यभङ्गस्थितेः ।

भावप्रच्युतिमात्रं प्रसज्यप्रतिषेघसंज्ञकमिति स्वरूपिनर्देशः। तत्र 'प्रतिषेधे प्रतिषेधमेव वस्त्विच्छन्तीति प्रच्युतिमात्रमुक्तम् । प्रच्युतिर्माम किस्वित् तृतीयो भाविषधे इति शङ्कायां प्रसज्याह्वयमित्युक्तम्, तच्च तथा व्यवहारमात्रविषयो न पुनरनुभवविषयः अन्यथा वस्त्वेव स्यात् ।

न च यत् किञ्चिद् व्यविद्धयते विकल्पबृद्धया तावद् वस्तु, खरभ्युङ्गादेरिप वस्तुत्वप्रसङ्गात्, निवंस्तुकविकल्पव्यवस्थानुपपत्तेश्च । <sup>२</sup>तच्चाभावस्य भूत्या धर्मेण विद्ययत एवेति द्वितीयप्रदनिवसर्जनम् । भूतिश्च सत्तार्थसामर्थ्यं, स्वरूपेणावस्थानं वा ? उभयथाप्यन्योन्यप्रत्यनोकरूपतया प्रच्युतिमात्रेण विद्ययत इति परस्परपरिहार-स्थितिलक्षणविरोधव्यवस्थोका ।

९. ०स्याद्यभ० अ १०. वैधुर्योदिति अ १. चकारो नास्ति आ २. स्फुटननु० आ ३. न चा० र ४. परम्परप० आ ५. अपीति नास्ति अ ६. ०स्यारम्भत्वे(?) अ ७. विचारा० आ ८ जनैः आ ९. तान्विकमेन आ १०. क्षितेः र १. प्रसुष्यप्रति० र २. तच्चभा० आ ३. भयो आ ४. समर्थ० र

ननु प्रच्युतिमात्रं न किञ्चित् , तम्च कथं [48b] केनचिद् विरुध्यते ? यत एव प्रच्युतिमात्रं न किञ्चित्, भावस्तु नजर्थप्रत्यनीकस्तत एव विरुध्यते । विरोधोऽप्येष नात्योत्यप्रतिघातः, "सत्तानवस्थानवत्, किं त्वत्योत्यष्ठपाननुप्रवेश-मात्रम् । तम्च विकल्पितानुभूत्योरप्यस्तीति न दोषः । प्रच्युतिमात्रस्य च कदाचिद् "भावत्याभावात् किं हेतुनेति चतुर्थे विसर्जनम् । केनचिद् रूपेणोन्मज्जतो हि जनकः कल्प्येत, अकादाचित्कां च सर्वदास्ति वा नास्ति वा ? तत्रास्तिपक्षक्षेपात् सर्वदा नास्त्येव तत् । व्यवहारस्तु कादाचित्कः, भावकाले तदप्रवृत्तेः । कथं विरोधादेव ? भावविरोधो ह्यभावः प्रच्युतिस्वभावः कल्पनाविपरिवर्ती कथं भावकाले व्यवह्यिते ? भवनधर्मी हि निर्हेनुको वा, भवनहेतुजनितो वा, हेत्वन्तरकृतो वा भावकालेऽपि भवन्नाम, भावान्वयं च व्यवहारमस्यासादयेत् । यदा तु नास्य भावो न तदा भावानुयायी व्यवहारः । वासनानुगस्तु विरोधो निश्चयवतो वस्तुदर्शने वासनाप्रबोध-वैधुर्यात् कथं प्रवर्तेत ?

अतएव यावत्स एव वस्त्वात्मास्तीति व्यवसायः, तावदनवकाश एवाभाव-व्यवहारः, क्षणभञ्जभावेऽपि तत्त्वतः । यदा तु प्रमाणबलादेकक्षणस्थितधर्मेव भाव-स्वभाव इत्यवधारयित तदा द्वितीये क्षणे े तद्वस्तूपादेयक्षणसमकालं तदभावं व्यवहरित । तत्त्रमाणालाभे तृ कर्परादिविकारदर्शनमपेक्ष्येवाभावव्यवहारा इति पञ्चमे विसर्जनम् । षष्ठेऽपि ३ हेतृक्षयान्नोदयः सजातीयक्षणधाराया इति ।

एतदुक्तं स्वरसिनरोधेषु पूर्वपूर्वक्षणेषु मुद्दगरसहकारिणा क्षणेन सामग्रीवैसदृश्याद् वन्ध्यक्षणस्योत्पादनादुपादानं क्षीणिमिति नापरस्योत्पित्तः। यत्कृते च
कस्यचिद् वन्ध्यक्षणाधाने सजातीयक्षणान्तराप्रतिसन्धानम्, सोऽपि भावस्तस्य
भावस्य विरोधी सिद्ध इति सहानवस्थानविरोधव्यवस्था। तेनैव सप्तमेऽपि चतुर्थपादैन
यदि नाम <sup>४</sup>वस्त्ववस्तुनोः परस्परपिहारो <sup>१</sup>विरोधः तथापि न तात्त्विकत्वहानिः।
न हि तयोः कदाचित् स्वभावसाङ्कर्यमस्ति। एतावानेव धर्मविरोधस्यार्थः। अत्तएव
स्थितग्रहणं नियमसूचनपरम्। एतेन तृतीयोऽपि विकल्पो निरस्तः । तस्मान्नाशो
नाम न प्रसज्यात्मा कर्तव्यक्ष्पो यतो हेतुसापेक्षः स्यात्, नाप्येतावन्ति द्वषणानीति
स्थितम् ॥

५. किश्चित् आ ६ तत् कथं आ ७. सहानव॰ आ ८. भवत्वा॰ आ ९. त्मज्जते कि अ १०. क्षण अ १. वस्तु आ(?)देय अ २. यदापि अ ३. ॰िवरोचेषु अ ४. ९सद्स्यार्थाकण॰ आ ५. वस्त्य॰ इति नास्ति आ ६. विरो॰ इति नास्ति आ ७. एतेन'''निरस्त इति नास्ति आ ८. ॰व्येतावन्तं अ

## कि चार्थस्य विनश्वरेतरतयोः कि नाशने कारणैः

स्वयं विनश्वरस्वभावस्योत्पत्ती **ैवै**यर्थ्यमनथंहेतूनाम्, अविनश्वरस्वभावत्वे त्व-सामर्थ्यम् ।

## एवं तर्हि भविष्णुतेतरतयोः कि कारणेर्जन्मिन।

शक्यं हि वक्तुमर्थस्य भविष्णुतायां **<sup>१°</sup>व्यर्था जन्महेतवः³, अभविष्णुतायामस-**मर्था<sup>२</sup> इति ।

तथा च न्यायभूषणकार: - तन्न, हेतुवादोच्छेदप्रसङ्कात्, विकल्पस्य सर्वत्र संभवात् । तथा हि हेतुतः व कि भवनस्वभावो भवत्वाहोस्वित् [49a] अभवनस्वभाव इति ? यद्याद्यः पक्षस्तदा स्वयमेव भवति, तत्स्वभावत्वादिति व्यथीं हेतुः । द्वितीयपक्षे त्वसमर्थो न ह्यभवनस्वभावं शशविषाणादि केनचिदुत्पादियतुं शक्यम् । तथा च्छेद-दाहादिहेतवोऽपि तत्स्वभावत्वात् तत्र [स्वभावत्वा]तत्स्वभावत्वपक्षयोः वैयर्था-सामर्थ्याभ्यामनुपपन्ना द्रष्टव्याः। तथा चैवं हेतूष् सर्वहेतूप्रतिक्षेपसंभवान्मोक्षादौ प्रयासः शास्त्रश्रवणाद् व्यर्थ इति, अत्रायं पर्यनुयुज्यते -- िकमनेन मुले परशुनिपात-प्रकारेण ? सर्वथा कचिद्पि हेतृतयोपनीतेऽसामर्थ्यवैयर्थ्यलक्षणं दुषणमेव न वाच्य-मित्युच्यते । तत्तावदयुक्तम्, दृश्यते हि नखच्छेद्ये कूठारवैयर्थ्यम्, कूठारच्छेद्ये च<sup>°</sup> नखस्यासामर्थ्यम् । तथा देवदत्तेनैव यत् साध्यं तत्र देवदत्तसहायस्य यज्ञदत्तस्य व्यापारवैयर्थ्यम् । तद्विनाकृतस्य पूनरसामर्थ्यम् । दहनेन्धनसामग्रचां सत्यां रासभस्य धमे वैयर्थ्यमसत्यामसामर्थ्यम् । यत्र वा सिद्धसाधनपोषणं तत्र वैयर्थ्यम् । असिद्ध-विरुद्धानैकान्तिकेष्वन्यतमसत्त्वे असामर्थ्यमिति । ये त सिद्धसाधनस्याप्येतेष्वन्तर्भाव-मिच्छन्ति, तत्प्रयासफलं न किञ्चित्, वैयर्थ्यस्य हेतुदूषणस्य सर्वथाशक्यायह्नव-त्वात्, ज्ञापकहेतोरपि प्रतीति प्रति कारकत्वाच्च । यदि चासामर्थ्यवैयर्थ्यमदूषणं हेतोरन्यदूषणाभावात् सर्वस्य सर्वसिद्धियंतः कृतश्चित्।

९. ०मनम्या आ, म(न?)र्थं अ १०. ध्यथाँ जन्महेतुः र १. भविष्णुतायां......हेतवः इति प्रान्त-योजना अ २. ०मर्थं इति आ ३. ततं र ४. तदिति नास्ति अ ५. पक्ष इति नास्ति आ ६. हेतुषु इति नास्ति अ ७. प्रायसः र ८. प्रयुज्यते र ९. तु र १. पुनसामध्यं आ २. वैयर्ष्या-मसत्या॰ आ ३. ह्रपणान्य॰ अ

अथ तत्स्वभावातस्त्वभाविकल्पद्वारकं दूषणमसिद्ध्युच्यते, तद्य्यसत् । प्रदीपे हि यो हेतुः प्रकाशकरणेऽन्धकारकारणे $^{\times}$  वा उपनीयते, स कि वैषर्थ्यासामर्थ्याभ्यां न निगृह्यते ?

अथ द्रव्यरूपमपि ै॰ द्रव्यत्वसामान्यात् तत्समवायात् पूर्वं न द्रव्यं नाद्रव्यमिति चेत् ? तत् तिंह द्रव्यरूपं द्रव्यत्वसामान्यात् ज्ञायते ै, अथ ै द्रव्यमिति विकल्पवचसोर्वा गोचरीभवतीति । पक्षः । प्रथमपक्षे तावन्न दोषः । सामान्यादेव द्रव्यं
जायतां ४ यतः कृतिश्चद् येनात्मना जातं न पुनस्तद्भावे हेत्वन्तरमपेक्षत इति हि ४
प्रकृतम् । द्वितीयपक्षेऽपि सुतरां न दोषः, द्रव्यरूपं हि ६ जातमेव प्रागपि द्रव्यधीव्यनिप्रसव एव सामान्यात्, न चैतावता तद्भावे हेत्वन्तरमपेक्षितं भवति । न हि कार्येण
कारणस्य स्वविषयसामर्थ्यव्यवहारे प्रागनिष्पन्न[49b]मेव तत्सामर्थ्यं तद्भावे वा
कारणम्, तदेव कार्यं हेत्वन्तरमपेक्षितवत् ।

कि च, भिन्नेन पश्चात् जायमानेनापि प्रकाशगुणेन यदा तावत् प्रकाशगुणयुक्तः संपन्नो दीपः, तदा कि पुनस्तद्भावे हेत्वन्तरमपेक्षते यतो दृष्टान्तक्षतिः स्यात् ? तन्न प्रक्रियापोषणत्राणमप्रमाणपरायणेन । अनुभवानुरोधेन तु यथाभिमतमेव दृष्टान्तः। न हि प्रथमद्वितीयक्षणयोः सामान्ययोगायोगाभ्यां विशेषप्रतीतिरस्ति। नापि द्रव्य-सामान्ययोभेदानुभव इति प्रकृतस्य त्वन्यथापि सिद्धेनीत्र निर्वन्धः। तस्मान्न प्रकाशः द्वहेतोः प्रकाशरूपनिष्पन्नस्तद्भावे हेत्वन्तरमपेक्षते, वैयथ्यात्। भग्नधकारीकरणेऽप्य-सामथ्यादिति सिद्धम्।

४. ०न्धकरणे र, ०र्थकारीकरणे अ ५. वैयध्यंसामध्यंस्तान्त अ ६. तथाह आ ७. सिद्धान्तस्य आ ८. इति तद० नास्ति आ ९. ०मुत्यद्यमानं आ १०. ०ष्ट्रपस्यमपि आ १. जायते आ २. अयेति प्रान्तयोजना अ ३. गोचरीकुर्वतीति र ४. जनयतां अ ५. हीति नास्ति आ ६. होति नास्ति आ ७. घोषणत्राणप्रमाण० आ ८. ०स्वकाश आ ९. अर्थकारी(?) अ

नतु शुल्कसम्बरं रागद्रव्ययोगेन रक्तिक्रियमाणमुपळ्थम्, तत्र रक्तस्वभावास्वभावत्वे वस्त्रस्य वैयथ्यसामथ्यें चोद्यं रागद्रव्यस्य कि नोपक्रम्यत इति चेत्? त खल्वस्य विकल्पस्य सर्वत्रावतारो विवक्षितः, किं तु तत्स्वभावातत्स्वभावविकल्पद्धारकमपि दूषणं हेतोरस्ति वतावित्यत्यन्तायोगिनषेध उपक्रान्तः । ततो यत्रेतद्दूषण-मुपपाद्यितुं शक्यते, तत्र दूषणभावमाविशति । किमन्यचिन्तया यदि युक्तिभेदः ? तथा च विनश्वरत्वं नाम क्षणिकत्वं कनीयःकालत्वं वा ? अविनश्वरत्वमपि द्राधीयसा कालेन सदास्थायितया वा ? सर्वथा यावत्कालावस्थितिको भावः स्वहेतोहदपादि तदभ्यन्तरे यदि केनचिन्नाश्येत, तदा यावत्कालावस्थितिको नोत्पन्नः । न हि संवत्सरस्थायी चासौ दिवसनाशी चेति स्वभावद्वयं परस्परविषद्धमस्य साधु ।

ननु १ विनाशकारणमन्तरेण संवत्सरस्थायी, अवान्तरं तु विनाशकारण-समवधानेऽवान्तरनाशीति को विरोधः? विरोध एव निश्चये हि यद्यर्थानुप्रवेशो न स्वभावे, यथा यद्यत्र पत्रपाते १ धूमः संभवेन्नियतिमयमङ्गारा १, अन्यथा तु गुङ्जापुङ्ग इति न स्वभावभेदः। तथा यदि दिवसे विनश्यित तदबिधकमेव १ हेतुना भनितम्, संवत्सरनाशे तु तदबिधकमिति भवतु। न तु १ १ परस्परिवरोधिस्वरूपे छितीयस्यैकत्र समुद्ययः। न हि तत्राहिन विनश्यन्नेव संवत्सरस्थायो, अधिर्धेन वा तदुभयं भवितु-महिति। विकल्पस्तु संशयात्मा ज्ञानस्यैव, न वस्तुनो धर्मः। तस्माद् वस्त्वेकस्वभावमेव न विक्रद्यस्वभावान्तरयोगि। एतज्ञ दिवसादिस्थायित्वं प्रमाणेन निरूपणमहिति सत्यं न वेति। अभ्युपगम्य तु १ चिन्तितमेतत्, प्रमाणव्याहते हेतुसामर्थ्यात्रययस्य दुर्लभत्वात्। ततो १ यद्यक्षणिकतापि तथापि यावानस्य कालः स्थितेरविधस्तदभ्यन्तरे हेत्वन्तरस्यासामर्थ्यः तस्य पुरस्ताद्वयर्थ्यमिति स्थितम्। क्षणिकत्वेऽि न १ तत्क्षणे नाशकारणेन किञ्चत् शब्यमिति । व्यक्तम्, क्षणान्तरे तु स्वयमेव नास्तीति नार्थोऽनर्थहेतुना। १ अस्वातने त्वसमर्थं १ एवायम्।

तस्माद् विनाशे कर्तव्ये न कश्चित् हेतुरसामथ्यंवेयथ्यंदूषणमितिकामिति । यदार्थान्तरे तु कर्परादौ स एव मुद्गरस्ताभ्यां दूषणाभ्यां न लिप्यते, तद्व्यापारा-नन्तरमेव जन्मलाभात् <sup>क</sup>र्परस्य, एवं रागद्रव्यस्यापि तद्व्यापारान्तरमुद्यभाजि

१. योगेण थ, आ २ ०२पुत्पतो आ ३. ०यसा च आ ४. तया च आ ५. नन्ब० अ ६. पत्रयात् (?) अ, यन्त्रपाते र ७. ०मङ्गार्या आ ८. तदा वाधिमेव आ ९. जनितः अ १०. न च आ १. ०येस्वरूपं अ २. त्विति नास्ति आ ३. यदि क्ष० अ ४. ०स्यसामध्यं र ५. तदिति नास्ति आ ६. वक्षतव्यमिति अ ७. ०तनत्वसमर्थ० र ८. एवासां आ ९. कपालस्य आ

रक्तवासिस १°न सामर्थ्यवैयर्थ्यम् । पाण्डुचण्डातकनिवर्तने पुनः कस्तन्निवर्तयति ? यदापि दशाद्वये एकमेव वस्त्रवस्तु तदापि तद्दोषानतिवृत्तिरेव। न हि रक्तावस्थाया-मिप शुभ्रमेव तदिति निर्वहिति । ततो 'यदि तदापि शुभ्रमेव तद्वस्तु न रकताया अवकाश इत्यसमर्थं रागद्रव्यं, पूर्वरक्ते तु तन्मात्ररागापेक्षायां व्यर्थम् । तस्मात् स्थैर्या-पेक्षया दोषावतारात् समयापराथ एवंविधो न वस्तुनः। पूर्वस्य स्वरसनिरोधे तदुपादानापेक्षया रागद्रव्येणापूर्वरक्तवस्रोत्पादने तद्दोषस्य <sup>अ</sup>परिहारसिद्धेः। नैवं वस्तुस्थितिरिति चेत्र ? ननु तदेव चिन्त्यते कीवृशो वस्तुस्थितिरिति । किमत्र कोश-पानेन परः प्रत्यायनीयः ? तत् किमकाण्डेनैवं वस्तुस्थितिरिति उच्यते, प्रत्यभिज्ञा-प्रामाण्यावलम्बनस्य निरस्तत्वात् ?

ननु समयापराधोऽपि कथमभिधीयते, व्यवस्थिते धर्मिणि गुणद्वयस्य ति रोभावाविर्भावस्वीकारात् ? यद्येवं तदा प्राचीनगुणनिराकरणेऽसामर्थ्यवैयर्थ्यः प्राप्तावप्यपूर्वरक्ततागुणोत्पादनेनेव चरिताथों रागद्रव्यव्यापार इति कथमुक्तद्रपण-स्पर्शः ? पूर्वनिष्पन्नरूपापेक्षया हि वैयर्थ्यासामर्थ्यचिन्ता प्रकान्ता, 'नापुर्वापेक्षया। न ह्यपूर्वेऽपि कर्तव्ये यद्येवं रूपं स्वहेतोर्जातं तदा वैयथ्यंम्, एवं जाते त्वसामर्थ्यमिति निणंयावकाशः। नाशनीयश्च सर्वः पूर्वसिद्ध एव भावः। स च विनश्वरेतरयोः, <sup>१°</sup>प्रकारान्तरतिरस्कारादन्यतरस्वरूपमनतिवर्तमानो<sup>१</sup> न विनाशहेतोः कल्पितस्या-सामर्थ्यमान्थंक्यं वा स्थातुं प्रभवति । न चैवं ैहेतुवादोच्छेदप्रसङ्गः सङ्गतः । असिद्धे हि कार्ये हेतोराश्रयणम्, सिद्धे चेयं विन्ता । तदैव च यदि हेतोरेबंरूपो निष्पन्न इति हेतुपुरस्कारेणैव वादप्रवृत्तेः । न <sup>४</sup>चैवमसिद्धे शक्यमित्युक्तम् । तत्कथं प्रकृतास्मद्विकल्पस्य <sup>६</sup> सर्वत्र संभवः ? विकल्पमात्रस्य सर्वत्र हेतुफलसंमते संभवेऽपि नास्मदीययुक्तरपराधबोधः कृतो भवति ।

सिद्धेऽपि वस्तुनि व्यापकस्वभावद्वयेऽसामध्यंवैयर्ध्यावतारेऽपि हेत्वन्तरमपेक्षमाणमुपदर्शयित्ं शक्यते स्यादपराधः । न चैवस् । तस्माद्विकल्पमात्रस्या-पराघेऽपि नापराधः सविशेषणस्य, अनुपलम्भवदिति व्यथंः तन्मात्रोपन्यासः।

१०. नासामर्थ्यं आ १. यदि त॰ इति नास्ति आ २. पूर्वं आ ३. सिद्धः अ ४. चेदितन्ययोजना अ ६. वस्तुति॰ आ ७. नैवाचरिता॰ आ ८. पूर्वं नि॰ अ ९. नापूर्वाक्षयेति प्रान्तयोजना अ १०. प्रकारान्तरे अ १. ०तिरस्कारस्य अ २. ऽसामर्थस्थात् अ ३. ०दोत्सेद(?) अ, र ४. रेयं आ ५. ०मसिद्धेः शक्यामभिषातुम् आ ६. ०स्येति नास्ति आ

[50b] अथानुपलम्भमात्रस्य स्वसाध्यसाधनसामध्यंशून्यतेवापराधः", विकल्पमात्रस्य "पुनरसामध्यंत्रयथ्यांल्लेखशेखरस्य न हेनुवादापवादशिकशून्यतेति विषम उपन्यासः। अहो पुरुषकारो भस्मभूषणस्य! एवं हि सर्वथा हेनुफलापलापे साधु साधितं ध्वंसस्य हेनुमत्वमिति व्यक्तमयमात्मानमात्मनेन विडम्बयति। तद्यं भवनस्वभावादिविकल्पः ' "संकल्पनिवेशितशिक्तरिप विषये च पिरहायंः कार्यकारणभावव्यवस्थितेन, अन्यथा मूलाच्छेदात् प्रकरणप्रवृत्तेः। सिद्धोपाधिसनु विकल्पो विनाशकरणमेव कवलयितं , न कारणमात्रम् । अतिप्रसङ्गभङ्गभीरुणा तु भवता नाद्रियते इति थुक्तमेवैतत्। तस्मात्

हन्तुं <sup>द</sup> हेतुफले श्रमोऽयमफलः संस्थाप्य सामान्यत-स्तत्त्वं कापि विमशं <sup>५</sup> एवविषये प्रारम्भसंभावितः ॥

प्रारम्भ उपक्रमः प्रस्तावः <sup>१°</sup> तेन संभावित आदृतः । सामान्येन कार्यकारणभावसत्तां व्यवस्थाप्य विनाशादौ विषयविशेषे कचिद्धेतुसत्ता किमस्तु नवेत्यत्र विमर्शं एषोऽस्मर्दीयः प्रस्तावानुरूपः । हेतुफलोन्मूलनाय तु विफलः प्रयासः, सामान्येन व्यवस्थाप्येव प्रकरणप्रवृत्तेः । न चायं विकल्पः कार्यकारणभावक्षेपाय क्षमः भवनस्वभावोऽभवनस्वभावो वा हेतुतो भवतीति । तथा हि अभवनधर्मा तावद् वन्ध्या प्रस्ततीति भवनस्वभावेश, त्वन्मतेन <sup>१</sup> गगनादेरभवनस्य कदाचिदप्यभावात्, तयोस्तावदसामर्थ्यंवैयर्थ्यग्रस्तो भवति हेतुत्वयापारः । कादाचित्कं भावं भवनधर्माणमभवनधर्मकं वा बूहि, न पुनर्यं किञ्चदनपेक्षमाणः शकादाचित्कं एव भवितुमहेति, यश्चापेक्षोऽर्थः कालदेशस्वभावनियमाय स एव हेतुः । अथ भवनस्वभाव इति न सत्ताधर्मा किं तु उत्विधर्मेति विवक्षितस्य, तदाप्युत्पत्तिरित्यसत आरमलाभो न भवनाद्यिकत्त्वादन्य इति तद्वदेवोत्तरम् । विनाशस्य तु कादाचित्कत्वनिषेध उक्तः ।

अथ हेतुतो भवनधर्मा यः स कि भवतीतरो वेति विकल्पार्थः ? तदा आद्य-विकल्प एव विश्रान्तो वादः । तथा हि हेतुतो भवति, न पूर्वमिति न वैयथ्यंम्,

७, सामध्यं आ ८. पुनसामध्यं० आ ९. साधु इति नास्ति आ १०. ०संकल्प इति नास्ति आ १. ०यिमव आ २. कार्येति नास्ति आ १. पूर्णोच्छेदात् आ ४. कलयति आ ५. तु इति नास्ति आ ६. नाद्रियत आ ७. इतोति नास्ति आ ८. हतुं आ ९. विमर्ष आ १०. प्रस्ताव इति नास्ति अ १. विमर्ष अ २. भवेद् आ ३. त्वन्मते अ ४. ०रभवनस्या० आ ५. भवनु अ ६. ०त्के तु अ ७. भवन धर्मानन्यभ० आ ८. नेति नास्ति आ ९. ०पेतणः आ १. ०त्वोदस्य आ त्वादिष्ट र

भवित हेतुतो नान्यतो भविति कृतोऽसामर्थ्यम् ? अत्र च निवंन्घो बन्ध्य इति दिङ्मात्रमभिधीयते, उभयोः सिद्धत्वात् हेतुफलभावस्य अप्रस्तुतत्वा । यत्रश्चार्यं सिद्धोपाधिको विकल्पः भस्त्राशस्यैव हेतोर्वाधको नासदुत्पादकस्य, असमानत्वात् न्यायस्य यथोक्तं प्राक् । तत्रश्छेददाहादिहेतवो रक्तदुक्लकारणवदुपपन्ना एव, मोक्षास्य-दशाविशेषहेतुश्चेति सफल एव तत्र प्रयासः । तस्मान्न सतो नाशहेतुः कश्चित् । स्वहेतृत एव तावहेशाकारवत् कालत्यापि निष्पत्तिः ॥

[51a] कि च,

ध्वंसो वास्तु विधेबंलात्परिववद् यद् वा यथा शकरा भावोऽसौ तदवस्थ एव तु न यत्किञ्चित्करास्तस्य ते। व्यापाराविरतिस्ततः क्षणिनये दत्त्वादवन्ध्यं कथं भैदेशाकारवदस्य हेतुनियतः कालोऽपि यस्मान्मतः॥

यथा हि मुद्गरः शर्करानिकरो वा यस्तस्मात्स्यान्मतः, नाशहेतोरनुपपत्तः नोत्पत्तिर्नाशस्येत्युक्तम् । अस्तु वा नाशाभिधानमर्थान्तरं कारणवलात् । दण्ड-वत् शर्करारक्तानाशेऽपि कोषान्तरकमिष्ठप्रय तिष्ठतु, सन्तु भावास्तदवस्था एव, न हि ते तस्य किखित्कराः । यथा हि मुद्गरः शर्करानिकरो वा तस्याकिखित्करः, अन्यथा नाशास्युपगमवेथ्यंप्रसङ्गात्, तथा े "नाशोऽपि स्थितिमति भावे 'स्वकारणादुत्पद्य-मानस्तस्य किमङ्ग वक्तुंमसमर्थः ? यथा हि तस्य हेतुबलभाविनो न सर्वथा नाशः शक्यो वा सामर्थ्यवैयथ्यिम्याम्, तथानुरूपां नाशोऽप्यशक्य एव । तत्रापि स्वभावभेदे पूर्ववन्नश्वरेतरिवकत्पस्यावतारवारणाभावात् , निरंशेऽपि च वस्तुनिकत्पनानुरोधादेतदुच्यते । तत्त्वतस्त्वंशनाशनेऽपि सर्वथा नाश एव, स चाशक्य इति साधितम् अपूर्वनिवंतंनम् । वस्तुनस्तु वायंते । ततः योऽप्यपूर्वः पूर्ववत् "कोषान्तर-तिरोहितः कल्पमास्तां तत्कुतो वा पुनरपरो नाशाभिधानोऽर्थस्तद्वदस्तु । न तु भावस्य किखिवितः स्वज्ञानजननजलधारणादिव्यापारानुपरमप्रसङ्गो "दुर्निवारः ।

१. हेतुतो न न भवतीति आ २. ०न्यतो इति प्रान्तयोजना अ ३. चकारो नास्ति आ ४. यन्ना-शक० अ ५. तव र ६. निष्पत्तेः आ ७. पलिष अ ८. पृष्ठमस्पष्टम् आ ९. अस्पष्टा पंक्तिः अ १०. नाक्येऽपि र १. दुपेक्षमाण र २. कर्तुं समर्थः र ३. शक्यत्वात् र ४. स्वभावाभावपूर्व-वन्नस्वब्दतस्यवि० र ५. स्वो पूर्वः पर्वतनकोषान्तर० र ६. तत्र कुतो र ७. दुर्वारः आ

एतेन यदवोचद् वाचस्पतिः, नन्वस्मिन्नुत्मन्नेऽपि भिन्नमूर्तौ किमायातं भावस्य ? न किञ्चिदायातम्, अस्त्वयमायुष्मान् भावः । स्वकारणाधीनजन्मना तदभावेन 'तत्स्व-रूपविरहलक्षणेन 'स्वलक्षणशालिनार्थानुरूपव्यवहारं प्रवर्तयता निरस्तसमस्तार्थिकया कि निश्चित्रमिति, तदपहस्तितम्, समस्तार्थिकियानिरसनस्यैव तदवस्थे तिस्मन्नशक्य-साधनत्वात्।

तदभावेनैव तादवस्थ्यखण्डनिमिति चेत् ? ननु भावे तावत् १ तदवस्थ एव स्वकारणप्रभावादभावो जातस्ततो व्यावृत्त्य तत्खण्डनमनेन कर्तव्यमिति समसमयताप्रसङ्गः प्राचीनो दुष्परिहरः। तथा च सित वत्स्वस्पविरहलक्षणेनेत्यनुपपन्नस्, न हि तद्विरहरूपत्वे तत्कालसंभवो नाम। ततो विपुर्वपादिपदार्थान्तरसाधारणस्य अभावसंज्ञाकरणे नाभिमतस्वलक्षणशालिताभिव्यक्तिसिद्धः, यतः वत्तुरूपव्यवहारप्रवर्तनमभिधीयमानं शोभेत। तेन च स्वरूपस्यार्थिक्रयायां तादवस्थ्यस्य चाखण्डनमिति परस्पराकर्षी नाशान्तरकरणप्रसङ्गः।

स्वयंनिवृत्तिरूपतया न नाशान्तरावकाश इति चेत्—न, समानकालसंभवात् निवृत्तिरूपतायाः प्रतिक्षिप्तत्वात्, पदार्थान्तरवत् पर्युदस्तमेव रूपमवशिष्यते । तेन च विनाशोन मित्रतं परभूतिवनाशास्थ्यवस्तुकरणं मुद्दगरेणेव, को हि विशेषोऽस्य तत्पर्युदस्तरूपत्वेन मुद्दगरात्, यदयं परमनपेक्षमाण एव नाशयित ? मुद्दगरस्वेनमनपेक्षमाणो नाश इति स्यात् । विनाशसंज्ञाकरणप्रतिलम्भस्तु भवेत् । तामन्तरेण तस्यापि मुद्दगरादविशेषात्, आकारभेदमात्रस्य मणिमन्त्रादिष्विप भावात् ।

यदि तु <sup>१°</sup>प्रत्यक्षानुपलम्भं शक्तिसाधनमेकनियतं भवेद्, भवेद् विशेषः । तच्च नास्तीति प्रतिपादितम् ॥

तस्मात्.

## प्रसज्यपक्षेऽस्ति न तुल्यकालता <sup>२</sup> न पर्युदासे परनाशवर्जनम् ।

८. ० रूपपरिबहनझ [२] अ ९. ० नाशिना र १०. ननु तावता र १. ० स्ततो.......खण्डनन० इति त्यक्तम् र २. ततोऽनुरूपादि र ३ ० पदार्था.......संज्ञा० इति त्यक्तम् र ४. ० हारः र ५. विनाशिन आ ६. नियतस्यर० (१) ७. ० मपेक्षमाणमेव आ ८. ० मपेक्षमाण आ ९. विनाशकारण-प्रति० अ १०. यदि प्रत्याख्या आ १. विकल्पाशेषः र २. तुलका० अ

स्थितेऽन्यदन्यत्रभवद् भवेत् सक्च-न्नियोगतोऽन्यक्षणतानुरोधिनि ॥

इति संग्रहः।

स्थितेऽपि हेतौ भवदेकदा न चेत् प्रयोजनं तत्क्षणभङ्गसंभवात्। स्थितेन किं व्योग्नि समक्षणं फलं फलेन नाशोऽपि यथैव लक्षयेत्।।

<sup>४</sup>इत्यन्तरऋोकः ।

यदि तु नाशास्थ्यं कार्यं न तस्य निवर्तकं किं त्वन्यदेव दण्डादि, तदा भावश्य निवर्तते, अभावश्य प्रवर्तत इति भवति कालभेदः, किं तु नोपयोगो नाशस्य । नापि<sup>४</sup> तदभावेन निरस्तसमस्तार्थिकिय इति वाच्यम् । असामध्यंवैयध्यं च प्रस्तुतम् । ततोऽपि रिक्तेयं वाचोयुक्तिः ।

यत्पुनरत्र तेनोत्प्रेक्षितम् १—यथोकं स्वहेतुतो भावो नश्चरोऽनश्चरो वा जायते इति, दत्रतोच्यते—न वयं विनश्चरमिवनश्चरं वा जानीमः, िकं तु सन्तः १स्वहेतुभ्यो जायन्ते, ध्वंसन्ते च हेत्वन्तरेभ्यः स्वप्रत्ययाधीनसिविधानेभ्यः, ध्वंसश्च ध्वंसमानाद्भिक्तो हेतुभेदतः स्वभावभेदाञ्चेति, तत्राप्युच्यते—यदि नश्चरानश्चरस्वरूपमिवद्वानेव १० भवानेव-माह, तदा क नाशो नाम पदार्थः १ कृतो वा व्यावृत्त्या भवित व्यवस्थाप्यो थो ध्वंसमानाद् भिन्नः संप्रत्येव प्रतिज्ञातः, स इदानीं विनश्चराविनश्चरस्वरूपपिज्ञानेन व्यवस्थाप्यमान आकाशादिष्विप किं न व्यवस्थाप्यते १ तेषु नाशादशंनादिति चेत् १ नन्वन्यत्रापि । नाशो नाम दृश्यत इति शपथगम्यमेतत् । ततो विनश्चरेतरस्वभावा-विष्करणं भवतः प्रसद्धायातं किमत्र श[प]येन १ तथा च सित स्वहेतोरेव तदतद्वप-जन्मिन नियतावतारमसामध्यंवैयध्यंदूपणं पश्यतोऽपि तत्र हेत्वन्तरप्रतिज्ञानं कथमिति वयमिप न जानीमः। अथेदमाकृतं वैदभ्यंगभंया गिरा प्रत्यक्षत एव कृतश्चिद्वरुपादः कृतश्चिन्नाश उपलभ्यमानो विनश्चरेतरविकल्पेन स्वथमपोहितुं शक्यः १ न हि प्रत्यक्षा-

३. ०ल्पलक्षणतानु॰ आ, ०न्यक्षणतस्तु अ ४. इत्यर्थान्तर॰ अ ५. वापि आ ६. लिखितं आ ७. ०नक्ष्यता अ ८. अत्रो आ ९. स्वेति नास्ति आ ५०. ०खररूपम्बिद्धा॰ र १. ०तिब्यव॰ इति नास्ति आ २. ०प्तिविवनक्ष्यरा॰ अ, ०प्तिवस्यसमेव आ ५. ०पातिप्रत्यसमेव आ ५. ०पातिष्रत्यसमेव आ ५. ०पातिष्रत्यसमेव आ

सिद्धं विकल्पशतेनापि शातियतुं शक्यम्, सर्वप्रमाणव्यापारस्य प्रत्यक्ष एव विश्रामादिति ॥

तत्रापि नाश इति यदि पदार्थान्तरं स्वसमयप्रसिद्धमुच्यते, यो मुद्गरादिजन्मा घटादिपदार्थमर्थः कदर्थयित, तस्य जन्मव्यापारौ प्रत्यक्षगोचराविति <sup>1</sup>महत्साहसमित्युप-पादितं <sup>3</sup>प्राक् । तत् कथं न विकल्पावकाशः ?

अय नञ्यतः स्वयमेव 'रूपं भेदान्तरप्रतिक्षेपेण तत्मात्रजिज्ञासायां पृथिगवा-दश्यमानो' नाशोऽभिप्रेतः, तथा च ध्वंसन्ते हेत्वन्तरेभ्यः इत्यभीत्वेवोक्तम् । एवं तिह् दण्डादिभ्यः कुण्डादयो विनश्यन्ति, न स्वयमिति सिद्धान्तिनिष्ठायां ध्वंसश्च निरस्तसमस्तार्थिक्रिय इत्यपि सुप्तविलिपतमेव । तत् किमनया वाचस्पतिः [52a] अभिप्रेतीति न विद्यः । एवं तिह् यावित प्रत्यक्षव्यापारः तावतोऽपि कथमपह्नवः ? कियित चासौ भे प्रत्यक्षव्यापारः ? उत्पद्यमाने च हेत्वन्तराद्धेत्वन्तरान्निष्ठध्यमाने च भावे भेतदुत्पत्तिहेतोर्विनाशहेतुरन्य इति भिद्धम् ।

न च नाशो नामान्यो यतः <sup>४</sup>प्रत्यक्षगोचरचोद्यावकाश इति । धिगैतत् ! विनाशस्य <sup>४</sup>भावादनन्यत्वे तद्वेत्रर्भावहेतुरेव, भावहेतुरेव<sup>६</sup>, <sup>७</sup>न भावोत्पत्तिहेतुः । तत्कथमुत्पत्तिहेतोरन्यो विनाशहेतुः ? कथं च पूर्वनिष्पन्नस्य पश्चात्तनो हेतुः ? पूर्वपरभावश्चायमध्यक्षसिद्ध एव ।

कि चोत्पद्यमानं विरुध्यमानं च वस्त्वेकमनेकं वा ? एकत्वं तावद्विरुद्धधर्माध्यासादयुक्तम् । अथ प्रत्यक्षेण तथा व्यवस्थानात् कि कुमं इति चेत् ? एकप्रत्यक्षेण एकदैकाधारयोरुपलव्धौ साधुरिवरोधः, नीलचतुरस्रतावत् । यदा तु भिन्नकालमध्यक्षद्वयमेकैकरूपग्राहि, तदा प्रत्यभिज्ञानमात्रमेव । तच्चप्रमाणामत्युक्तम् । ततो विद्धधर्माध्यासाद् भेद एव । एकत्र तु क्षणे विभागाभावान्न विरोधो व्यावृत्तिभेदमात्रेणैकत्र भावात् । तथा हि स एव भावक्षणः प्रागभावादुत्पद्यमान उच्यते, पश्चाद्भावान्निरुध्यमान उच्यते । क्षणपरम्पराव्यापिन्यपि वस्तुन्येवमस्तीति चेत्—

६. महत्माहतसाहत्य वा ७. प्रागिति नास्ति वा ८. रूपभेदा० व ९. ०मानो० इति नास्ति व १०. तावतोऽपि ......प्रत्यक्षव्यापार० इति नास्ति वा १. भाव्ये वा २. तत उत्पत्ति वा ३. सिद्धिः व ४. प्रत्यक्षा व ५. भावादिन वा ६. भावहेतुरैवेति प्रान्तयोजना व ७. च व ८. ०त्यद्यमाननि० व ९. विरुष्ट्य० वा १०. ०माव० इति नास्ति वा १. वतो व २. ०द्यविरोधो० व ३. ०भाविनिष्ट्य० व

४त, व्यापकद्वारेण <sup>४</sup>विरोधस्येव सिद्धेः । प्रथमक्षणेऽप्यृत्पद्यमानो भावो वा भावि-क्षणान्तरावस्थानेन व्याप्तो न प्राचीनावस्थिति क्षणमपि "स्पुशति, निरुध्यमानश्चासी चरमक्षणे प्राच्यक्षणान्तरावस्थानेन व्यासो<sup>द</sup>, न च भाविनीमवस्थिति क्षणमपि स्पुशतीति विरोध एव । क्षणे पुनरेकस्मिन्नेष विभाग इति व्यावृत्तिमात्रभेदो न विरोधः । तस्मात् क्षणद्वयमपि स्थितिविवक्षायामुदयनिधनधमैयोविरोधान्नैकत्वम् । अनेकत्वपक्षे च प्राचीनं वस्त मुद्गरादिपरिगणितविनाशहेत्व्यतिरेकेणापि " निरुध्य-मानं स्वहेतोरेव नियतकालस्थितिदानसामर्थ्यमृद्दोपयतोति न विनाशहेतुः कश्चित । <sup>9</sup>अथापरिगणिता एव विनाशहेतवः, तत्र दुरुपलक्षः कश्चिद्धेतुरनिर्ज्ञायमानः [स्वनिबन्धनं निधनमादधीतेति <sup>३</sup>किमयुक्तम् ? एवं तर्हि प्रतिक्षणमपि विनाश-संभावनाया <sup>3</sup>न प्रच्युतिरिति व्यर्थे विनाशहेतुव्यवस्थापनम् । परिगणितस्य हि भयो लक्षणस्य हेतोः <sup>४</sup>प्रसिद्धप्रध्वंसलक्षणात् प्रागभावनिश्चयेन विनाशव्यवस्था माभूदिति सहेत्कत्वं विनाशस्य साधियत्मारव्धम्। सुक्ष्मतया तु दुरुपलक्षणस्यापि हेतोः <sup>४</sup>स्वोकारे प्रयत्नवैयर्थ्यमायातमित्यलं मिथ्याविकल्पेन । तस्मात् स्थितिमति वस्तुनि सर्वस्याकिञ्चित्करत्वप्रतिपादनात् सन्तः स्वहेतुभ्यो जायन्ते ध्वंसन्ते च हेत्वन्तरेभ्य इत्यर्थपदमेतत् । तत् कृतः इदं मणिमन्त्रौषधिमन्द्रजालं भावेन शिक्षतं यदयमिव-कलान्यदर्शनप्रत्ययस्तदवस्थ एव कदाचिदध्यक्षः [52b] अत्यक्षश्चेति १?

ननु क्षणिकनीतावेवायं दोष उक्तो युक्तश्च । यदाह शङ्करः,—न हि भावस्य निवृत्तेद्दर्यात्तमन्तरेण प्रागिव पश्चादिष स्वरूपहानिः, येनायं तदैवानुपळम्भविषयो न पूर्वं हानौ वा पश्चात् सैवास्य निवृत्तेद्दर्यात्तिरित । तदयुक्तम्, क्षणिकपक्षे हि प्रागिव पश्चादिष न स्वरूपहानिरिति साहसमेतत् । निवृत्तेद्दर्यात्तमन्तरेण स्वीक्रिय-माणाऽिष स्वरूपहानिरसङ्गतेवेति । चेत् ? निवृत्त्यादिनाम्नः पदार्थान्तरस्योत्पत्तिः भवतु मा वा भूत्, यत एवासौ क्षणस्यितिनयतोऽर्थः, तत एव क्षणान्तरस्याप्नुवत् क्षणान्तरे नास्तीत्युच्यते, स एवार्थो भावस्य क्षणान्तरे नाशो जात इत्यनेन वचसोच्यते । नापूर्ववस्तूत्यादो विधीयते । छन्दतो हि वचसां प्रवृत्तिः । अर्थस्तु निरूपणीयः । तत्र यद्येकक्षणाधीनतया क्षणान्तरे प्रवित्तसत्तावसायसिद्धिः, तावतेव चिरतार्थो ४. नेति नास्ति आ ५. द्रारेणेव विरोधि अ ६. वेति नास्ति अ ७. दर्शयित आ ८. व्यासौ अ ९. ०न्नेव आ . न्तैप अ १०. ०विशाशि अ १. तथा अ २. किमप्रयुक्तं अ ३. नकारो नास्ति र

४. प्रेति नास्ति आ ५. स्वीकारप्र॰ आ ६. ॰नघ्यक्षश्चेति अ ७. प्रागेव आ ८ विनयो आ

९. नकारस्त्यक्तः अ १०. ॰रसीगतैवेति अ १. नार्थः अ २. क्षणे(?)णि आ ३. वचसा आ

४. यत्र र ५. शत्ताव॰ आ

विनाशवादः, किमत्र कस्यचिदुत्पत्तिपर्येषणया ? न हि गृहे एव देवदत्तोऽस्तीति सर्वत्रान्यत्रं वस्त्वन्तरमभिधाननिरोधवोधनमिति <sup>६</sup> न्यायः ।

तत्रापि प्रदेशान्तरेऽभावविधिरस्तीति चेत् ? अस्तु, तद्र्थमेव नियमनिबन्धन-निपातप्रयोगात् । केवलं किञ्चिद् वस्तु विद्यमानमृत्यद्यमानं वा न प्रतीतिपथप्रस्थायि, निषेथमात्रस्येव प्रतीतेः । तावतैव च देवदत्तमनुसरतः प्रवृतिनिवृत्तिपाटवमापनी-पद्यते । वस्त्वन्तरप्रतीताविप हि विहितायां गृहादन्यत्र ध्यावन्न नियमानुसारेण देवदत्तस्य प्रसज्यात्मानं निषेधमवस्थापयित तावन्न सुस्थः । तस्मादस्पृष्टवस्तुरूपमभाव-मात्रमवद्यप्रतिपाद्यम् ।

न चान्यत्र नास्तीत्यनेन वस्तुरूपं किञ्चिद् विधाय तदेव परमस्ति न देवदत्त इति क्रमवती प्रतीतिरनुभविषयः, यथा गृह एवास्तीत्यनेन नान्यत्रेति । भवतु चेवम्, तथापि पश्चादभावमात्रप्रतियेव विश्वामः । अन्यथा परापरवस्तुरूपप्रतिप्तावेव पुरुषायुषमुपयुज्येत् , न प्रकृतनिषेधवोधसिद्धः । तस्माद् यथात्र निषेधमात्रं मिन्दरादन्यत्र देवदत्तस्य व्यवह्रियते, तन्मात्रमेव च देवदत्तस्यान्यत्राभावः प्रतीतिगोचर इत्यादि व्यवहारस्याप्यर्थः, तथा एकत्रेव क्षणेऽस्ति भावः, क्षणान्तरे नास्ति । क्षणान्तरे तस्याभावः प्रतीयत इति निषेधमात्रमन्यत्र क्षणे स्थाप्यते , न वस्तुरूपसंस्पर्यः । नापि तदपेक्षानिषेधसिद्धयेऽपि । एवं स्वरूपहानिरित्यपि निषेधमात्रव्यवहार एव । तत्र च न कस्यचिद्धत्यत्या सत्त्या चोपयोग इति कथमुच्यते निवृत्तेः उत्पत्तिमन्तरेण स्वरूपहानिरिति ? अतएव हानौ वा पश्चात् सेवास्य निवृत्तेष्टत्पत्तिः इत्यपि प्रवाहापातः पात्तकवत्परिहार्यः । पश्चात् स्वरूपहानिरित्यपि हि पश्चात्रिषेधव्यवहारमात्रम्, न तु[53a] कस्यचिद् वस्तुरूपस्योत्पत्तिरिति । स च निषेधव्यवहारो देवदत्तस्यैवान्यत्र कवित् सत्तानियमप्रतिवनधादव्यवस्थितसंवादी ।

एतेन यत् न्यायभूषणोऽप्याह, को ह्येवं श्रद्दधीत प्रत्युत्पन्नावस्थायामेव सन् भावः <sup>६</sup>पश्चात्त्वसन्, न च पश्चान्नश्चयतीति ? तत्रापि कः पुनरेवमाह, न पश्चान् नश्यतीति ? यदि पश्चान्नश्चित तदा पश्चान्नाशोत्पत्तिः स्वीकृतेति चेत् ? यदि त्वमेव वचसामर्थेषु स्वामो ।

६. ०थाय न निषेध० अ ७. ०सुत्पद्यमान० इति नास्ति आ ८. चकारो नास्ति र ९. यावन्नियमा० आ १०. मान्नेति नास्ति अ १. प्रतीतैव अ २. पुरुपापुरुपमुप्तृद्येत अ, पुरुपायुषमुह्येत आ ३. व्याप्यते अ ४. स्योत्पत्तिविषेः अ ५. सत्तानिषेध....दध्यवसित० अ ६. ०व परचात् त्व० आ, ०वः परचात् अ

स्यादेतत् । द्विधा त्वर्थस्थितिः, प्रमाणानुसारिणी समयानुसारिणी च । प्रथमायां पश्चात्रस्यतीति पश्चादसन्निति व्यवह्रियत इत्येवार्थः समिवतः । अतः प्रमाण-परायणेन कथमभिधातुं शक्यं पश्चादसन्न च पश्चान्नश्यतीति । द्वितीयायां तु न विरोधः । यस्य हि पश्चान्नश्यतीति पश्चान्नशोत्पत्तिरिष्ठा तं प्रति पश्चादसन् । न सन् व्यवहर्तव्यो न च पश्चान्नश्यति । न चास्य पश्चान्नशवस्तूत्पत्तिरिति कथमश्रद्धान्वययः ? "तदपरिनिष्ठितार्थतत्त्ववचनिवभ्रममात्रेण ग्राम्यजनमनोहरेण समयनिर्वाहन्मनोरथ इति कष्टम् ।

तस्मात् स्वहेतोरेकक्षणिनयतस्थितिष्दभूद्भाव इत्येव नान्यदा सन्, न तु कस्यिचदुत्पत्त्या हेतोस्तु तादृक् सामर्थ्यं कि संभावनाविषय इति यदि चिन्तयित्तः , तदापि यदि जनने सामर्थ्यं तदावश्यं केनचिद् रूपेण कार्यमुत्पादयन् क्षणमात्रस्थायिनापि रूपेण कि 'ेनोत्पादयेत् ? सर्वं तु रूपमस्पृशन् कार्यं कुर्याद्वेतुरिति कस्य श्रद्धाविषयः ? ततो यथायं भावो नियतवेशो नियतवस्तुसंस्थानाद्याकारः र स्वहेतोरेव समृत्पद्यते, तथा नियतकालोऽपीति किमसंभाव्यमत्र ? न च देशादिनियमेन स्वरूपसंकोचमभाव एव भावस्य भावयतीति वाच्यम् । न ह्यभावो भावमुत्पन्नं वा सङ्कोचयेत् । कारणेन सह संभूय सङ्कुचितमेव चोत्पादयेत् । अत्र पक्षे पृथक् पौरूष-रहितः कारणसामग्रयन्तर्भूतोऽभावोऽपि नाम यदि भावसाधकः किष्यदुपपादयितुं शव्यः, कि निर्वलक्षम् ? यादृशी तादृशी वा कारणसामग्री कार्यं कुर्यात् । यथा तु नियतदेशाकारं कुरुते तथा 'नियतकालमपि कर्तुं कस्तस्याः शक्तिविधात इति बूमः, यतस्तद्थंमध्यंते परोत्पत्तिः पश्चात् । प्रथमपक्षेऽपि कि तावत् स भावः स्वहेतोविश्व-रूप उत्पन्नो नियतः कियतेऽभावेन ? न वा केनापि रूपेण निष्पन्नः केनचिद् वा निष्पन्न एव न तु देशाकारकालैरिति विकल्पाः ।

अन्त्यस्तावदयुक्तः । येन हि रूपेण निष्पन्नः स एव तस्याकारः, स च न कचिद् भावमन्तरेण, कचिद् भावोऽपि न कदाचिदभवत इति कथमाकारादिपरिहारः ?

माभूत् तथैवं भे केवलं केनचिद् रूपेणोत्पादयितुं शक्तुवतः स्वहेतोरन्यत्र किमालस्यमीर्घ्या भेवा, प्रमाणेनैकत्र शक्तिनियमानिर्वाहात् ? मध्यमीये तु किंकुतः

७. ०क्षरसवस्तु० जा ८. ०िनष्ठार्थ० जा ९. यदितयसि आ १०. नोदयेत् र १. रूपस्पर्शनकार्य २. ०कारेः, आ ०कारैः र ३. ०वाहितः आ ४. ०सामग्रामन्तर्भूत्वा आ ५. उत्पादयितुं अ ६. विपात० अ ७. यत्तदर्थ० आ ८. भावेऽपि अ ९. भाभूत्वैत० आ १०. ०भीष्यया आ

कारणभावः, राज[53b]प्रसादो वा ? आद्योऽपि ग कल्पे सकलित्रभुवनाकारच्छेदन-सहाभावकिषणः क्षणान्तरावस्थितिच्छेदनमात्रे अणीयसि कार्ये पर्यालोच एव नास्ति । ततो देशादिसङ्कोचकारिणैवाभावनाम्ना पूर्वसिद्धेन सिद्धे कालसङ्कोचेऽपि किमकारणमन्यः कालान्तरभावी कारणान्तरापेक्षः सिद्धो य[:] स्थायी यविष्यते इत्युक्तप्रायम् ।

प्रत्यर्थं भेदोऽभावस्येति चेत् ? सर्वथाऽनुपलभ्यस्वभावत्वे साहसमेतत् । अतो व्योमादेः "सर्वधर्मनिर्माणवत् सर्वतो व्यावर्तनमि किं नेष्यते ? न च प्राचीन-; मेवं व्यापारभावमनुभवः क्षमते । तस्मात् स्वकारणादेव देशादिनियत इव काल-नियतोऽपि जात इति न स्थिरपक्षवत् क्षणिकपक्षेऽपि वीक्षणादिप्रसङ्गः, भावस्यैवाभावात् । स्थिरपक्षे तु स चास्ति तदवस्थरचेति न निवतेते प्रसङ्गः पदार्थान्तरोत्पत्ताविष तस्य तत्राकिखित्करत्वात् । अप्रस्तुताभिधानं च भावनिवृत्तौ प्रस्तुतायां "वस्त्वन्तरोदयवर्जनात् ।

''न नु भावनिवृत्तौ प्रस्तुतायां निवृत्तेष्दयोऽपदिश्यते दिति किमप्रस्तुतमत्र ? न नु नावदेव निवृत्तिः प्रसज्यात्मा <sup>२</sup>यावन्नोदयोपदेशः । उदये तु तत्पर्युदस्तवस्त्वन्तर-विधानात् पुनरर्थापत्त्या निवृत्त्याकृष्टिः, न तु सैव निवृतिर्वस्तुत्वादेव, अन्ययाति-प्रसङ्गात् ।

यत्तु शङ्करः, भावाद्भावान्तरवदर्थान्तरत्वाविशेषे कथं स एव तस्यैव निवृत्तिरिति चेत् ? अत्र वस्तुस्वभावैरुत्तरं वाच्यं येषां स्वहेतुभ्यः सहस्थितिविरोधेनैवोत्पितः, न <sup>३</sup>हार्थान्तरत्वादन्यत्र सहस्थितिविरोधाभावे भावतिन्नवृत्त्योरिष तस्याभाव इति न्याय्यम्, तथोरेव सहस्थितिविरोधस्य प्रमाणेन सिद्धत्वात् । न हि यथा कश्चिदर्थान्तर-तया अन्येषामहेतुरेवं स्वकार्यस्यापि माभूत् तावृगेतदपीति ।

एतदेव न्यायभूषणोऽपि, तदिप द्विनिधस्यापि <sup>ष</sup>िवरोधस्य घटनादपास्तम् । यदि च विरोधादर्थान्तरस्यापि निवृत्तिभावो वरं मुद्दगरस्यैवास्त्वित्यपि दर्शितम् । न च प्रत्यक्षमनुमानं वा निवृत्तौ प्रवृत्तम् । तद्विरोधश्च प्रमाणसिद्धोऽवश्यवक्तव्य इति सुन्दरम् ।

१. अन्येऽपि आ २. ०वस्थिति० आ ३. मात्रेण आ, कारिणेव आ ४. ०पेक ए(?व) र ५. सिद्धोप-स्थायी र ६. प्रत्यक्ष० (?) आ ७. ०कर्म० अ ८. प्रसङ्क्षेता० र ९. ०वर्तनात् आ ४०. नन्वभाव० अ १. ०पदेस्यते अ २. ०न्तोदयाप० अ ३. सह्ययाँ० अ ४. भावेन र ५. सहस्थिति अ ६. ०स्यादाघटना अ

विह्नधूमादौ तु हेतुफलभावः प्रमाणसिद्ध एवेति नार्थान्तरोदयवर्णनेजीय तिन्नवृत्तिस्थातिः । तस्मात्,

इति दुरतिकमो न्यायः।

यत्तु न्यायभूषणः, यदि तस्य न किञ्चिद् भवित ततः प्रतिषेधोऽपि न तस्य भवतीत्यप्रतिषिद्धस्वरूपस्तदवस्थत्वात् प्राणिवोपलभ्येतेति, प्राणेव प्ररिष्ठतमेतत् । तथा हि प्रतिषेधोऽपि न तस्य भवतीति यदि प्रतिषेधास्योऽपि पदार्थो नोत्पद्यत इत्यर्थः, तदा सत्यभेतत्, न तु तावतैवाप्रतिषिद्धस्वरूपत्वमर्थस्य, 'स्वहेतुतैव क्षणान्तरे 'प्रतिष्वताप्रतिपादनात् ।[54a] अय वाचिनकप्रतिषेधो विविध्यतस्तदा कस्तमपृहस्तयित ? केवलमत्र पक्षे प्राणिवोपलभ्येतेत्यसंबद्धम्, न हि यो यदा नास्ति स तदोपलभ्यः । अन्यया कान्यकुक्जस्थितोऽपि पाटलिपुत्रे दृश्येत । मान्धाताऽपि वाद्योपलभ्येत ।

नन्वद्य मान्धातुरभावस्तेन नीपलम्भः । को वै अन्यथा प्राह ? केवलपछीनिर्देशाद् भेदावसायेऽपि न ततो भिन्नः पदार्थो विधीयते, यावानेवार्थो मान्धाताद्य नास्ति तत्कालनियतसत्ताकत्वात्, तावानेव मान्धातुरद्याभाव इति । भेन नु समानमेतदिप यावानेवार्थो मान्धातुरद्याभाव इति तावानेव मान्धाताद्य नास्तीति ।

यद्युच्यते—तत्कालिनयतसत्ताकत्वादिति, तत्रापि तत्काल एवास्तीति कालान्तरे अभाव एव प्रतिपाद्यत इति किमत्राधिकमभिहितम् ? उक्तमेवेतत् । 'तथाप्युच्यते, भेदाभेदिनदेशयोरेक एवार्थस्तत्त्वतः केवलं यदि भिन्नवस्तुसिद्धिः प्रमाणवलावलिम्बनी, तदाद्य नास्तीत्यस्यापि वाक्यस्याद्याभावोऽस्तीत्ययमेवार्थः।

अथ भिन्नवस्तुवाधैव प्रमाणान्वयिनी, तदाभावोऽस्तीति तावदस्तु । अद्याभावो जात इत्यस्यापि वाक्यस्याद्य नास्तीत्येवार्थो वेदितव्यः । प्रमाणान्वेषणे च दृश्यतया स्वीकृतस्यादर्शनमेव वाधकमुक्तं च साधकं च किश्चिन्नेत्यपि । अद्यानुपलम्भेऽपि

A, स्वोपज्ञवृत्यनुसारी पाठः ७. दर्शनम् । न तस्येति नास्ति आ ८. स्वेति नास्ति अ ९. प्रति-पिद्धतेति नास्ति आ १०. नन्वस० अ १. तत्काप्यु० अ

तत्कालवर्तिनः कालान्तरे वस्त्वन्तररूपमस्पृशतारे विरहमात्रेण सिद्ध[त्विम]त्युपपा-दितम् । न च विरहमात्रेणेति करणशक्तिनिर्देशाद् वस्तुत्वप्रत्याशा, विवक्षापरतन्त्रत्वात् क्रियाकारकव्यवहारस्य,

याति गन्धर्वनगरादेष बन्ध्यासुतः पदा<sup>र</sup> । मृगतृष्णाम्भसि स्नात्वा पित्रे दातुं जलाङ्गलिस् ॥ इति । सकलकारकशक्तियोगेऽपि वस्तुत्वाभावात् सर्वथा मिथ्येदमिति चेत् ? विवक्षापर-तन्त्रतामात्रेण दृष्टान्तीकृतत्वात् ।

क एवं साधुरभिदधीतेति चेत् ? न कोऽप्यभिधत्तां प्रकृतिसिद्धेरिवरोधात् । न च साधोरप्येतत्पाठोऽसंभवी सर्वथा कि तत् साधुर्नाभिदधीतेति तदश्रुतवतः प्रश्ने तत्पाठमात्रेण साधुताक्षतेरभावात् । क्ष्मूर्मरोम्णां तु मिथ्यात्वं स्वीकृतमित्यिप किमसाधुनैव वक्तव्यम् ? नापि सर्वथा मिथ्येवेदम् । तथा मान्धाता नास्तीति नाद्य स्थीयते मान्धात्रीत वा व्यक्ता कर्तृशक्तिनं वस्तुतां प्रत्युज्जीवयित ।

निषेध एव तस्या वर्तत इति चेत् ? अत एव विवक्षापारतन्त्र्यमपेतसन्देहम् । तस्मात्  $^{k}$ कारकशिकनिर्देशेन वस्तुतासिद्धिप्रत्याशा फेनसंघातेन  $^{k}$ तोयतरणमनोरथ-मनुहरित ।

तदेवं नाभिधानाधीनमर्थतत्त्ववशेनेदं त्वभिधानमिति भेदिनिर्देश "एवाद्य अभावोऽस्य जात इति भिन्नवस्तूत्पत्तिमिवासंशन् अद्येदं नास्तीत्यस्य प्रसज्यप्रतिषेधमात्र-सूचकस्यार्थे "स्थाप्यो, न  $^{\circ}$  विपयंथे, प्रमाणाशरणत्वादस्य विभागस्य । तत्कालिनयमेन कालान्तरेऽभावाभिधानं च सिद्धसाधनम्, वस्त्वन्तरोत्पत्तिरेव हि निषिध्यते कालान्तरे', [54b] न च  $^{\circ}$  प्रसज्यप्रतिषेधव्यवहारमात्रं प्रतिषिध्यते । तदस्य  $^{\circ}$ बाधविधानप्रतिपादनेऽपि न परमार्थसत् पदार्थान्तरसिद्धिः ।

तेन यदुद्वर्त्यं वार्तिकञ्जोकस्य न्यायभूषणश्चकार काव्यम्, अभावो यदि पश्चान्न भावस्तस्य किमिष्यते। सोऽपि न" प्रतिषेधोऽयमभावस्य किमिष्यते॥

२. ०रूपस्पृशता आ ३. सुतो य॰ अ ४. ॰रोन्तुमि॰ अ, रोम्नामि॰ र ५. कारण॰ आ ६. ०पद-बतरण॰ आ ७. एवार्था॰ आ ८. ०त्पत्तिनिरा॰ र ९. ०स्यार्थो अ १०. विपर्ययः अ१. ०कान्तरे आ, कालान्तर अ २. न तु आ ३. बाधा॰ आ ४. ॰डुददृत्य आ ५. नेति नास्ति आ

इति, तत् सिद्धसाधनं <sup>४</sup>वाधानिश्चयेन वा पश्चादभावव्यवहारप्रवर्तनमात्रस्येष्टस्वाद् वस्तुत्पत्तेरेव प्रतिषिद्धित्वात् ।

ननु केयं वाचोयुक्तिः, अभावव्यवहारमात्रमिष्यते पश्चान्नाभाव इति ? एवं हि सति विसंवादिताप्रसङ्गोऽभावव्यवहारस्य, अभावश्च मिथ्येति भाव एव प्रतिषेध्यस्य स्यात् ।

> प्रतिषेधनिषेधश्च विधानात् कीदृशोऽपरः। [प्र. वा. ४. २२१]

इति न्यायस्य स्वयं प्रतिज्ञानात् । स नाभावो भवन् पश्चादेवेति स्फुटतरमस्य कादाजित्कत्वात् सहेतुत्वं वस्तुत्वं चेति । तथा च सह एवाह, यस्य भावस्य पश्चादभावः स एव नाश इत्युच्यते । कथं भावस्य विनाशोऽन्यो वा कश्चिन्नोपलभ्यते ? अथ भावस्य विनाश उच्यते, किं तु स भवतीति नोच्यते, भवतीत्यभिधाने को दोषः ? भाव एव स्यादिति चेत् ? तित्किमिदानीमभिधानादेवार्थस्य रूपपिवर्तो भवति ? यदि च भवेत् तो जायत इत्युच्यताम् । जन्माप्यभावस्य कुत इति चेत् ? कादाजित्कत्वात् । अकादाजित्कत्वे तु प्रत्युत्पन्नावस्थायामप्यभावः स्यादिति ।

अत्रोच्यते, व्यवहारशब्देन तावदस्माकं निश्चयवचसी अभिमते, वचनं च विकल्पेन 'सहैकविषयमेव । विकल्पस्य च ग्राह्याध्यवसायभेदेन द्विविधो विषयः । तत्र यत्प्रितिभासं विकल्पज्ञानमाजायते तद् ग्राह्यमुच्यते । यदाश्रये तु प्रवृत्तिनिवृत्ती तद्ध्यवसेयम्, यथा पश्चादभावा भावस्यैव जात है इत्यस्यैव विकल्पस्यार्थान्तरोत्पत्तिः साक्षात्रिभासमाना । ग्राह्या तद्भावार्थक्रियार्थिना 'निवृत्तेराश्रयभूता च तद्विविक्तत्त्वालदेशस्वभाववस्त्ववस्थाध्यवसेया, यतस्तद्विक्त्लेषोदये विनाशास्यवस्त्त्वित्तिः परामशंविमुखः प्रतिपेध्यभावार्थक्रयार्थी तद्देशकालात्मिन वस्तुनि न प्रवर्तते, अपि तु निवर्तते । ततस्तद्देशकालवस्त्ववस्थाध्यवसेय उच्यते । तत्र प्रतिभासमानवस्त्वन्तरापेक्षया व्यवहारमात्रमुच्यते, यत्नेन निरूपतया नयनसहस्रेणाप्युदीयमानपदार्थान्तरस्यानुपल्ल्येः । ततस्तद्विसंवादेऽपि यत्र प्रवृत्तिन्वृत्तिभ्यां परिनिष्ठित्व्यापारो विकल्पः संपद्यते, तमध्यवसेथं विषयमपेक्ष्य न विसंवादसंवादः । अध्यवसेये च संवादेतरचिन्ता, न

५. बाचानि अ, बाधानि आ ६. चाभवन् अ ७. भावात् र ८. सदेकः आ ५. परचाद्भावोऽस्य जात अ १०. निर्मासं मनो अ १. निवृत्ति अ २. ०सम्बासः आ

प्रतिभासिनि । तदयसञ्यापकोऽपि यदि न्यायः प्रकृते तावदवसेयसंवादेनैव संवाद-मनुशिष्मः। प्रतिभासिनी तु विसंवादः साध्य एव यदि सिध्यति प्रसन्नाः देवताः, "किमनभव[त]: [55a] कोपेन ?

तस्मादभावविकल्पप्रतिभासिनः कार्यक्रपस्य मिथ्यात्वेऽपि नाभावव्यवहारस्य विसंवादिता, अध्यवसितार्थयाथात्म्यस्य सत्त्वात् । तस्य च कल्पितरूपस्य मिथ्यात्वेऽपि भावविरोधिनः प्रच्युतिमात्रस्य व्यवहर्तव्येकरूपस्य मिथ्यात्विमिति न वस्तुनिषेधे भावप्रसङ्गः । तस्य तु प्रच्युतिमात्रस्य निषेधे स्यात् । न चा सा तेन रूपेण प्रच्युतिमात्रात्मा प्रतिषिध्यते । कि तु वस्तुरूपतया कल्पितया ।

ननु वस्तु न भवतीत्ययमेव प्रतिषेधः तथा च सा प्रत्युतिरस्ति न वेति प्रश्ने यद्यस्ति कथं न वस्तु ? नास्ति चेत् कथमप्रतिषेधः ? उच्यते, वस्तुविरहमात्रस्य वस्तु-त्वारोप एव निषेधः । न वस्तुत्विनिषेधस्तिन्निषेधः । ततः प्रच्युतिरस्तीति न प्रच्युति-रूपात्रज्यवत इत्ययमेवाथः । घटोऽस्तीत्यपि हि घटरूपाप्रज्युतिमात्रमापद्यते । न त्वस्ति प्रयोगमात्रेण किल्पतस्यापि भ त्रेगुण्यमयत्वादिविधः । यथा च प्रतिषिद्धघटरूपादितिरक्तरूपापेक्षेव नास्ति घटो नित्यतया क्षणिकतया वेति साधु, तथा नास्ति प्रज्युतिरित्यपि वस्तु-वेनेत्यपेक्षेव साधु । निष्याधिस्त्वस्ति प्रज्युतिरिति तत्स्वरूपाप्रज्युति न दुष्पति । यावच्च न भवतिपेध्यभावस्तावत्प्रज्युतिः, स्वरूपाप्रज्युतिः, परस्पराभावरूपत्वादनयोः । अतएव,

निवृत्तिर्येदि तस्मिन्न हेतोर्वृत्तिः किमिष्यते। सापि न प्रतिषेघोऽयं निवृत्तिः किं निषिध्यते॥

[ प्र. वा. ४. २२४ ]

इति दुर्लङ्घोऽयं न्यायः। एवम्,

अभावो यदि पश्चान्न

इत्यनेन पश्चादभावाख्यविरहमाशङ्क्रच<sup>२</sup>,

भावस्तस्य किमिष्यते

३. ॰सतिनि[?] आ ४. त्विति नास्ति ५. ॰मत्रभवः अ, आ ६. स्यात्तेन र ७. मात्रेति नास्ति आ ८. ॰प्रच्यव इ॰ आ ९. ॰मापाद्यते आ १०. विष्येः अ १. ॰पिद्ध[?]॰ आ २. ॰दमाववि॰ अ

इत्युच्यते यदि तदा न दोष: 1 यस्य हि यदास्तीत्यस्य प्रत्यनीकं नास्तीति विरहमात्रम-वस्तुरूपं कल्पनाविपरिवर्ति प्रतिषिष्यते, तस्य तदा नियमेनास्तीत्येवं रूपमन्तर्मात्राया-मुपस्यानमासादयति । यदा तु पश्चाद्विरहमात्रमप्रतिक्षिप्य पश्चाद् भवति जायते चेति 'विकल्पविवर्तवशाद् वासनावशगाद्वस्तुरूपस्य कल्पितस्य निषेधः, तदा कथं विरहमात्रप्रतिक्षेपप्रभवो भावप्रसङ्गः, यतो

#### भावस्तस्य किमिष्यते

इत्युच्यते ? न हि घटः कल्पितरूपनिषेधे स्वरूपात् प्रव्यवमासादयित, उदकधारणाद्यर्थ-क्रियाविरहप्रसङ्गात् । न च प्रच्युतेः<sup>१</sup> स्वरूपोल्लेखो<sup>६</sup> वस्तुत्वप्रत्याशायाः पूरकः, असत्स्वभावो वन्ध्यासुत इत्यादिवत्, <sup>अ</sup>स्वभावावस्थाननिवेशनेऽपि तदयोगात् । असिद्धो हेतुरित्यादिवद् वा ।

तस्मात् नाशः पश्चाद् भवति जायते मुद्गरादिभ्य इति बाल्क्यवहारमात्रमप्रकथ्यते । तत्  $^{4}$  प्रतिभाषितं तु कादाचित्कत्वादि वस्तुरूपं नास्तीति ब्रुमः ।

न च वस्तु यावद् व्यवहारोपस्थापितं तत्सवं वस्तुतत्त्विमिति शक्यम्, शास्त्रप्रणयनानर्थक्यप्रसङ्गात् । व्यवहारं तु े वितथमुपदर्शयन्नपि मूलवलावलाभ्यां कश्चिदुपादेशो हेयश्च कश्चिदिति विभागः सुभगः। मूलं चाष्यवसेयिमिति [55b] दिशतम् । तस्मात् तत्त्विन्तायाम्,

न भावो भवतीत्युक्तमभावो भवतीत्यपि । पश्चादभावो भवति भावस्यैवानपायि वा ॥ [तुल० प्र. वा. ३. २७८]

[त]था च $^{3}$  पश्चान भवति $^{3}$  भावः स्वकालमात्रनियत $^{4}$  इत्येव $^{4}$  कथ्यते । अतो  $^{3}$  नार्थान्तरोत्पत्तिरिति न क्षणभङ्गपक्षे तादवस्थ्यादुपलम्भादिसंभवः । किं तु स्थिरपक्ष एवेति स्थितम् ॥

नाथंस्तावत्स्वयमुपरतो नाशहेतोर्मुधात्व प्राप्तेदंण्डाद्पि न निधने व्यापृतेस्तस्य गीतेः ।

३. तदा न दोष इति नास्ति आ ४. जायते चेति नास्ति आ ५. प्रच्युतिः आ ६. ०ल्लेखा॰ अ ७. स्वभावस्थाने अ ८. ततः अ ९. वस्तु इति नास्ति आ १०. ०हारोप० इति प्रान्तयोजना अ

१. भावा आ २. ृस्यैवेत्यनपायिकी आ ३ तथा चेति नास्ति अ ४. भवतीति अ ५. स्वकारण॰

आ ६. नियत एव आ ७. अर्थों आ ७. ०र्नाश॰ अ ८. मुघ॰ आ ९. ॰प्राप्तदण्डा॰ आ

नापि ध्वंसात् "परिघवदतो भिन्ननाशप्रसक्तेः कस्मान्नैष" स्फुरति ्यटकालोपवृत्तं किमेतत् ॥

इत्यन्तरश्लोकः । क्षणिकत्वे तु,

स्वकारणादेव यथान्यरूप-

विच्छिन्नरूपः र समुदेति भावः।

विच्छिन्नभिन्नक्षणवृत्तिरेवं

स्वकारणादेव न जायते किम्॥

इत्युक्तम् ।

अभावतोऽर्थान्तररूपबाघे तत्राप्यभावान्तरमीक्षणीयम् । तत्र यदयमाह, प्रदोपप्रकाशवन्नानवस्येत्येके<sup>४</sup> इति । तत्रोच्यते, प्रदोपदृष्टान्तमतं न कान्तं<sup>थ</sup> स्वरूपसन्दर्शनवित्रयोगात् ॥

दृष्टो हि प्रदीपः परप्रकाशनशिक्युकः कथमपह्नोतुं शक्यः? अभावस्य पुनः स्वरूपवेदनं स्वप्नेऽपि दुर्लभम् । तत्र कि एवं धृष्ट आकाशिवत्रमाचरतु एतद्भावेऽयमस्य भेदः, तदभावे चात्र नास्ति, स्वयं चानेन रूपेण भिद्यमानो नान्यमपेक्षत इति ? तत् कथं प्रदीपेन साम्यम् ? कि च,

प्रदीपवच्चेदयमप्यभावो भिनत्ति भावं च विभिद्यते च । स एव भावोऽप्युदितः स्वहेतो-भिनन् भावं च विभिद्यतां च ॥

न ह्येवमिभधीयमानं वदनं वक्रयति । अदर्शनादन्यपौरुषाभावस्य । न च दृष्टान्तमात्रात् साध्यसिद्धिः, हेतुस्तद्भावसाधनायाभावे उपादीयमानः कोऽसावस्ति यो नाश्रयासिद्धै । इति ?

१०. पिलघ॰ अ १. कर्मान्नैय आ २. चकालोप॰ आ ३. रूपः विच्छिन्न॰ आ ४. व्यस्थात्येके आ ५. काष्ठान्तं आ ६. तन्नेति नास्ति आ ७.०माचरन्त आ ८. भावो भिनत्ति इति नास्ति आ ९.०सिद्धि आ यत् पुनराह, वयं तु पश्यामः। तत्रानवस्था नाभ्युपगम्यते यत्रानवस्थायां किञ्चिद् वृष्टं विरुध्येत, न चात्र वृष्टं किञ्चिद् विरुध्यते। या तावद् १० घटस्य पटादिभ्यो व्यावृत्तः, तथैव घटादिभ्यो व्यावृत्तः सिद्धः। तत्र व्यावृत्त्यन्तरानवस्थायां न किञ्चिद् विघटितम्। व्यावृत्तिव्यावृत्तिपरम्पराग्रहणोपक्षीणशक्तित्वाद् वस्तु व्यावृत्तं न सिध्यन्तीति चेत्—न, १विशेषणविपर्यस्तानामपि ग्रहणानभ्युपगमादिति। तत्राष्युच्यते,

स ह्यस्तु<sup>३</sup> नाभ्युपगमोऽत्र परम्पराया भावस्य तद्ग्रहपरम्परयास्तमाप्ते:<sup>४</sup>। नेष्टं विशेषणविशेषणवेदनं चेत् न्यायः समान इति नैप ततो विभागः॥

अगृहीतमिष किल विलोचनं ग्राह्यित रूपिति तिद्वशेषणविशेषणमगृहीतमिष् विशेषणं ग्राह्यतीति मन्यमानस्य प्रथममिष विशेषणमगृहोतमेव ग्राह्यिष्यिति विशेषणमगृहोतमेव ग्राह्यिष्यिति विशेषणमगृहोतमेव ग्राह्यिष्यिति विशेषणमगृहोतमेव ग्राह्यिष्यिति विशेषणमगृहोतमेव ग्राह्यिष्यिति विशेषणग्रहणमनपेक्ष्य लक्षयितुं विशेष्यमशक्तं तथा द्वितीयाद्यपीति कथमग्रं विभागः [56a] शोभामभ्येति ? यथा ह्यभावोपाधिग्रहणमन्तरेण सङ्कीणंग्रहणभीतिः, तथा शेसोऽप्युपाधिरसङ्कीणोंऽगृह्यमाणः कथं परभेदको नाम, स्वयं विष्टम्भिद्रव्यवत् ? एवं परम्परापेक्षायां व्यावृत्तवस्तुनः कल्पैरिप ग्रहणाभावादस्तमयो दुर्वारः।

यदि च विशेषणमभावः तदा रेस्वहेतोरेव भिन्नभावसंभवे भिन्नदर्शनविकल्पन-योरर्थापत्त्या सिद्धेः किमभावेन ? न हि भिन्नमभिन्नमनुभवित्वयमभ्रान्तप्रत्ययेन रेशे रेनापि भिन्नमनुभूतं भिन्नसङ्कल्पविरोधि । अथाभावमन्तरेण न भिन्नं नाभिन्नं रेशे क तर्हि कारकव्यापार इत्यभावः कारक एव स्वीकृतो भवति । तथापि स्वहेतोरेव भिन्नोत्पत्तौ सर्वमविरुद्धमिति र नोपाधिवादः संवादिवषयः ।

यञ्चाह—अथवा निर्विकल्पकज्ञानेन व्यावृत्तिव्यावृत्त्यानन्त्यमिष<sup>े</sup> गृहीतिमिति, तत्रापि,

१०. यत्ताबद् अ १. विशेषण० इति नास्ति आ २. विणानामपि अ ३. सत्यन्तु अ ४. ०स्तनाप्तेः अ ५. विशेषण० इति नास्ति आ ६. विशेषं ग्राहमिष्यतीति आ ७. कुतः आ ८. द्वितीयाद्यापीति आ ९. शोभासम० अ १०. ग्रहशीतितया आ १. तद आ २. ०मात्रान्त० आ ३. नान्तेपि आ ४. विरोधे अ ५. ०मन्तरेणभिन्नन्नभिन्नः अ ६. सर्वविहद्ध० अ ७. ०नन्त्या० र

निर्भासमाह यदयं हृदि निर्विकल्पे तत् <sup>६</sup>कौषिकावरणमप्यजहादलज्जः। यत्रैकमप्यनुपलभ्यमभावनाम्ना<sup>९</sup> स्वय्यापिनी स्फुरति तत्र परम्परेति॥

मृषावादश्वेदारब्धः किमन नैभृत्येनेत्यनुरूपमेव न्यायभूषणस्य े°, यदप्ययं लिखति, ननु स्वरूपेण बुद्धं व्यावृत्तमव्यावृत्तं वा ? यदि व्यावृत्तं, तदाऽनिधका ैव्यावृत्तिः। न चेद् व्यावृत्तं, वस्तुसङ्करप्रसङ्गः।

स्वरूपेणेति कोऽथं: ? कि व्यावृत्ति विना, कि वा व्यावृत्तिव्यतिरिक्तेन क्ष्मेण ? व्यावृत्ति विनेति न युक्तम्, व्यावृत्तिन्तियधर्मत्वात् । यो हि धर्मः कदाचिद् भवित तेन धर्मेण विनाऽिप धर्मी व्यपिद्यते , यथा कुण्डलेन विना पुरुषोऽकुण्डली, नाशात् प्रागनष्ट इति । न च वस्त्वन्तराद् व्यावृत्तिविहीनं वस्तु कदाचित्, यथा न गोत्व-विहीनोऽस्ति गौः, नौष्ण्यविहीनोऽन्निः ।

अथ व्यावृत्तिव्यतिरिक्तेन रूपेण<sup>४</sup> व्यावृत्तमित्यभिप्रेतम् ? तिदृष्टेमेवास्माकम्, भेदाभ्युपगमात् । न चैवं व्यावृत्तिरर्नीथका । यदि व्यतिरिक्तेन धनेन धनी पुरुषः, किमेतावता धनं व्यर्थं भवेत् ? तस्मादितरेतराभावोऽपि भावादर्थान्तरमेवेति, तदिष विधूतम् । यस्मात् न खलु वस्तुसतीं व्यावृत्तिमनुमत्यान्यदर्थं चोद्यमेतत् । किं तु व्यावृत्तप्रत्ययेऽसामर्थ्यवैयर्थ्यभ्यामनुपयोगान्न तद्धनेन व्यावृत्तिसिद्धिरिति चोद्यार्थः । तत्र अथमपक्षे वैयर्थ्यमुक्तम् । द्वितीये द्वसामर्थ्यमभिष्रेतम् ।

अथं चार्थः, यदि व्यावृत्तस्वभावो भावः स्वहेतोष्द्यवात्, तदा तदुपजितत्या प्रतीत्त्या व्यावृत्त एव प्रत्येतव्यः। 'व्यावृत्तिलक्षणमर्थान्तरं विनापि न हि व्यसनभेवैतदर्थस्य प्रमाणेन वा केनचिदवधारितस्, यत्' मया प्रत्ययान्तरसाकल्पेऽपि तामन्तरेण न स्वज्ञानमुत्पादनीयमिति। नापि ज्ञानस्य तदुत्पादितस्य तया विना तद्यहणग्रहो नाम तद्यमन्तियका व्यावृत्तिः व्यावृत्तप्रत्ययस्यान्यथापि संभवान्न कल्पनीया।

८. कोषिका आ ९. नाम्ना॰ आ १० दूषणस्य आ १. ॰निधकारव्या॰ अ २. व्यावृत्तिरिक्तेन अ ३. ॰दीइयते आ ४. रूपेण स्वरूपेण आ ५. विधुत॰ अ, विप्तुत॰ ६. तद्दवलेन अ ७. तत् अ ८. द्वितीये तु अ ९. प्रवृत्त्यावृद्धपा आ १०. न क्षण॰ र १. यदिति नास्ति अ २. चिरादप्रहो अप्रहण॰ अ ३. व्यावृत्तिरिति नास्ति आ, तदेव योजितम् अ

अय न [56b] स्वहेतोर्व्यावृत्त उत्पन्नो भाव उत्पन्नश्च । ततः सङ्कीणंस्व-भावस्योत्पन्नस्य व्यावृत्तिरेवासती कथं <sup>\*</sup>व्यावृत्तप्रत्ययमृत्पादयेदित्यसमर्था<sup>१</sup> । एवं च चोद्यप्रक्रमे सिद्धामेव व्यावृत्तिमवस्थाप्य व्यावृत्तेनित्यधर्मत्वादि कुत्रोपयोगि ? न ह्यनेन प्रथमपक्षोक्तवैयर्थ्यपरिहारवार्ता । तथा हि व्यावृत्तप्रत्ययसामर्थ्याद् व्यावृत्तिनीम कल्प्यते , स च व्यावृत्तप्रत्ययोऽन्यथासिद्ध इति किमस्याः कल्पनयेति चोद्ये व्यावृत्तिः नित्यो धर्मः, अतस्तेन विनेति न शक्यमित्युत्तरवादिनः किं केन सङ्गतस् ? यावता व्यावृत्तिव्यतिरेके स्थित्येव व्यावृत्तप्रत्ययस्यान्यथानुपपत्तिवादस्यायं नावसरः , तद्विधूय सिद्धान्तमात्रकथया किमत्र ?

न च विनाशात् प्रागनष्ट इत्युदाहतुं युक्तम्, विनाशस्य भेदासिद्धेः । न व्यावृत्तिः विहीनं वस्त्वित्यपि व्यावृत्तेस्तात्त्वकाभेदे सिद्धसाधनम् ै, भेदासिद्धिः दृष्टान्तेऽपि अतद्वचावृत्तिरूपयोगोंत्वोष्णत्वयोगंवाग्निभेदेन दर्शयितुमशक्यत्वात् ।

यच्चात्रैव पक्षे द्वितीयं विकल्पितमनेन, किं वा व्यावृत्तिरिति व्यतिरिक्तेन व्या-पारेणेति, तदनभ्युपगमेनैव गतम्, स्वरूपेण व्यावृत्तं बुद्धमिति विश्वस्माद् व्यावृत्तरूपं बुद्धमित्येतस्यार्थस्य विविक्षितत्वात् । न चाद्यवैफल्यपरिहार इत्युक्तम् । नापि धनिदृष्टान्तेन भिन्नव्यावृत्तिसिद्धिनियमहेतोरभावात् धनवद्वा संयोगसमवायानपेक्षो, विशेषणान्तरस्य दण्डपाण्डरत्वादेरिप संबन्धव्यवहारः स्यात् । तस्मान्नेतरेतराभावो नाम कश्चित्, स्वहेतोरेव परस्परव्यवच्छिन्नस्योत्पत्तेः ।

एवं कालान्तरव्यवच्छिन्नस्यापीति । न विनाशहेतुना किञ्चत् । तदयम्<sup>४</sup>, अपेक्षेत<sup>४</sup> परः कार्यं यदि विद्येत किञ्चन<sup>६</sup> । [प्र. वा. ३. ५७९]

इति सिद्धो न्यायः । किमत्र पिष्टपेषणेन ? नाशोऽद्य<sup>®</sup>, जात इति नान्यपदार्थभावो<sup>६</sup> भावः स्वकालनियतस्तु स नान्यदाऽस्ति ।

४. व्यावृत्तमुप्र० अ ५. ॰त्यसमर्थाः र ६. कथ्यते आ ७. किङ्कोनसंहृतं आ ८. ०स्यानवसरः आ ९. व्यावृत्ते ता॰ आ १०. ०सिद्धं साघनं अ १. भेदे असि॰ आ २. स्वरूपेणे आ ३. व्वनिवद् वा आ ४. तदन्य॰ आ ५. अपेक्षितः अ ६. किङ्कनेह अ ७. अन्य अ ८. ०भावा आ

नास्त्यन्यदेत्यपि 'परोदय एव यस्य तस्य 'ेप्रसञ्यविषयास्तमये प्रसङ्गः॥

यत्पुनरयं प्रसज्यपर्युदासयोर्भेदसाधनार्थमभावभावव्यवहारविषयस्वेन विभागं प्रत्यपोपदत्, तद् भवतो भाषेव भावान्यतेत्यत्रान्तरे तिरस्कृतम् । न हि न्यायसिद्धस्य समयमात्रेण बाधनं साधु । तथा हि,

यज्ञायमानमुपलक्षितमर्थकारि
भावात्मना व्यवहरन्ति तदेव सन्तः।
सोऽयं न यः समयतो यदि भङ्गभागी भावानवस्थितिरियं न च पर्युदासः॥

यदा हि म्तांमूतंसप्रतिषाप्रतिषसितदांनाितदांनदूरासन्नस्थूलसूक्षमादिप्रकारेषु किश्चद् भावमभावं वा किश्चत् स्वेच्छावशादिभदधीत । विन्ध्यवन्ध्यासुतािदकम् अभावभावं वा , तदायातमव्यवस्थानं भावस्य । न चैवं क्षतिः । स्वसमयानुरोधात् अभिधानभेदसंभवात् । [57b] केवलं किमिदानीं पर्युदस्तं वस्तु व्यविह्यताम् ? तस्मात् समयानुरोधादभावशब्दाप्रवृत्ताविष एकस्य कारणापेक्षसंभवस्योपालम्भभाजो वा, अन्यस्तावृगेव पदार्थः पर्युदस्तो वक्तव्यः । तत्कथमभावशब्दसङ्के तमात्रेण पर्युदासव्युदासः ? यदि पुनरुपलम्भसंभवावप्यभावाभिमतस्य समयमात्रतन्त्रावित्युच्यते, तदा वास्तवः प्रसञ्यप्रतिषेध एवायं न पर्युदास इति न दोषः । अनेन तु न्यायिविन्मािना न्यायागतं तमेव प्रकारमुल्लङ्ख्य "संभवोपलम्भार्थिक्रयाशक्तयश्चाभावस्य भाविक्यः अभ्युपगन्तव्याः । पर्युदासप्रत्यनोकप्रसज्यप्रतिषेधता चेति किमतोऽपि व्यसनमनवसान-मन्यत् ?

यच्चायमाह, न ह्यृत्पत्तिर्भावस्य लक्षणं येन निवृत्तिर्भवन्ती भावः स्यादनुत्पत्ति-मतामप्याकाशादीनां भावत्वादिति । तत्रापि,

> पाणिनेनं भती गङ्गा यमुना च स्थली नदी। अभवन्नपि भावोऽस्य न भावोऽस्य भवन्नपि॥

९. ब्रित्यिप अ १०. प्रज्य आ १. भङ्गभङ्गे अ २. व्यप्तिष्ठाप्रतिष्ठाण्या ३. कश्चित्कञ्चित अ ४. कश्चित्कश्चित् अ ५. व्यप्तेयस्यो वक्तव्यः इति नास्ति र ७. व्यालम्भव अ ८. व्यत्या र ९. प्राणि अ, र

नरः स्वातन्त्र्यमापन्नो यदिच्छिति करोति तत्। उभयत्र समानोऽयं न्यायो न्यायिवदां मतः ॥ नदीसंज्ञानिषेथेऽपि नावपाहस्य बाधनम्। भि भावसंज्ञानिषेथेऽपि पर्युदासो न बाध्यते॥ उपलम्भार्थशक्तस्य कारणापेक्षजन्मनः। सर्वस्य पर्युदस्तत्वं वस्त्वन्तरमपेदय हि॥ अभावसंज्ञाविरहे पर्युदासव्यवस्थितिः। न कापि सिध्येत् सर्वत्र संज्ञायाः भूलभत्वतः॥

यचेदं स्वरूपनिवृत्तिलक्षणा<sup>२</sup> चोत्पत्तिः प्रध्वंसस्येष्यते, न तु प्रागसतः सत्ता-संबन्धलक्षणा कारणसमवायलक्षणा वेति, तत्रापि,

> स्वरूपस्यैव निवृंत्तिः सर्वत्रोत्पत्तिरुच्यते । प्रक्षिप्य रे समवायं तु विमृदैः सापि हारिता ॥

समवायस्येवाभावात् क सत्तासंबन्धादिः । अस्तु वा सोऽपि, तथाप्यपूर्वात्मलाभ एवोत्पत्तिः भ्धमधिर्मान्तराणां तु भावाभावौ न भ्साधकवाधकौ । कि च कार्यस्याप्यभावस्य न प्रागसतः सत्तासंबन्ध इति कोऽर्थः ? कि प्रागसन्नेव न भवित ? अथ पश्चादिप न सत्त्वमस्य ? उभयथापि कुतः कार्यत्वमाकाशाकाशकुशेशयवत् ? प्रागसतः सत्त्वमस्य पृथ्वान्न तु सत्तायोगः ।

ननु सत्त्वं सत्तेत्यनर्थान्तरभेतत् । योगश्च सम्बन्धः । तत्र सत्त्वयोगोऽस्ति न सत्तायोग इति कोऽप्ययं न्यायः ? अथ सत्ता महासामान्यमुच्यते, तदभावेऽपि स्वरूपसत्त्वमात्रेण पश्चात् सिन्नत्युच्यत इति चेत् ? तत्तिहं स्वरूपसत्त्वं र्याद तात्त्विकम्, तावतेव कार्यत्वं किमपरेण कर्तव्यमन्यस्यापि कार्यस्य ? अथौपचारिकम्, तदा नाशस्यापि कुतः कार्यता ? न हि बन्ध्यातनयस्य पश्चाद्भावोपचारे कार्यता वास्तवी नाम ।

१०. अभाव आ १. संज्ञयाः आ २. निवृत्तिलंक्षणा आ ३. प्रक्षेप्य अ ४. वर्मा॰ इति नास्ति अ ५. सावकासा॰ अ ६. नकारो नास्ति आ ७. ॰माकालाकुकै॰ आ

यञ्चेदं निवृत्तेरप्यादिमत्त्विमत्युच्यत इति, तदापि नाधिकं किञ्चित्। सा च किन्तिरभावरूपेणैव [57b] आदिमतीति पुनर्न कि सहामहे, कार्यान्तरसाधारण-तायाः प्रतिपादनात्। आदेशमात्रमेतत् भूभुजामेव शोभते। भावोपलम्भकाले तद्व-रूपानुपलम्भादित्यपि पश्चाद्वपोपलम्भे शोभामाभजति। स च नास्ति, कुम्भासंभव-विकल्पमात्रं तु सङ्कोतानुरोधेनेति दिश्वतम्।

अर्थी पटार्थिकियया घटस्यानुपलम्भने। न प्रावतंत इत्यस्ति नान्यदृक् प्रतियोगिनः॥

तदलमस्य प्रक्रियामात्रमवकरं निरूप्य, स्वयमूह्यदोषत्वात् ।

यज्ञाह, नाप्यर्थिक्रयाहेतुत्वमात्रेण भावत्वप्रसिक्तः, त्वदुक्तभावलक्षणानभ्युप-गमादिति, तत्रापि पर्युदासत्वानतिक्रमादित्युक्तम् । तस्मान्न भावादर्थान्तरमभावः ।

यत्पुनराह, त्वयापि भावाभावयोर्लंक्षणभेदोऽभिहितः। तत् कथमेकत्वम् ? सर्वार्थानां लक्षणभेदादेव भेदव्यवस्था, ततोऽपि चेन्न भेदव्यवस्थितिनं कस्यचित् कृतिश्चिद् भेदिसिद्धिरित्यद्वैतप्रसङ्ग इति । तद्य्यपर्यालोचनफलम् । यो हि नश्वरस्वभाव एव नाशो नाश्यतीति बहुलाधिकारात् कर्तति घत्र, तद्वर्मताकल्पनया वा <sup>भ</sup>तद्वाच-केनाभिधानात् । तन्नाशं भावस्वभावमिच्छामः , तमेवाश्चित्य,

सत्तामात्रानुबन्धित्वान्नाशस्यानित्यताध्वनेः <sup>१</sup> [प्र. वा. ३. ५६५]

इत्युक्तम् ।

तथा चानेनैवोत्थापितम् भाव एव क्षणस्थितिधर्मा नाश इति तस्याभेदमेव ब्रूमः। नशनं नाश इति प्रसज्यात्मा द्विधा व्याकतंव्यः, तत्वतस्तावद् वस्तुत्वविरहात् तत्त्वान्यत्वशून्य एवासौ भावो न भवतीति तद्भाविनिधेमात्रपात्रं तु खरश्रङ्कादिवत्। "संवृत्तौ तु यथा कालभेदेन विकल्प्यमानः कादाचित्क इति प्रतिभाति<sup>८</sup>, तथा भस्वोपाख्याविरहरूपतया भावाद्भिन्न इव प्रतिभातीति नावस्तुत्वेपि "ल्क्षण-

८. ॰िमत्युक्त॰ ब्रा ९. भावस्वरूपे ब्रा १०. ॰मतीभिनंपुन ब्रा १० वाले ब्रा २. पा. सू. ६. ३० १२२, ३. तदवाचके॰ ब्रा ४. स्वरूप ब्र ९० ॰ताशस्या॰ ६. सारश्वङ्का॰ ब्रा ७. संवृतो यया ब्रा ८. इवाभाति ब्रा ९. सर्वोपतो॰ र १०. क्षणभेदे ब्रा

भेदाख्यानिवरोधः । एवं च सित संवृत्या ळक्षणभेदे भावाभावयोर्भेदस्येष्टत्वात् । तत्त्वेन च ळक्षणैकताविरहे भावस्य तेनैक्यनिषेधात् कथमढैतप्रसङ्गोपाळम्भः ? नक्ष्यतीति तु े नाशो <sup>२</sup>नश्चरस्वभावः कथं भावात्मतां परिहरेत् ? स च सहेतुको भावहेतुनैव, न तु परस्तस्य हेतुर्भोवस्वभावत्वात् । तदयं यत्,

भावे ह्येष विकल्पः स्याद् विधेर्वस्तवनुरोधतः।

[प्र. वा. ३. ५७४]

इत्यत आह, तदिष स्ववचनिवरोधादयुक्तम् । त्वया हि भावाभावयोस्तादात्म्यमुक्तम् । तच्च तत्त्वान्भ्युपगमे विरुध्यते । तत्त्वाभ्युपगमेऽिष लक्षणभेदो विरुध्यते । यस्य हि लक्षणभेदो विरुध्यते । यस्य हि लक्षणभेदो वेद्यते । यस्य हि लक्षणभेदो भेद उच्यते तस्य कथं तत्त्वात्त्वनिवंचनीयत्वमिति ? तत्सुर्वंधितः क्रीडनशीलतया कृतं कृतं पुनः कारयति । न खलु भावप्रच्युतिस्वभावेनाभावेन भावस्य तादात्म्यं बूमः । यस्तु न भवतीत्यभाव अत्तरक्षणपेक्षया तेन कस्तादात्म्यविरोध इति नाशविमर्शेन गतमेतत् । [58a] एवमन्यदप्यनिधकमवधीरितमस्य वेदितन्यम् ।

यदप्याह्, <sup>6</sup>नन्वभावस्य सर्वधर्मविवेकलक्षणत्वादुत्पत्तिनं <sup>1</sup>युक्ता। सा हि । भावधर्मं एवेति—न, जेयत्वादेभीवधर्मस्याभावेऽपि सद्भावादित्यादि, तदप्य-सारम्। न हि साधारणधर्मयोगमात्रेण विरोधप्रतिनियतानामिष धर्माणामवकाशः, हुताशनस्यापि शेत्यप्रसङ्गात्, अभावस्यैव वा सर्वत्र सद्भावप्रसङ्गात् जेयत्वादीनामि । निषेधात् । उत्पत्तिश्चाभूत्वा भवनरूपतया भावधर्म एवेत्यापादितमेव।

यत्तु स्वयं न भवतीति, कोऽथंः ? किं स्वयमेवायमभावः ? किं वा स्वयमभवनं करोति ? उत भवनं  $^{\circ}$  न करोति ? अथ किश्चिन्न करोति ? स्वयं वा न किश्चित् ? किं वा स्वयमभावीभवतीति  $^{\circ}$ विकल्प्य दूषणमारब्धम्, तदिप ममैंच्छेदिकाजिनतार्तरव-प्रायम् ।

तत्र हि स्वयमिति हेत्वन्तरमनपेक्ष्य स्वहेतुना क्षणनियतस्थितिर्जनित इति क्षणान्तरेण न<sup>४</sup> किञ्चिदिति प्रकटित एवार्थः। ततोऽतत्स्वभावः पश्चादसौ कुतो

१. ०६यती तु आ २. न६वरः अ, ३. त्वया....तादात्म्यमुक्तमिति प्रान्तयोजना अ ४. सुक्षोदितः र ५. भाव० इति नास्ति आ ६. स्वभावो० आ ७. उत्तम० आ ८. ननु अ ९. युक्ते आ १०. स हि आ १. अपीति नास्ति आ २. उद्भवनं आ ३. विकल्पदूषण० आ ४. ०न्तरे आ

जातः ? स्वहेतोहि तत्स्वभावोऽतत्स्वभावाद् व्यावृत्त उत्पन्नः । स कथं पश्चादप्यतत्स्वभावः स्यात् ? न हि लघुस्वभावाद् व्यावृत्तः पाषाणः कदाचिल्लघु स्यादिति । तदिष प्रवत्प एव । यथा हि देशान्तरिस्थितिव्यावृत्तोऽपि कथं क्षणान्तरिस्थितव्यावृत्तोऽपि कथं क्षणान्तरिस्थितव्यावृत्तोऽपि कथं क्षणान्तरिस्थितेरवकाश इत्युक्तप्रायम् ।

नन्वसदिति न तदेव वस्त्विभिधीयते, विधिविषयत्वात् । <sup>९</sup>अन्यच्चाभावशब्दा-भिधेयं प्रतीतिगोचरापन्नं त्वया नेष्टम्, ततो निर्विषयः प्रतिषेधो विसंवादीत्यप्रतिषिद्धं वस्तु स्यात् । नैवम्, प्रच्युतेरिप<sup>७</sup> प्रतिपाद्यत्वात् कृतो निर्विषयत्वम् ? नापि विसंवादः, भावस्थितौ हि प्रतिषेधस्य विसंवादः स्यात् । स च नास्ति, प्रच्युतेः प्रतिपादितत्वात् । न चावस्तुनः सङ्कर्ष्पविषयताया अप्यनुपपत्तिरित्युक्तमेव ।

यत्पुनरर्थान्तरविषयोऽपि<sup>८</sup> प्रतिषेधः कथं वस्तुप्रतिषेधक इति चेत् ? तदभावा-भिधायो ै कथं न प्रतिषेधक इत्युक्तम्, तदिष प्रत्युक्तप्रायम् । तदभावो हि न प्रसज्यात्म-कोऽर्थान्तरस्वीकारात्, पर्युदासमात्रत्वे तु नार्थान्तरिनवृत्तिरवश्यमर्थान्तरभावेन विभाविता भवति । विरोधस्तु नास्तीति प्रतिपादितम् । सत्यिप वा विरोधे ै "कि विरुद्धद्वाराश्रयणेन ? साक्षादेवाभावप्रतिपादनमस्तु ।

स्यादेतत्, वचसाभावप्रतिपादने कृते संशयावकाशः, विरुद्धद्वारेण तु निश्चय इत्यसत् । विरुद्धप्रतिपादनमपि हि वचसैव वर्तते । तद् यथा वचनमात्रप्रतिपाद्ये हुतभुजि नेह शोतिमित्येव साधु, न तु नात्र शोतं वह्नेरिति तद्वदेतदिप ॥

अथान्यचिचन्त्यते,

नालं निषेधविधये [58b] यदि पर्युदस्तमन्योपलिधिरितरस्य कथं निषेद्धी ।
नष्टो घटः स इति वा भवतो विकल्पाकारः कथं घटनिषेधनमाद्धाति ॥

अत्रोत्तरं,

नेहास्त्यसाविति विकल्पमभिप्रसूते-रन्यो निषेधविधिरन्यधियो न तावत्<sup>४</sup> ।

५. पूर्ववत् आ ६. अन्यथा आ ७. प्रस्तुतेर्राप आ ८. विषयेऽपि अ ९. व्हभावोभि० आ १०. किरुद्धत्वारा० आ २. विरतस्य अ ३. विति इति नास्ति अ ४. न भवेत् आ

<sup>४</sup>नाभावकल्पनिधयोऽप्यविशिङ्कताया मानाङ्गभावमवध्य निषेधकत्वम् ॥

> सतो विनाशनं नाम नोपपन्नमितीरितम्। नासतः करणे शक्तिरनिष्टा वस्तुनः सतः॥

ततः प्रतियोग्यनुभवः प्रतियोग्यन्तरिवरहिवकल्पमुत्पादयेदिति नेहानुपपितः। न च तन्मात्रादन्योऽप्यनुभवस्य परिनिषेधनव्यापारः। यस्यापि विकल्पस्य नष्टो घट इत्येवमाकारस्य व निःशङ्कुगमनादौ तदर्थोक्रयान्विततया प्रवृत्तिव्यावृत्यवस्थायां व विमित्तभावाह्यान्यिककारित्वम् । एवं वचनस्यापि तद्विकल्पोत्पादनद्वारकमेव निषेषसाधनत्वं द्रष्टव्यम् ।

एतेन अथ नास्तीति ज्ञानमेवानुपलम्भः, तदिप वस्तुसत् कथं वस्त्वन्तरप्रतिषेधस्य विषयः स्यादित्याद्यवकरपरिहारः सिद्धः ।

न च नास्तीति ज्ञानमनुपलम्भोऽस्माकं, किं त प्रतियोग्यपलम्भो र्निविकल्प एव, नास्तोति ज्ञानं तु <sup>४</sup>मनोव्यवहाररूपं तत् फलमेव। कि चैवंविध-निर्बन्धेन वस्तुचिन्तायामनुपयोगात् ? धयद्ध्यस्य नास्तीति ज्ञानविषयनिरूपणम्. तदप्यसदिति निरूपणेन गतार्थम् । यत्तु <sup>७</sup>तद्विविकभूतलादेविषयत्वमाशङ्कवोक्तम्, न भूतलादेर्वस्त्वन्तरत्वात्, न च वस्त्वन्तरे प्रतिपादिते प्रतीते वाद्यघटादिवस्त्वन्तरम-भतमिति <sup>१ °</sup> प्रतिपादितं प्रतीतं वा भवति । एवं हि वस्त्वन्तरं हि नाश इत्येतस्मिन् मते यद्दूषणमुक्तं तत्तु स्वयमेव परिहृतं स्यादिति । तदप्यसंबद्धम्, केवलं हि भूतलमस्य विषय इति कथं न घटादेरभूतत्वबोधः, यैव हि घटाद्यपेक्षया कैवल्यावस्था अदेशस्य स एव घटविरहः। वचनादिनाप्येवं केवलं प्रदेशप्रतिपादने कथमिव न प्रकृत-घटाद्यपेक्ष्य <sup>प्र</sup>भावप्रतिपादनम् ? एवं यदि कर्परादिवत् <sup>४</sup> केवलस्य नाशस्याप्यपलम्भः स्यात्, भवतु घटो निषेधप्रतीतिः घटनिषेधस्तु केन ष्कृतः ? पूर्वं सन्नेव हि घटाभावः तद्द्वारेण प्रतिपत्तव्यः, न हि प्रदेशेन घटाभावो जन्यन्ते, किं तु सन्नेव घटाभावः तद्द्वारेण निश्चेतव्यः यदि हि घटोऽपि न स्यान्न प्रदेशेकरूपनियता प्रतीतिरिति । एवं ५. ०कल्पा॰ आ ६. ०शङ्कचयाना॰ अ. नाद्मृतभाव॰ आ ७. सत्ता॰ अ ८. नाशतः अ ९. तत् आ १०. ॰सकारस्य आ १. ॰ियतया आ २. ॰ब्यावत्ता॰ आ ३. ॰भावान्य॰ अ ४. वचनमपि आ ५. माना॰ आ ६. यद्य॰ आ ७. ॰िवभनत॰ आ ८ वस्त्वन्तरप्र॰ अ ९. प्रतीते वाद्य॰ नास्ति आ १०. ०न्तर इति नास्ति आ १. द्येपेक्षया अ २. ०कै वस्था० आ ३. केवलिमिति योजितम् अ ४. पटाद्यभाव० आ ५. कर्पुरादिवत् ,अ कर्परवत् आ ६. हृतः अ ७. नकारो नास्ति अ

यथा यदि घटोऽद्यापि ६ स्यान्न कर्परैकरूपिनयता प्रतिपत्तिस्तथा न नाशैकरूपिनयता प्रतिपत्तिरित बलाद् घटाभाविनश्चयो भवतु यदि पूर्वं घटाभावः स्यात्, स च नास्ति । त.द्भावेऽपि कि नाशेन, कपालेनैव प्रतियोगिना गतार्थत्वात् ? न च भाशप्रतीति-रप्यस्तीत्युक्तम्, तस्मात् सतः [59a] प्रध्वंसने सद्भूपेणासद्भूपेण वा दूषणमुक्तं कथं सद्भूपेण सतोऽसतो वा निश्चये भ कर्तंब्ये स्यादिति न समानः परिहारः ।

यत्त्वाह, न च ति हिवेकाप्रतीतौ ति विविक्तग्रहणं भवति । ति हिवेकश्च न भूतलि स्वरूपमेव, विशेषणत्वादिति, तत् न्यायबिहिष्कृतम् । विशेषणिवशेष्यभावोऽपि सङ्कृत्पा-रूढे रूपे । स च,

> भिन्नं भावमभिन्तमाकलयति व्यक्तं तदन्यात्मना जिञ्जु स्फारकदम्बङम्बरिमव स्वांशेरनंशं <sup>२</sup>जगत् । किं च स्वाकृतिमात्र एव <sup>१</sup>विषयव्यामोहदोहक्षमः सङ्कृत्यः परमेन्द्रजालिक इव <sup>४</sup>व्याधृतभृतस्थितिः ॥

यथा हि भिन्नं भावमेकीकुर्वन्तुत्पद्यते, तथाभिन्नं भावं ४भिन्नमाकलयतीत्यप्यर्थः, यथा शिलापुत्रकस्य शरीरम्, करारीरे करचरणादयः लम्बकर्णो देवदत्त इत्यादि । तस्मात् कल्पनाधीनो विशेष्यविशेषणभावोऽभिन्नोऽपि भावे भेदिविवक्षापेक्षव्यवहारः कथं ४भेदिनियतमात्मातमातनोति ? स्खलद्गतिरयं राहोः शिर इत्यादिनिर्देश इति चेत् ? यदि सत्यमेतत्तदा भिन्नस्य साक्षादनुपलम्भादेव । इयं च गतिर्घटविवेकाख्यपदार्थान्तरापेक्षयाप्यस्ति, तथापि नेति कोषपानं प्रमाणम् । तस्मात् स भ्वटाभप्रदेश एव अयमन्यो घटविविको न तु घटविवेकेन भिन्नेन विशेषित इति ।

तस्माद् यद्यपि किञ्चिद् विशेषणं भिन्तमेव दृष्टं वाहादि, तथापि नायं नियमः, विपर्ययस्यापि दर्शनात्, संभावनाञ्च वाधकादर्शनात् । विवक्षापरतन्त्रता तु ै दृष्टान्त-संभावनाबीजम् । तदेवं न वाच्यं विशेषणिवशेष्यादर्थान्तरत्वाद् वाहादिवदिति । किंच,

### व्याप्तं भिदा यदि विशेष्यविशेषणत्वं भेदात्ययान्ननु तदा तदभाव एव।

८. घटाद्यपि अ ९. नाश्यतीति आ १०. निश्चयाय आ १. ॰प्रतीतो आ २. शेरेशं आ ३. दाह० र ४.भूत० इति नास्ति आ ५. ०पाक्रमति आ ६. शरीरकर० अ ७. ०पेहय आ ८. ०नियमा० आ ९. घटात् अ १०. दृष्टान्त इति नास्ति आ १. ०रपाया० आ

देशो विशिष्ट इति नास्ति यथा तथेद-मप्यस्ति <sup>२</sup>दश्यमतभेददगस्ति नेति ॥

न च दृश्यानुपलब्धेः प्रमाणात्मनो विशिष्टब्यवहारमात्रेण स घटादन्य इत्यर्थनिष्ठेन<sup>९</sup> बाधः, किं तु तथैवास्येति<sup>४</sup>।

यञ्चाह, अभेदेऽपि न प्रमाणं किञ्चिदस्तीति, तदनुन्मीलिताक्षस्यैव<sup>४</sup> साम्प्रतम्, अन्यथा प्रत्यक्षोदयस्य निवारयितुमशक्यत्वात् ।

> किमिह कलसध्वंसो दृश्यो न वेत्युदितो जनो वदतु समयस्मृत्या दृष्टि <sup>४</sup>विमश्रंपराङ् मुखः । कलयसि पुनः कांस्कानर्थानिहेति परं "यदि प्रदिशति धरादिभ्यः सभ्यस्त्वमेव वर्यं न तु ॥

ततो विधिप्रतिषेधप्रयोगयोरिप कानुपपत्तिः, अवस्थाद्वयप्रतिपादनात् ? तथा च जालान्तरेण प्रविष्टालोकस्याभावो भिन्नदेशो भासमानः किमपह्नोतुं शक्यः ? केवलस्,

विच्छिन्नः स्फुटनीलकान्तिकलितः तावरप्रदेशस्थिति-भिन्नार्थत्वविनिश्चयात्त् स इति "प्रख्यातिनामान्तरः ।

२. दृश्यसत् र ३. ॰िमष्टेन आ ४. किन्त्यनयेवा आ ५. ॰तार्थस्यै॰ अ ६. ज्ञान॰ आ ७. नेति नास्ति आ ८. ॰सद्भाववद् घटा॰ इति योजितम् अ ९. ॰व भ॰ नास्ति आ १०. दुर्णीति॰ आ १. शङ्करः आ २. क्रियादि॰ आ ३. चकारो नास्ति आ ४. विमर्षं॰ अ ५. ॰िनेहेपरं आ ६. तथात आ ७. प्रक्यात॰ आ

आलोकस्य यथा तथान्यविरहोऽप्यात्मस्वरूपस्फुटी-कारे किं कलसः 'किमातपभिदाध्यक्षेति' चित्रं महत्॥

न हि ै सूक्ष्ममीक्षमाणेऽप्यत्यन्तविचित्रस्य भावराशेरभावानां संविन्धि-भेदाःद्भेदोपचारमन्तरेण सूक्ष्मोऽपि स्वभावभेदस्तम इवोपलम्भगोचरः । तद्वरमालोक-विवेकोऽपि सकलान्यविवेकवदनालोक्य एवास्तु , तमस्तु वस्त्वेवेति गृहाण। किमङ्ग कष्टसंकटे सुखिनमात्मानमावेशयसि ?

ननु निमीलिताक्षस्यापि <sup>४</sup>तादृङ्नीलप्रतिभासः संभवी, न च नीलमथंमुप्-स्थापयतीति । तदयुक्तम्, कृष्णवर्णान्तरस्य सर्वस्याप्यभावप्रसङ्गात् । अन्यादृशमेतत् कृष्णान्तरं कलयापि निमीलिताक्षप्रतिभासादिति चेत् ? अन्धकारोऽपि तर्ति <sup>९</sup>पुनः परिमितदेशो विचित्रसंस्थानः प्रतिभासमानः स्फुटतरं निमीलिताक्षप्रतिभासाद्भित्ररूप एवानुभ्यते, एकरसङ्च निमीलिताक्षप्रतिभासः, अन्धकारस्तु कदाचित् करणपरमाण्-निकरसङ्करकाले विरलस्थः, अन्यदा घनो घनतरो वेति कथं साम्यम् ? कृष्णतामात्रं पुनरन्यत्रापि साधारणम् ।

८ मातपे॰ आ ९. विपदक्षेति अ १०. स(सु?)सूक्ष्म॰ अ १. ०माणोप्यन्ते॰ अ २. ०लोकवास्तु आ ३. ०शयित अ ४. ०दूबशील॰ आ ५. कलायापि आ ६. तहींति नास्ति अ ७. ०वर्ण॰ आ ८. ०चरो आ ९. ०जातके अ १०. ०लम्य(१) अ १. नार्थकरोतियिति आ २. च अयो-ऽवस्यमृतः आ वाश्रयो अ ३. ०भासना॰ अ ४. धीनोति अ ५. ०दर्शनात् आ ६. ०कार० अ ७. विषते विषटनं आ

[60a]यत्पुनरुक्तम्, कृष्णरूपस्यालोकेन विना 'ग्रहीतुमशक्यत्वादिति । ननु पीतावदातादयोऽपि नालोकनिरपेक्षवीक्षणा' इति प्रदीपचन्द्रातपादयोऽपि' प्रकाशान्तरम-पेक्षेरन् । विचित्रास्तु भावश्रकृतयः प्रमाणसमधिगता न पर्यंनुयोगमहँन्ति ।

यञ्चालोकवत्, तदभावस्यापि ग्रहणे चक्षुरालोकान्तरनिरपेक्षमाचक्षाते शङ्कर-न्यायभूषणौ, तदिप न किञ्चत् । निश्चायकं हि चक्षुर्विज्ञानमभावस्य न ग्राहकमवस्तु-त्वात्, आलोकान्तरानपेक्षमिति व तु सिद्धमेव । न चैतत् वाच्यम् । यो हि भावो यावत्या सामग्रधा गृह्यते तदभावोऽपि तावत्यैवेत्यालोकग्रहणसामग्रधा गृह्यमाणं तमस्तदभाव एवेति, तमोग्रहणसामग्रधा गृह्यमाणस्यालोकस्यैव तदभावता-प्रसङ्गेनानैकान्तिकत्वात् । घटपटयोर्वा समानग्रहणसामग्रीकतया परस्पराभावत्व-प्रसङ्गेनानैकान्तिकत्वात् । घटपटयोर्वा समानग्रहणसामग्रीकतया परस्पराभावत्व-प्रसङ्गेनानैकान्तिकत्वात् ।

तस्मात् पदार्थान्तरे <sup>४</sup>रूपविवेकेन प्रतिभासमानमध्यक्षे<sup>र</sup> अन्धकारमालोक-विरोधि वस्त्वेव । विरोधित्वे<sup>३</sup> तर्हि कदाचिदालोकमप्यन्धकारः परिभवेदिति न चोद्यम्, अद्यापि प्रकृतिवादस्योपस्थापनात्, तूलानलादिवत् ।

एतेन तमस एव प्रतियोगिवस्तुन उपलिब्धरभावं सहसा व्यवहारियतुं प्रभवित । तमस्यालोकनिवृत्तावपीति । सिद्धे यथेहालोकस्याभावोपलिब्धस्तथा सवंत्रेति शङ्करा-दीनां प्रत्याशाप्रत्यादेशो वेदितव्यः । अनुपलिब्धनिष्ठायां तु ज्ञानाकारेऽपि प्रतियोगिन्यभावसिद्धिदींशता । न च कश्चिद् दोष इत्यास्तां तावत् । तस्मान्नाभावो नाम किञ्चद् यत्र कारणव्यापार इति स्थितम् ।

एतेन त्रिलोचनोऽपि निरस्तः, यदाह—भावस्य व्यतिरिक्तां ै निवृत्तिमनिच्छिद्भिर-शक्या स्वरूपिनवृत्तिरवस्थापियतुम्, या हि तस्य प्राक्तनी काचिदवस्था भविद्भिरयं-क्रियानिवर्ततेनयोग्या दृष्टा सेव यद्युत्तरकालमप्यनुवर्तेत तिह स्वरूपेणैव निवृत्तौ भावः कथमवस्थाप्येत ति तिह स्वरूपेणिव निवृत्तौ भावः कथमवस्थाप्येत तिह स्वरूपेणिव निवृत्तौ स्वरूपेणिव स्वरूपेणिव

८. गृहीतु आ ९. बीक्षणात् अ १०. ०वन्द्रोपादयोपि आ १. ०वक्षते आ २. ०पेक्ष्य० अ ३. माणस्यैवालो० अ ४. परस्परत्वा० अ ५. पदार्थान्तररूप० अ ६. ०मित्यब्यक्षे र ७. विरोधे अ ८. स्थानात् अ ९. महत्साध्य(?) अ १०. विवृत्ताव० आ १. ०ष्ठायज्ञाना० आ ३. ०क्ताब्यनि० आ ४. ०रहावयस्व० आ ५. ०निवर्तन० आ ६. वतंते आ ७. निवृत्तो भाव अ ८. मुपस्थाप्यते र ९. नहो नाम यदि अ

जत्पत्तौ सैव तस्यात्मान्तरं जातिमत्यतादवस्थ्यस् 10 । अतादवस्थ्यमेवास्य विनाशं बूमः । तादवस्थ्ये तादात्म्यमेव रे स्वरूपेण निवृत्तो भाव इत्यस्य शब्दस्य सत्यमधं न विद्यः । स्वरूपिनवृत्तिः खिलवयं भवन्ती भाव एव स्यात्, भावादन्या वा ? तत्त्वे स्वकारणेभ्यो है निष्पन्नस्यान्यथानुत्पत्तावृत्त्पत्तेरारभ्य सत्त्वान्नित्यत्वं प्रसज्यते, अन्यथात्वे च तदेव निवृत्तेरन्यत्वमिति प्रियमनुष्ठितं प्रियेण । तस्मादुत्सृज्य विश्वमं नाशोत्पत्तिरेव नष्टत्वमभ्यपुपगन्तव्यम् ।

तत् किमुच्यते नष्टस्यादर्शनम्, न च तस्य किञ्चिद् भवतीति ? अदर्शनं नष्टस्य पुनरभावदर्शनमेव । ४आत्महानमभावोत्पत्तिमेव वयमङ्गीकुर्मं इति सर्वमनवद्यम् ।

अक्षणिकाः सन्तः, कारणवत्त्वात् । यत्कारणवत्त्वक्षणिकम्, यथा भाव-विनाशः । कारणवन्तश्चेमे सन्तः । तस्मादक्षणिका इति । कारणवत्त्वस्य [60b] साध्यविपयंये वृत्तिशङ्का विनाशहेतुमत्त्वमेव निवतंयतीति प्रसिद्धव्याप्तिकात्कारण-वत्त्वादक्षणिकत्वसिद्धिरिति, व्यतिरिक्तिवृत्तिमन्तरेणापि स्वरूपिनवृत्तेष्ठपपादितत्त्वात् । तत्त्रश्च क्षणादूष्ट्वं कृतः प्राक्तनशक्तावस्थास्थितिः ? व्यतिरिक्तोत्पादेऽपि कथं नष्टो नाम ? अतादवस्थ्यमतादात्म्यं च जातमित्यस्यात्यक्षरस्य स्वहेतोरेवावस्थास्वभावान्तरिवर्रहितोऽयं जात इत्येवार्थं उक्तः । तन्मूळकः अतादवस्थ्याद्विव्यवहार े एव पश्चाद्भावी न तद्विकल्पप्रतिभासि भावान्तरिमिति न तत्त्वान्यन्विकल्पावकाशः । तस्मादुत्सृज्य विभ्रमं विष्ठव्यवहारोऽस्तु, न तु तस्यान्यत् किञ्चित् जायत इति । अदर्शनं चाभावदर्शनमेविति संप्रत्येव प्रत्याख्यातिमिति सर्वमनवद्यम् ।

तस्मात् प्रसज्यात्मनोऽभावस्य नाशास्यस्य हेतुरेव, न <sup>४</sup>कश्चित् । विनश्वरस्वभावे तु हेत्वन्तरशक्तिमपाक्टत्य स्वहेतोरेव सामर्थ्यंसमर्थनाद् जातमात्रमेव विनश्यतीति न क्षणान्तरमन्वेतीति सिद्धेः । कारणवत्त्वस्याक्षणिकत्वेन व्याप्त्यसिद्धेरनेकान्तः । कृतकानामवश्यमन्तेऽपि <sup>६</sup> नाशाभ्युपगमे च विरोधः । प्रमाणगोचरस्य पक्षीकरणे प्रतिज्ञाया अनुमानवाधा । अगोचरे चाश्रयस्वरूपयोरसिद्धिरिति स्थितम् ।

यत् पुनरयं भगवतो भाष्यकारस्य प्रत्यक्षतः क्षणभङ्गिसिद्धमनवगाहमानः अनु-रूपविकत्पाभावोद्भावनमात्रसारेण विस्तरेण दूषणमभिल्षन्नपभाषणप्रमादमाचरित, १०. तावदव॰ आ १. तादात्म्ये वा अ २. भावद्भादन्य वा आ ३. तत्वेम्यल्णणेम्यो आ, त्रवेत्यलक्षणेम्यो र ४. ०रम्यर्थ० आ ५. ०हानिम० अ ६. वृत्ति शङ्कां आ ७. ०सत्त्व० आ ८. प्रतिसिद्ध० आ ९. ०त्पादे तु अ १०. ०हार्य अ १. तावा० अ २. सृष्ट० अ ३. जायतेति आ ४. किञ्चित् आ ५. सिद्धेः इति नास्ति अ ६, मन्तेवि० अ तदस्य चंदुलवदुभावसुलभमनात्मज्ञताविष्करणमात्रमिति मन्तव्यम् । तथा हि प्रदाक्ष-सिद्धं क्षणिकत्वमिति न प्रत्यक्षव्यवहृत्तम् , अनुरूपविकल्पानुदयात् । कि तु प्रत्यक्ष-गृहीतम्, व्यवहारत्वानुमानात् । तच्चानुमानं यदि स्वयं कुतिक्षिल्लिङ्गात् प्रसाध्य प्रत्यक्षेण क्षणभङ्गग्रहणव्यवहारमादधीत सामर्थ्यात् , तदा न विशेषः "श्सन्ताध-नुमानवत् । अर्थतो हि तदा प्रत्यक्षेण 'क्षणभङ्गग्रहणमवस्थाप्यमानं स्वपौरुषस्पर्धा-भावात् न प्रत्यक्षतः क्षणभङ्गसिद्धिप्रसिद्धं पुष्णाति । यदा तु प्रमाणान्तरसिद्ध-मध्यक्षस्य 'क्षणमात्रस्थितिग्रहणमाश्रित्य व्यवहारमात्रसाधनमनुमानं पृष्ठजविकल्य-निर्विशेषं तत्पौरुषमेव दीपयदुत्पद्यते, तदा प्रत्यक्षतः क्षणभङ्गसिद्धिरितं मुक्य-मास्थायते । तद्यमर्थः,

> क्षणित्वमध्यक्षघियाधिपातं भ पातं पुनर्नं व्यवहारमेतत् । अतः समक्षग्रहसाधनेन प्रसाध्यते तद्वधवहार एव ॥ क्षणभङ्गेऽन्यदासिद्धे प्रत्यक्षेण ग्रहस्थितिः । प्रत्यक्षेण ग्रहादस्य क्षणभङ्गव्यवस्थितिः ॥

तथा हि,

यिन्नर्भाति यथा तथा तदिखलं गङ्गाम्बु गौरं यथा नोचेन्न ४ प्रतिवस्तु शक्तिनयमः सङ्कीर्णभावे भवेत्। संस्काराः ९ प्रतिभान्ति चेन्द्रियमतिष्वेकक्षणस्थायिनः स्यादेकक्षणवीक्षणादितरथा [61a] दृष्टिस्त्रकाली कलः॥

लिङ्गरूपोपपत्तिव्यवकीणोंऽयं स्वभावहेतुप्रयोगः। अत्र च सपक्षे सद्भावान्त विरोधदोषः। द्वितीयपादेन विनेकान्तपरिहारः। तथा हि, निर्भानं प्रत्यक्षे प्रतिभान-मुक्तम्, ततो यावता विशेषण पदार्थः प्रत्यक्षे प्रतिभासमासादयित तन्नियमपरिहारेण यदि स्वरूपस्थितिमाभजेत तदा सर्वसङ्कार्णमस्य रूपमिति सर्वत्र सर्वोपयोगादि-प्रसङ्गः। अतः स्वरूपनियमे प्रमाणापेक्षायां प्रवृत्तिनिवृत्तिकामस्य यद् यथा प्रत्यक्षे

७, ०नातम्य० अ ८, हतम् आ ९, सामध्येते र १०, तत्त्वाद्य० अ १, ०मिन्न० र २, प्रत्यक्षमतः अ ३, ०हियत० र ४, ऽविपातं आ ५, नोचेत्प्र० र ६, स्वकाराः ? ७, नाने० अ ८, यावतो आ ९, ०पेक्षया आ

प्रतिभातं े तत्त्रथेव सन्, नान्ययेति । तदनेन अवैतष्यव्याप्तो हि प्रत्यक्षप्रतिभासोऽधं-स्यान्ययावस्थाने विपक्षे व्यापकाभावादभवंस्त्रधावस्थानेन व्याप्यत इति द्रिशत् । तृतीयपादेन पक्षधभाँपसंहारः । तदिसिद्धिपरिहारश्चतुर्थेन । पूर्वापरकाल्योरेकत्वे हि पदार्थस्य दृष्टादूपादूपान्तरिवरहात् ेसकलकालकलाकलितस्य देशान्तरपूर्वोऽपि रूपस्यावश्यं प्रतिभास इति न देशकालान्तरावस्थाप्रतिपत्तये प्रमाणान्तरपर्येषणावकाशः । अस्ति च पर्येषणा इदानीमन्यदेशे काले व तद्वस्तु कथमस्ति शिकस्वत्रोपनिपातिना रागरसेन किस्मिति तदुर्यनिपातसंभविन्यवसरे विमशंदर्शनात् । न च दर्शनविषयीकृते तथा संभवः । न च दृष्टेऽप्यनवसायः शक्योऽभिधातुम्, तादृशि जिज्ञासिते रक्तादौ रूपे क्षणिकतावदनभ्यासाभावात् । अन्यया पश्चाद् दर्शनेऽपि नावसायोदयः स्यात् । तस्मान्तदनवसायस्तु कैतदप्रतिभासादेव ।

नतु वस्तुनस्त्रेकाल्यव्याप्तिप्रतिभाक्षेऽपि स्वसंबन्धिवशेषाणां कालदेश-दशान्तराणामप्रतिभाक्षो न बाधकः, क्षणिकग्रहणेऽपि तत्संबन्धिहेतुफलसंयोग्यादि-वस्त्वन्तराणाम् कप्रतिभाक्षस्य समानत्वात्, अतः संबन्ध्यन्तरापेक्षया प्रमाणान्तर-पर्येषणमपि युक्तमेवेति चेत् ? नैवम्, देशकालिक्ष्यागुणादीनां भावाद् भेदासिद्धेः। भिन्नस्य तु संबन्धिनोऽपि प्रतिभासस्तत्प्रतिभाक्षे माभूत्। तस्मात् क्षणान्तरदशाः सर्वा निर्वास्य क्षणपरिगतेनैव रूपेण प्रतिभाक्षनं समस्तवस्तुनः सिद्धम्।

यात्रत्तिहि रक्तादिरूपा विसदृशी र दशा न सन्निधोयते, तावत्कालमेकीकृती च ग्रहणमस्तु । तदिप नास्ति, दर्शनलक्षणानन्तरं झिटिति विचलने विलोचनस्य सदृशेष्विप तत्त्वतः क्षणान्तरेषु विपयंयशङ्कावतारात्, साक्षात्कृतेषु च तदयोगात् । यदनन्तरं तिह् लोचनचलनं तहुशंनं "नैकक्षणिकमवसायविपयंयशङ्के पृथग्जनस्य "संबन्धमुत्थापितुम्, अवश्यं हि द्विज्ञानिप क्षणानुदीयमानमेव तह्शंनं तदुपयोगि । ततो द्विज्ञिक्षणस्थायिनो स्पस्य "कर्य "प्रथमक्षणे प्रतिभासभ्रंशः , येन द्वितीयादिक्षणस्य भेदिसिद्धिरिति चेत् ? यस्य तावत्त्रथमक्षण [61b] वीक्षणक्षणान्तरमेव स्वलि चक्षिष विषयविकल्योदयः, तस्य इवीरः सर्वापरक्षणविषयंयविमर्श्यवक्षाः।

१०, ०भानं आ १. ०न्यस्या० अ २. ०थावस्या० आ ३. ०काल० इति नास्ति आ ४. काले इति नास्ति आ ५. किञ्चिन्नो० अ ६. ०वासनासक्त० आ ७, ०यस्तद० आ ८. स्वेति नास्ति अ ९. ०थाद० इति नास्ति आ १०. हेतुफलं आ ४. योगादि अ ५. ०विसदृशी अ ६. वचनं अ ७. ०क्षणमव० आ ८. ०समर्थ० अ ९. व्यापिनो आ १०. भावस्य आ १. प्रथ० इति नास्ति २. अंसः आ ३. क्षण इति नास्ति आ ४. तस्माद् आ

नैवं कस्यचित् संभवतीति चेत् ? किमत्र बाधकम् ? साधकमपि किमत्रेति चेत ? उच्यते<sup>४</sup>, यदि तावदीक्षणक्षणमात्रानन्तरमवसायोदये साधकान्वेषणम्, तदा द्विविधः प्रत्यक्षपृष्ठजो विकल्पः, दृष्टमात्रविकल्पञ्च । दृष्टमिदं वस्त्रं वेत्येव । \*स्वरूपविशेषविकल्पश्च कृत्रिमेतरमणिमुकादौ । तत्रास्य विषये सादश्यापहायं-मन्द्धियः पृथरजनस्य 'भ्रान्तिहत्सर्गसिद्धाभ्यासप्रकर्षसंभविनापोह्यते । अतः प्रकर्षतारतम्येनोदयस्य कालस्य लाघवतारतम्यनिष्ठायां दर्शनक्षणानन्तरमध्ययमुदय-मासादयन्नशक्यसंभावननिषेधः । दष्टमात्रस्य विकल्पस्य तु दर्शनानन्तरमेव जन्मोत्सव-सिद्धं सामग्रीभेदेनापोह्यते । तथा हि, प्रकृत्या अनादिसंसारसन्तितसारमीभूत-विकल्पास्त्वनुभृतप्रत्यक्षेऽपि च वस्तुनि विकल्पापेक्षप्रवृत्तिनिवत्तयो विशेषतः सुखदःख-प्राप्तिश्रीरहाराथिनः सर्वे सर्वेदा तत्साधनविमर्शाभ्यासवासितसन्ततयः कथं तद्विषयानु-भवेऽपि समयहेतो समुपस्थित विलम्बितविकल्पभावाननुभवितुमहैन्ति ? केवलं कदाचित् संहताः, यता न विकल्पसंहाराभ्यासः, कदाचिदन्यासक्तिः, कदाचिदात्यन्तिक-माहादामुखोभाव इत्येवंप्रकारसामग्रचा विकम्बसंवाहितविकल्पजनमानो भवेयः। तदभावे तु सिद्ध एव प्रत्यक्षक्षणानन्तरमुदयो विकल्पस्य । ततस्तदृशंनविनाकृतेषु सर्वेष्वेव विषयक्षणेषु रक्ततादिसन्देहदोलान्दालनं मनसो विप्रकृष्टक्षणपरम्परास्विव दितीयक्षणेऽपि विमर्शविषयोकृते कथमनवकाशः ? न च प्रत्यक्षप्रतिभासेऽप्येवम् । तस्मात क्षणपरिगतेनेव पदार्थराशिरध्यक्षप्रतिभासमाविशति।

स्यादेतत् । प्रत्यक्षस्य क्षणिकत्वे सत्युपपन्नमेतत्, यादता प्रत्यक्षमनेकक्षणव्यापि । तत् क्षयमेकक्षणततोऽनेक्षणव्यापिन प्रतिभातिते विकल्पावकाशः (?सायः) । तत् क्षयमेकक्षणग्रहणिसिद्धः ? उच्यतं, िक तावत् स्वरूपिनप्रतावुपयोगादनेकक्षणस्य व्यापकमध्यक्षम्, अय क्षणांनप्यनस्येव स्थयित् ? तत्राद्यकल्पस्तावदसंभवी, ज्ञानस्यावयिवरूपतावियोगेन खण्डश उत्पत्तरयोगात् । क्षणभेदिनश्च तेऽवयवा[ः] प्रत्यक्षस्य यदि
पिरिच्छित्तिस्वभावाः, तदा तावत्त्येव प्रत्यक्षाणोति प्रथमप्रत्यक्षापेक्षया सैव चिन्ता ।
अपिरिच्छित्तिस्वभावे तु समुदितमिष न प्रत्यक्षम् । अखण्डशः पिरिच्छित्तिः
समुदायेन सकलात्मवस्तुपरिच्छेदः । तदाप्याद्यक्षणपरिच्छिन्नः खण्ड एव सकलात्मवस्तु, तदप्रविष्ठस्य ततो भिन्नत्वात् । अन्यथा क्रमेण प्रतीयमानं विश्वमेकमेव वस्तु
स्यात्, सकलं च प्रत्यक्षमेकमेव प्रत्यक्षमिति ।

५. उच्यत इति नास्ति आ ६. वेत्येवं अ ७. ०विशेष० इति नास्ति आ ८. अत्र १३७ पत्रं भ्रष्टम् आ ९. ०सायः अ

दितीये पक्षेत्रेपि निष्यन्तव्यापारस्य वा ? [62a] क्षणान्तरच्याप्तिनिष्यन्त-विभागरस्येव वा ? प्रथमपक्षे विषयग्रहणमेवास्य व्यापार इति तावतैव विकल्पजन्मा-विभागः, स्वयं क्षणान्तरमस्तु मा वा ? तथा च सति चलित चक्षुषि विषये वा तिद्वपयग्रहणप्रवणमध्यक्षमवित्रष्ठतः इति अपूर्वोत्रयं नयः । 'व्यग्रहणावक्षणावस्थाने तु न तावतैव विकल्पजन्मावकाशान्मुक्तिः । न च पूर्वग्राहिणः पश्चादग्रहणे स्थैर्यंपक्ष-स्थितिरि[ति] इन्द्रियविषयविधाने वागृह्ह्ततोऽपि तस्य स्थितिरिति श्रद्धावधेयमेव । एवमिष्णन्तव्यापारस्थितिरित्यपि दुःश्रद्धानम् । न हि कार्यान्तरच्छान्मातिरेकेण ज्ञानस्यापि व्यापारः । अस्तु चैवम् , तथापीन्द्रियविषयोपनिधौ लब्धोदयमध्यक्ष-मनिधगतगोचरम्भयविचालकाले कलयत् किलास्तीति सुभाषितं पूर्ववत् ।

<sup>६</sup>तदलर्मातप्रतिष्ठीर्मथ्याविकल्पैरिति चतुर्थ<mark>पादेन प्राक् पश्चाद् वा चित्ररक्तादि-</mark> रूपस्य तदैव निर्भासे "सूचितप्रमाणान्तरावृत्तिविषयंयेण ।

> यद् यद् रूपं व्यवसितिसहं कापि निर्भासमाने सानं भिन्नं स्पृहयित न तत् तत्र निर्भासयोगि । रूपाभासे रस इव तथा तत्क्षणे भासमाने पूर्वावस्था व्यवसितिसहापेक्ष्यते मानमन्यत्।।

इति <sup>) °</sup>विरुद्धव्याप्तोपलब्धेः स्थितमेतत् एकक्षणस्थायिनमेव <sup>,</sup> भावस्वभावमामुखयति प्रत्यक्षप्रतिभास इति । न च तत्प्रतिभासबिहभू तोऽपि स्वभावस्तस्येति निवेदितप्रायं व्याप्तिसमर्थनप्रस्तावे ।

तस्मात् सिद्धमध्यक्षेण भङ्गुरत्वम्, व्यवहृतं चातुमानेन मानान्तरोपपादितं तिसिद्धिसिद्धेनेति ।

> प्रत्यक्षेण क्षणिककलने न्यायदिवसूचनातः <sup>®</sup>सामर्थ्याप्तब्यवहृतिविधौ धोमतो<sup>8</sup> न प्रबन्धः । सोऽप्याचार्यप्रवररविणाकारि किं त्वल्पमेधा<sup>४</sup>--<sup>®</sup>स्तत्त्वाबोधात् <sup>अ</sup>प्रकृतिमुखरोऽसल्यमभ्युज्जगार ॥

१०. वक्षणा आ १. स्थितिः आ २. विध आ ३. ०मेतत् आ ४. कैवं आ ५. शुभाषितं आ ६. ०दलमप्रति० आ ७. सेऽनुचित अ ८. तत्तिनि० अ ९. ऊर्घ्वा आ १०. रुद्ध० आ १. स्व-भावनासु० र ३. सामध्यंन्त अ ४. विरोधी आ ५. कि तुल्यमेधा० आ ६. स्त्वत्वा० आ ७. स्तत्वाभावात् अ

नो मार्गमाचार्यरवेरपेक्ष्य च क्षणिग्रहेऽस्माकमथ क्रमो यतः। यथा च भाष्योक्तिसमन्वयस्तथा न गीतमप्रस्तुतविस्तराद् भिया॥

तदलमानुषिङ्गिककथानिर्वन्धेन । स्थितमेतन्न विनाशो नाम् परिघादिभ्यो भिन्नः कश्चिन्मृद्गरादिसाध्यो यस्तदनुपनिपातदशायामभवन् भावस्य स्थैर्यसिद्धिमनोरथं परिपूरयेदिति ।

शहेतुकिबनाशाधिकारो नाम चतुर्थः पादः समाप्तः ।।
 ॥ समाप्तश्चायं क्षणभङ्गाष्यायः ॥

८. ॰स्तमुप॰ अ ९. उन्नीता॰ अ १०. ॰लङ्कारण आ १. प्रत्याह्न॰ अ २. मल्यमाघत्तमेतेन अ ३. ०भुने अ ४. समाप्तः इति नास्ति आ

# T57º 2

970, 13 . Jianeya sullalinga proposos aht laknayou

Phop 23 charano gardinalval

871, 11 ekzyoga kimalvil (Inila x opálne usana)

### ।। व्याप्तिचर्चा ।।

[1b] नमो भगवते वीतरागाय।

इह दहनादिना धूमादेर्व्याप्तिरष्यक्षानुपलिक्षसाधनतदुत्पत्तिलक्ष्मणेति व्युत्पाद्यते। परे हि पुरस्तनास्तावदिग्नमित धूमस्य दर्शनमदर्शनं च तिद्वरिष्ठणित्येवान्वयव्यतिरेकित्वं कल्पयाम्बभृतः। तत्र दर्शनादर्शनं यादृष्टिक्रकमिप सक्चद् भवेदिति च भूयः प्रवृत्ति-मपेक्षते। ननु भूयसापि प्रवृत्ते दर्शनादर्शने घटकुलटादावुपलक्षो व्यभिचार इति चेत्? किमेतावता, तत्राप्यनुमानमस्त्वत्युच्यते, अथ तद्वद् धूमादाविप मा भूदिति? प्रथमपक्षस्तावद् व्यभिचारादेव निरस्तः। द्वितीयोऽप्यव्यभिचारादेव। न द्यान्यस्य व्यभिचारे धूमस्य किच्चित्। न खलु विषान्नमिति भक्ष्यान्तरमि हेयमस्तु। अत्रावता च सर्वा निवृत्तिलंब्येति किमुत्पत्तिप्रार्थनया, तिन्निः अध्यान्तरमि हेयमस्तु। अत्रावता च सर्वा निवृत्तिलंब्येति किमुत्पत्तिप्रार्थनया, तिन्निः अधिवः? अनुमानमेव च विभागेन भवित्विति तदन्वेषणम्। स च विभागो व्यभाचाराव्यभिचारद्वारेण सिद्धः। असित च व्यभिचारे तावतैव गमकत्वम्, अर्नाधका तदुत्पत्तः। व्यभिचारे च शतमित तद्वत्पत्ते । तस्मात् सन्निकर्षण पर्येषणं संयोगेनैव कृतार्थम्। अत्राप्व अर्थागी हेनुरुच्यते वहार्थमे । तस्मात् सन्निकर्षण पर्येषणं संयोगेनैव कृतार्थम्। अत्राप्व अर्थागी हेनुरुच्यते वहार्थमे । कार्यमिति।

त्रिक्राचनस्त्वाह, प्रत्यक्षानुपलम्भयोविशेषविषयत्वात् कथं ताभ्यां सामान्ययोः सम्बन्ध्यप्रतितिः ? अथानिग्नव्यावृत्तेनाधूमव्यावृत्तस्य सम्बन्धः प्रतीयत एवेति, ननु सोऽपि कस्य प्रमाणस्य विषयः ? न तावत् प्रत्यक्षस्य, [तस्य] स्वलक्षणविषयत्वात् । नाप्यनुमानस्य, तस्यापि तत्पूर्वकत्वात् । न च व्यावृत्तः कश्चित् सम्बन्धः । अथ प्रत्यक्षस्य पृष्ठभावी विकल्पो दृष्टे भेदेऽभेदमध्यवस्यति, तदेव सामान्यम् । एवमपि विकल्पानां न वस्त्वेव विषयः, अपि तु ग्राह्याकारः । स च न वस्तु । वस्तु तु तेषां परोक्षमेवेति कथं तेनापि सम्बन्धग्रहः ? अस्माकं तु भूयोदर्शनसहायेन मनसा तज्ञातीयानां सम्बन्धो गृहीतो भवति, अतो धूमो नागिन व्यभिचरित । तद्व्यभिचारे धूम उपाधिरिदतं सम्बन्धमितिकामेदिति हेतोर्विपक्षशङ्कानिवर्तकं प्रमाणमुपलव्धिलक्षणप्राप्तोपाधिविरहः हेतुरनुपलम्भाख्यं प्रत्यक्षमेव । ततः सिद्धः स्वाभाविकः सम्बन्धः ।

वाचस्पतेस्तु प्रपञ्चः, तथा हि धूमादीनां वह्न्यादिभिः स्वाभाविकः सम्बन्धः, न तु वह्न्यादीनां धूमादिभिः। ते हि विनापि धूमादिभिरपलभ्यन्ते। यदा तु आर्द्रेन्धन-सम्बन्धमनुभवन्ति तदा धूमादिभिः सम्बन्ध्यन्ते। तस्माद् वह्न्यादीनामार्द्रेन्धनाद्यु-पाधिकृतः सम्बन्धः, न तु स्वाभाविकः। ततो न नियतः। स्वाभाविकस्तु धूमादीनां वह्न्यादिभिः सम्बन्धः, तदुपाधेरनुपलभ्यमानत्वात्। [2a] किच्द् व्यभिचारस्या-दर्शनात्। अनुपलभ्यमानस्यापि कत्पनानुपपत्तेः। न चादृश्यमानोऽपि दर्शनानहंतया साधकवाधकप्रमाणाभावेन सन्दिह्यमान उपाधिः सम्बन्धस्य स्वाभाविकस्व प्रति-विन्नातीति यक्तम्,

## अवश्यं शङ्क्या भाव्यं नियामकमपश्यताम्

[प्र. वा., ३. ३२४]

इति च दत्तावकाशा लैकिकप्रमाणमर्यादातिक्रमेण संशयपिशाची लब्धप्रसरा न किचिन्नास्तीति नायं किचित् प्रवर्तेत, सर्वत्रैव कस्यचिदनर्थस्य कथित्र्वत् शङ्कास्पदत्वात् । अनर्थशङ्कायाश्च प्रेक्षावतां निवृत्यङ्कत्वात् । अन्ततः स्निग्धान्नपानोपयोगेऽपि मरण-दर्शनात् । तस्मात् प्रामाणिकलोकयात्रामनुपालयता यथादर्शनमाशङ्कतीयम्, न तु अवृष्टपूर्वमपि । विशेषस्मृत्यपेक्ष एव हि संशयो नास्मृतेभविति । न च स्मृतिरननुभूतचरे भवितुमहीति । तद्कः मीमांसाश्लोकवार्तिककृता,

नाशङ्का निष्प्रमाणिका [ इलो. वा., सू. २. ६० ]

इति । तथा तेनैव बृहट्टीकायाम्,

उत्प्रेक्षेत हि यो मोहादजातमिप बाधकम् । स सर्वव्यवहारेषु संशयात्मा क्षयं व्रजेत् ॥

इति । तस्मादुर्पाधि प्रयत्नेनान्विष्यन्तोऽनुपलभमाना नास्तीत्यवगम्य स्वाभाविकत्वं सम्बन्धस्य निश्चिनुमः । 

NVTT वर्षकृतिः वर्षकित्वः

स्यादेतदन्यस्यान्येन सहाकारणेन चेत् स्वाभाविकः सम्बन्धो भवेत्, सर्वं सर्वेण स्वभावतः सम्बन्धेत, सर्वं सर्वस्माद् गम्येत । अथान्यस्य चेदन्यत् कार्यस्,

१. ता. टी. पृ. १३८

कस्मात् सर्वं सर्वंस्मान्न भवति, अन्यत्वाविशेषात् ? ततश्च स एवातिप्रसङ्गः। यद्युच्येत न भावस्वभावाः पर्यनुयोज्याः, तस्मादन्यत्वाविशेषेऽपि किञ्चिदेव कारणं किञ्चिच्च कार्यमिति, नन्वेष स्वभावाननुयोगोऽकार्यंकारणभूतानामपि स्वभावप्रतिबन्धे तुल्य एव । तस्मात् यत्किञ्चिदेतदपि ।

केन पुनः प्रमाणंनैष स्वाभाविकः सम्बन्धो गृह्यते ? प्रत्यक्षसम्बन्धेषु प्रत्यक्षेण । तथा हि यदा तावत् प्रथमं विह्नभूमयोः सहार्द्रेन्धनयोः सम्बन्धं पश्यित, तदा कि द्वयोरिष स्वाभाविकः सम्बन्धं औषाधिको वा; अय भूमस्यौषाधिकः, वह्नेः स्वाभाविकः, वह्नेरौपाधिको भूमस्य स्वाभाविक इति च न शक्यं निर्धारिषतुम् । तत्र वह्नेरनार्द्रेन्धनस्य विना भूममयोगोलकादौ दर्शनादार्द्रेन्धनोपाधिरस्य भूमेन सम्बन्धो, न तु स्वाभाविक इति निर्ध्वोयते । भूमविशेषस्य तु विना विह्नमनु[प]लम्भा-दुपाधिभेदस्य चानुपलभ्यमानस्य कल्पनायां प्रमाणाभावात् विशेषस्मृत्यपेक्षस्य संशयस्यानुपलब्धपूर्वेऽनुत्पादात् । उत्पादे वातिप्रसङ्गात् । प्रक्षावतां प्रवृत्त्युच्छेदात् स्वाभाविकः सम्बन्धोऽवधायते ।

तिद्दमवधारणं न मानसम्, अनपेक्षस्य मंनसो बाह्येषु प्रवृत्तावन्धविधराभावप्रसङ्गात् । भूयोदर्शनसापेक्षस्य च प्रवृत्तौ प्रमाणान्तरापातात् । न हि मनो निमित्तमित्येव मानसम् । तथा सित न किञ्चित्र मानसम्, प्रत्ययमात्रस्य [2b] मनोनिमित्तत्वात् । तत्तदसाधारणकारणापेक्षया च तत्तत्प्रमाणव्यपदेशेऽत्रापि भूयोदर्शनम्
असाधारणं कारणमस्तीति प्रमाणान्तरं जातम् । तस्मादिभजातमणिभेदतत्त्ववद्
भूयोदर्शनजित्तसंस्कारसहायमिन्द्रियमेव धूमादीनां वह्न्यादिभिः स्वाभाविकसम्बन्धग्राह्यीति युक्तम् ।

एवं मानान्तरिविद्तिसम्बन्धेषु मानान्तराण्येव यथास्वं भूयोदर्शनसहायाित स्वाभाविकसम्बन्धग्रहणे प्रमाणमुन्नेतव्यािन । स्वभावतश्च प्रतिबद्धा हेतवः स्वसाध्येन यदि साध्यमन्तरेण भवेयुः, स्वभावादेव प्रच्यवेरिन्नित तर्कसहाया निरस्तसाध्यव्यितरेकसन्देहा यत्र दृष्टास्तत्र स्वसाध्यमुपस्थापयन्त्येव । न च श्यामतादिषु मैत्रतनयत्वादीनां स्वाभाविकप्रतिवन्धसंभवः, अन्नपानपरिणतिभेदस्योपाधेः श्यामताया मेत्रतनयत्वसम्बन्धं प्रति विद्यमानत्वेन मैत्रतनयत्वस्यागमकत्वात् । एतेन पकान्यस्य वृक्षस्याग्रवर्तीिन फलािन, एतद्वृक्षप्रभवत्वात्, आस्वादितफलविद्यादयोऽप्यौपाधिकसम्बन्धा व्याख्याताः । तस्माद् यस्य स्वाभाविकः सम्बन्धो नियतः सोऽनुमानाङ्गम्,

यथा धूमकृतकत्वादिः। यस्य त्वोपाधिकः, सोऽनुमानाङ्गं न भवति, यथा तत्पुत्र-त्वादिरिति स्थितम्।

अत्रोच्यते, व्याप्तिर्नाम व्यापकस्य तत्र भाव एव, व्याप्यस्य वा तत्रैव भाव इत्येवं कर्तृकमंधर्मतया प्रतीतेरन्वयव्यतिरेकरूपतया द्विधानुमानसमीह्या समीहिता, अन्यथानुमानेऽनुपयोगात् । यदि हि साधने सत्यवस्यं साध्यं भवत्येवेति सामान्येन सिद्धं भवति, साध्याभावे वा साधनमवस्यं न भवतीति, तदा विशेषोद्देशेन साधनवित साध्यप्रत्याशा भवति, साध्याभावे तदभावस्य । यदा तु न यथोक्तित्यमः, तदा साधनं च भवति न च साध्यमित्याशङ्कायां कथमनुमानावकाशः ? तस्मादनुमान-मिच्छता नियतं यथोक्तैव व्याप्तिरपेक्षितव्या । न च भूयोदर्शनमात्रेण तस्याः सिद्धः । यया हि यद्च्छ्यापि सकुत् संवादसंभावना, तथा कतित्यवारानिप यद्च्छ्येव भवतः संवादस्य निषेधः, यथा च सकृत् सह्चारदर्शने व्यभिचार उपलब्ध इति न सर्वत्र सर्वदा च तत्सहवारनियम इति शङ्का, तथा भूयोदर्शनेऽपि व्यभिचारदर्शनादेव भवन्ती न शक्यनिषेधा ।

यत् तु व्यभिचारदर्शनादननुमानमुक्तम्, तन्न युक्तम् । तथा हि कस्य पुनिरह् व्यभिचारदर्शनमनुमानविध्नाय प्रयोजकस् । किं प्रतिपत्तुरेव, अथ शास्त्रकारस्य, यस्य कस्यचिद् वा ? अन्त्यपक्षे प्रतिपत्तुः किमायातम्, यतो नानुमानमयं कृयीत् ? अन्यथान्यस्य तत्तद्विपपप्रत्यक्षोकारेणैव सोऽपि कृतार्थं इति किमनुमानमवस्यमन्वेषते ? शास्त्रकारं च पृष्ट्वा अदृष्टसम्बन्धोऽपि धूमादिनमनुमास्यते इत्यलोकिकम् । [3a]प्रतिपत्तुस्तु नावश्यं सन्नपि व्यभिचारो गोचरोभवित । न हि यत्र व्यभिचारस्तत्रैव तावित काले देशे वावश्यं प्रतीतिमवतरित । अप्रतीयमानश्च नास्त्येवेति [न] शक्यम्बसातुम्, आत्यन्तिककालव्यवधानेऽपि वा दर्शनात्, अनुपजातबाधबुद्धीनामिप निधनसन्निधेरवरोधाञ्च । तत्रश्च सत्यपि व्यभिचारे प्रतिपत्तुर्वर्शनं संभाव्यते । भवति चाव्यभिचारेऽजुमानमन्यथा नेत्युपिदष्टस्य स्मर्त् किमसावव्यभिचारिसद्धेः सन्दिग्धानिप्रवर्तताम्, निवर्ततां वाऽदर्शनमात्रेण निश्चयायोगादव्यभिचारासिद्धेः सन्दिग्धानिस्वत्रित्तेतां वाऽदर्शनमात्रेण निश्चयायोगादव्यभिचारासिद्धेः सन्दिग्धानिस्वत्रेतृवत् । तत्राद्यपत्रे करभादप्यनुमानं कुर्यात् । द्वितीये तु न धूमादि । न हि विद्यमानस्याविद्यमानस्य वा व्यभिचारस्यानवलोकनकाले कश्चिद् विशेषः । ततो यदि भूयांसमिपि सहोपलम्भं करभगदंभयोर्यादृ चिल्लकमाशङ्कत्वेतृत्वथा धूमदहनयोरिप करमान्नेति समानम् । अथ प्रत्यासन्नयोरिप करभगदंभयोः स्वातन्व्येणोपलब्ध्यमाणयोः पश्चामि

तावत् किमेकमपसार्यमाणमन्योऽनुधावित धेनुमिव वत्स इति जिज्ञासया तथानुतिष्ठन्न तथा प्रतिपद्यते । वह्नौ त्वपसारिते धूमापगममेव प्रत्येति, वह्निसन्निधाने वा धूम-संभवम् ।

अतः संभाव्यते व्यभिचारः करभस्यान्यदापि न धूमस्येति चेत् ? विशिष्टमेव ति दर्शनादर्शनं धूमे उत्पत्तिग्राहकं च यादृशं तादृशं न करभे। तथाहि यदाग्नधभावे धूमाभावं प्रत्येति, तदा सहोपलम्भपूर्वकमिनमात्राभावे धूमादर्श्व[न]मुपंयुक्तं प्रतिबन्धसिद्धौ। अन्यथा सहदर्शनाभावे तावदङ्गा[रा]विशेषचित्रभानुमात्रापसारणं च धूमस्य नास्त्येव, करभवद् गर्दभाभाव इति क सम्बन्धवोधः ? सहदर्शनेऽपि यदि वस्त्वन्तरस्सिहतहुताशापसारः, तदा पूर्वमस्य सत्ता किं हुताशस्य वस्त्वन्तरस्य वा सत्त्या प्रयुक्तित न निश्चयः, हुताशमात्राभावे तु तद्भावप्रयुक्त एव प्रागस्य भाव इति सुलभम् । यदापि पावकमात्रसिक्षधौ धूमसत्ता, तदापि पूर्वमुभयादर्शनपूर्वकमिनमात्रोपदर्शने दर्शनं धूमस्योपयुक्तम्, अन्यथाग्निमात्रमानीतं धूमश्चास्त्येवेति करभवत् कुत्र प्रतिबन्धसिद्धिः वस्त्वन्तरसिहतहुताशनानयनेऽपि कस्याभावेन प्रयुक्तः प्रागभावो धूमस्येति न निश्चयः। हृताशमात्रोपलम्भे तु तदभावप्रयुक्ते युक्तः।

तदेवं पूर्वदर्शनापेक्षनियतैकादर्शनपूर्वं चान्यादर्शनं विशिष्टमुच्यते। तदिपि प्राचीनदर्शनमौतरकालिकयथोक्तादर्शनद्वयापेक्षया विशिष्टम् । एवमदर्शनपूर्वकेऽिप दर्शने विशेष ऊहितव्यः, यदभावात् करभादौ नाश्वासः। तमेव दर्शनादर्शनयोविशेष-माश्चित्य [3b] प्रत्यक्षानुपलम्भव्यापारव्यवहारः तद्विषयश्च भावद्वयस्वभावः कार्य-कारणभाव इत्युच्यते।

यञ्चायत्तमनायत्ते परत्र तत् तत्र तदुत्पत्या प्रतिबद्धमित्यपि । तथा हि तन्मात्राप्तयने द्वितीयसाहित्यस्यापि निषेधाद् व्यक्तं तदायत्तं तत् । एवं तन्मात्रापसारणेऽपि वीद्धव्यम्, अन्यथा द्वितीयापसारणापेक्षणात् कुतस्तन्नात्रापसारणमिति तदुत्पत्त्यैव प्रत्यक्षानुपलम्भसाधनया व्याप्तिकक्तं भवति, न तद्विशेषविरहिणा दर्शनादर्शनमात्रेण ? तद्विशेषपिक्षणे च सक्कवेव प्रवृत्तौ निर्वृत्तिलाभान्न भूयः प्रवृत्त्यपेक्षा । यथा हि सक्कव् दर्शनादर्शनेन प्रतीतसहचारमात्रादनाश्वासकरात्रापरमपरेण प्रत्ययम्, तथा सक्कत् प्रत्यक्षानुपलम्भाभ्यां प्रतीतविशिष्टजातिद्वयहेतुफलभावसम्बन्धान्नापरम्पराभ्यां प्रत्येय-मिति तावतैव निर्वृत्तिः । यदि न सादृश्यादिना जात्यन्तरे तद्घ्यवसायः पुरुषस्यैति निपुणेन प्रतिपत्ना भवितव्यम् । सहचारमात्रे तु तज्जातावेव संशयः । अन्यत्र

सहचारमात्रे व्यभिचारदर्शनं च पुष्टं बीजमस्य । न चात्र विषान्नदृष्टान्तः शान्तये, विषान्नाद् भोज्यान्तरस्य भिन्नजातीयत्वात् । अत्र तु यः प्रयोजको भागो भूयः सहचारलक्षणस्तेनैकजातीयत्वमेव धूमस्य, न तु विषदिग्धत्वं दिधभक्तादेः साधारण-मिति वैषम्यम् । तदुत्पत्तिमन्तरेण चाव्यभिचारस्यैवाभावाद् भेदे अव्यभिचारस्यैव तदुत्पत्तिरूपत्वात् । अव्यभिचारापेक्षया क्षेपस्तदुत्पत्तेरयुक्त एव । तस्मात् कार्यमेव हेतुधू मो धूमध्वजस्य, तदुत्पत्त्याव्यभिचाराक्षेपात्; न संयोगो, सहचारमात्रोल्लेखात् । कथं तिहं करभगदंभोदाहरणमसंयोगात् ? दासीकल्ससंयोगदर्शनभूम्ना सन्तोषोऽस्तु । करभगदंभयोरिप वा जलवलाकयोरिव तावित काले देशेऽवस्थितिनियमस्तथा दर्शनादस्त्वित न किञ्चदेतत् । तस्मादर्थान्तरे गम्ये कार्यहेतुः, तद्भाविसिद्धश्च प्रत्यक्षानुपलम्भादिति स्थितम् ।

त्रिलोचनचोद्ये तु ब्रूमः, विशेषविषयं प्रत्यक्षमिति कि विशेषोऽपि विषयोऽस्य, अथ विशेष एव ? अयोगव्यवच्छेदपक्षे न सामान्यविषयताप्रतिहृतिरिति कथं न प्रत्यक्षानुपलम्भावकाशः सामान्यद्वये ? अन्ययोगव्यवच्छेदस्तु किमस्मित्सद्धान्ताश्रयेण उच्यते, वस्तुवृत्त्या वा ? अस्माकं तावदुभयमुभयमि प्रमाणमुभयविषयम्, ग्राह्याध्यवसायभेदेन । यद्धि यत्र ज्ञाने प्रतिभासते तद् ग्राह्यम्, यत्र तु तत्प्रवतंते तद्ध्यवसेयम् । कत्र प्रत्यक्षस्य स्वरुक्षणं ग्राह्यमध्यवसेयं च सामान्यम् । अनुमानस्य तु विपर्ययः । तत्र साधनप्रत्यक्षं तद्ववार्थंकियाधिनः क्षणवोक्षणेऽपि सन्तानापेक्षया सामान्यविषयम् । व्याप्तिग्रहणप्रकरणे [4a] पुनरेकव्यक्तिदर्शनेऽपि सर्वसजातोयव्यक्तिविषयत्वेन सामान्यविषयम् । प्रत्यक्षेण मया अग्निजनमा धूमः परिच्छित्र इति सकलतदन्यापोढव्यक्तिन्तात्मन्तभाव्येव तद्दलोत्पन्नस्याध्यवसायस्य संवेदनात् । यथा रूपमात्रदर्शने रूपरस-

न च सामान्यं नाम किञ्चिद्यदेव, किंतु स्वलक्षणान्येव परस्परमिवविचितभेदानि सामान्यमुच्यन्ते । भेदविवेचने तु प्रत्येकं स्वलक्षणिमित स्वशब्देनैव व्यवहारः । ततो यद्यपि परिवलक्षणाशेषस्वलक्षणानामप्रतिभासान्न ग्राह्यत्वेन विषयत्वस्, तथाप्यध्य-वसेयत्वेन दुनिवारमिति कथमन्ययोगव्यवच्छेदः ? विकल्पानामवस्त्वेव विषय इत्यपि परकुतान्तानभिज्ञतयेवोच्यते, अनुसन्धानानुमानयोरध्यवसायोपक्षयावस्तुविषयत्वात् । शेषं सिद्धसाधनम् । अथ वस्तुवृत्त्येति पक्षः ? सोऽप्ययुक्तः, सर्वज्ञानानां ग्राह्याध्य-वसेयभेदेन विषयद्वेविध्यस्य दुरतिकमात् । प्रमाणस्य हि प्रामाण्यमेवातिरिच्यते,

विषयद्वैतं तु सर्वत्र सिद्धस् । तत्रानुमाने तावद्वस्तुनोऽप्रतिभासादध्यवसेयमेव स्वलक्षणस्, ग्राह्यस्तु स्वाकारः । एवंविधं निर्लोठितमस्माभिरपोहप्रकरणे इति न प्रस्त्यते । यद्यपि च बुद्धेराकारो नेष्टस्तथापि वस्तुवलादायातः कथमपोहितुं शक्यः ? न ह्यप्रतिभासे ज्ञानं नाम, प्रतिभासि चानुमायां न वस्त्विति स्थिते नियतं स्वाकारः । अलीकमिस्त्विति चेत् ? तथापि तत्प्रतिभासे ग्राह्यमवसेयं च बाह्यमिति विषयद्वैतिसिद्धी किं निर्वतंश्येन ? एवं प्रत्यक्षेऽपि काचिदेव व्यक्तिः प्रतिभासिनी ग्राह्या । सर्वा तु सजातीयाध्यवसेया प्रतिवन्धवोधकाले, अस्फुरणे हि यद्यवसायोऽपि स्थान् प्रत्यक्षेण सम्बन्धवोधप्रसिद्धिगन्धोऽपि निर्धृतः स्थान् ।

यत्त् मानसेन भयोदर्शनजनितसंस्कारसहायेनेन्द्रियेण वा ग्रहणमुक्तम्, तत्रेदं विचार्यते । अस्ति तावदग्निधमव्यक्त्योः पुनः पुनरुपलब्धिरैन्द्रियो । अस्ति च तत्कृत-संस्कारजन्मा विमर्शः अयमेतत्सहित एवोपलभ्यते, तत् किमनयोः सदातनोऽयं सहचार:, अथ सहद्वयस्येव सात्यय इति ? परामर्शदुर्वरुस्य हेतुनान्तरीयकप्रतीतिरिप भवति । तदनुरूपं चानुष्ठानम् । न पुनरत्रापरो ज्ञानविवतः संवेद्यते । ततो भयोदर्शनं तावत संस्कारद्वारेण सहायमेव कृतम्, न तत्प्रस्तुतमभिधातं शक्यम्, तदन्तिममेकजातिकाशेषव्यक्तिविषयक इत्यपि मनोरथमात्रम्, तद्वचक्तीनां निर्भासा-भावात । संश्योऽपि तदनन्तरः संश्यत्वादेव न निश्चायकः सम्बन्धस्य । पश्चिमश्च निश्चयाकारत्वेऽपि परामर्शशून्यस्यैवेति प्रत्यक्षाभिख्ययापि तदुपस्थापिते प्रमेये क आश्वासः ? अलिङ्गजस्य हि विकल्पस्य पूर्वप्रवृत्तदर्शनव्यापारानुसारादेवार्थतथा-भावसम्भवो, न स्वातन्त्र्यात्, [4b] अतिप्रसङ्गात्, पूर्वप्रवृत्तानि च दर्शनानि सहचार- मात्रसाक्षीणि वातातपादिसहचारवत् कञ्चिद् विशेषमनाविशन्ति कथमस्य यथार्थतां समर्थयितुमीशते ? तथाभावेऽपि तान्येव तत्र प्रमाणम्, इदं तु स्मरणं प्रमाणत्वेन र्निाद्श्यत इति साधु । वातातपयोः पश्चात् सहचारविघटनास्ति विशेष इति न वाच्यम्, व्यभिचारादर्शनकालापेक्षयाभेदस्य विवक्षितत्वात्, अत्रापि अविघटननिश्चयानुप-पत्तेश्चोक्तवात्। यावदेव विह्नव्यापारात् पूर्वं धमानुदयो हृदयसंवासी, तावदेव हि सहचारान्तराद् भेदविमर्शः, तत एव तद्वचिभचारे धूम उपाधिरहितं सम्बन्धमित-क्रामेदिति शोभते। अन्यथा पूर्वं सहचारमात्रोपलब्धौ यथा धूममन्तरेणानलविलोकने अनलस्य धूमेन सम्बन्धे उपाधिकल्पनं सामान्येन, तथा धूमस्यापि वह्निमन्तरेण भावसंभावनायामुपाध्यन्तरकल्पनं भिवष्यति, अतः कस्य केनौपाधिकः स्वाभाविको

वा सम्बन्धः स्यात् ? न हि सुहृदोरेकव्यितरेकेणान्यदर्शनेऽव्यितरेकेणापि तहर्शनसंभावना न भवित । केवलं चैत्रमन्तरेणापि मैत्रस्य भावाविरोधाद् भूधरिववर-प्रिवष्टस्यापि न दर्शनयोग्यता विगलित, धूमस्य तु नियतं विना विह्नमुदय एव नास्तीति न संभावना, तावता च तदुत्पत्तिरेव शरणीकृता भवित । सा च न भूयोदर्शना-दित्युक्तमेव ।

अत एव गोगोत्वयोरिंप न स्वाभाविकः सम्बन्धोऽभिधातुं शक्यः, तदुत्पत्तिप्रतीतिविरहेऽन्यस्मात् सहचारिणो विशेषाभावात्। न च सहचारदर्शन-मप्यस्ति, प्रत्यक्षेणोभयभागानुरुलेखात्। तत् किमत्र स्वाभाविकौपाधिकवादप्रक्षेपेण विभागेन ? गमकत्वं च सामग्रधाः कारणत्वादेकं कारणमन्यापेक्षमेव जनकमित्यतियमः। कार्यं तु सामग्रीनियतत्वेन प्रत्येकं नियतमिति तदेव लिङ्कं न कारणमिति सिद्धम्। अथाग्नेरिन्धनसिधौ धूमदर्शनाद् विशेषोहेशैनैव सिद्ध उपाधिरिन्धनम्। धूमस्य पुनरिन्ना सम्बन्धे तदुपाधिर्भवन् दृश्य एव भवेत्, अनुपल्ध्यस्तु नास्तीत्युच्यते। तत् किमिन्धनमेव परमुपाधिर्येन दृश्यतानियमः सम्बन्धे हि विवक्ष्यते, अपेक्षणीय-मर्थान्तरं स्वभावविशेष एव चोपाधिरिभधेयः। न चार्थान्तरं दृश्यतानियतम्। तत्रश्च धूमस्यापि हुताशेन सह सम्बन्धे स्यादुपाधिः, न चोपलक्ष्यत इति कथमदर्शनान्नास्त्येव, यतः स्वाभाविकसम्बन्धिर्विः ?

अध यद्यपेक्षणीयमर्थान्तरं स्यात्, कथं धूम इत्येव पावकस्य सत्तानियम इति चेत्? निन्वदमेव विन्त्यते, कि धूमे सित अवश्यमिग्नः सम्भवी, न वेति? कदाचिद्यान्तरमुपाधिमपेक्ष्य धूमोऽपि स्यात्, नाग्निरिति किमत्र निष्टङ्ककारणम्? तस्मात् पावकपराधीनोदयो धूमः परिनिष्ठतः कथं तदभावेऽपि भावं स्वीकुर्यादित्येव साधु । असिद्धा [5a] चेयमुपाध्यनुपलव्धः । यथा हि दहनो नेन्धनेन विना धूमेन संबध्यते, तथा धूमोऽपि न तेन विनाऽग्नि। संबध्यत इति समानमुपाधित्व-मिन्धनस्योभयत्र । अथ सिद्धस्याग्नेरिन्धनसाहित्येन धूमलाभ इत्युपाधिव्यवस्या, असिद्धस्य तु धूमस्य तिन्नित्तात्मलाभतया तदव्यभिचारात् स्वाभाविकः स्थाप्यत इति चेत्? एवमपि सैव तदुत्पत्तिरायाता, सैव च स्वाभाविकः सम्बन्धः । न च यथोक-मानसादिग्राह्यः । न चोपाधिवृंश्यानुपलव्धिवाध्य इत्यौपाधिकशङ्कायां न विपक्षान्नि-वृत्तिर्धृमस्येति स्थितम् ।।

वाचस्पत्ये तु प्रवन्धेऽनेधूँमेन 'संबन्धे इत्धनमुपाधिवृंश्य उक्त एव । धूमस्य तु विद्वाना सम्बन्धे स्वाभाविकत्वमुपाधेरनुपलिक्धमात्रेण च वाधः । तत्र च किचिद् व्यभिचारस्यादशंनादिति हेतुः । तत्रेवमालोच्यते, किमयं हेतुश्पाध्यनुपलिक्धसाधकः, अय सैवास्य साधिकायं स्वाभाविकत्वस्य भूतानुपलिक्धेरदाढ्यंशङ्कय्योपाधेरेव वाधकः ? प्रथमे निश्पयोगः, न हि बुद्धेर्भावाभावौ हेत्वन्तरसाध्यौ, स्वसंवेद्यवेदनान्तरस्वभावन्त्वात् । नास्ति चोपाधेश्पलिक्धिरिति सिद्धेवानुपलिक्धः । एवं व्यभिचारादशंनेऽपि हेत्वनुपयोगो वाच्यः । व्यवहारसाधनमुपयोग इति चेत्—न, विमतेरभावात्, अप्रतीतिमात्रस्य सिद्धत्वात् । तृतीयोऽपि न युक्तः । एकस्या वृश्यविशेषणरिहताया निषेधसाधनाशकौ द्वितीयस्याः कीवृशी शक्तिः ? व्यभिचारो वृश्य एव विवक्षित इति चेत् ? तर्हि न सर्वत्र सर्वदा वा । ततिश्च [न] किचिद् व्यभिचार इत्यतः स्वाभाविकत्वमयुक्तम् । किचित् तु न वृष्टो व्यभिचार इत्येवं तत्कल्पनमनलस्यापि धूमेन प्रसज्येत । चेत्रमैत्रादीनां वा परस्परम् । सित चैवं स्वाभाविकतस्वन्धेऽप्यनाश्वास इत्यायातम् ।

तस्मात् सर्वत्रैवाव्यभिचारः पर्येषणीयः । ततोऽनुमानविषयेऽपि यावस्न साध्यं प्रत्यक्षेणोपस्थापयित्, तावन्नाव्यभिचारं प्रतीयादिति कृतमनुमानेन । किं च तदुःवित्त-वादेष्यंया घूमस्यानेकान्तपरिहाराय स्वाभाविकवाद आश्रितः, अनेकान्तश्च व्यभिचारा-शङ्क्षया । ततः स्वाभाविकत्वादव्यभिचारः सर्वत्र । सर्वत्राव्यभिचाराच्च स्वाभाविकत्वादव्यभिचारः सर्वत्र । सर्वत्राव्यभिचाराच्च स्वाभाविकत्व्यमिचारायाच्यभिचारात्रतितरेत सर्वत्रा-व्यभिचारप्रतीतिः, तस्य नायं प्रसङ्गः, भूयोदर्शनापेक्षायामेव तदवतारस्य न्यायप्राप्तन्वात् । यथा ह्येकदा दर्शने शङ्कायामन्यापेक्षा, तथान्यदापि शङ्कापेक्षा । परस्पराष्ट्रष्ट एव सर्वत्र दर्शनाक्षेपः । यदि तु तत्रापि वारसंख्यानियमं दर्शयेत्, यथास्माकम्—

प्रागदृष्टी कमात् पश्यन् वेत्ति हेतुफलस्थितिम् । [5b] दृष्टी वा क्रमशोऽपश्यन्तन्यथात्वेन च स्थितिः ॥

इति प्रत्यक्षानुपलम्भयोविष्त्रयिनयमोऽवयवे, समुदाये त्वेकवारस्य, तदा तावतैव सुस्थो भवेत् । भूय इति त्वपिरिनिष्ठितसंख्यः कियता निर्वृत्तिमासादयेत् लक्ष्यानुसारी ? तदशक्यत्वे च न किवदनुमानमयं कुर्योदिति लक्षणशास्त्रमनर्थंकम् । स्मरणे तु चित्तपाटवाधानाय कियदिष दर्शनं प्रवत्स्यिति । न तत्र पिरमाणनियममन्तरेण किञ्चित् क्षीयते, बीजेऽङ्कुरजननाय कालपिरमाणनियमवत् । एवमभिजातमणितत्त्वस्फुटी-भावेऽपि न दर्शनानां पिरमाणनियमः । सुक्ष्मरूपमेदोद्भेदमात्रस्य विवक्षितत्वात्,

प्रभास्वरादिवावरकप्रविष्टस्य । यमलकवद् वा । धूमादौ तु न रूपस्य भेदो विविद्यातः, किं तु स्वरूपस्य । यथा हि नीलेतररूपयोः प्राक् पटीयसोऽपि कोटिरिप दर्शनानि न भेदावधारणपट्टिन, तथा व्यभिचारदर्शनात् प्राक् व्यभिचाराव्यभिचारवतोरर्थान्तरे सिन्निधीयमानयोनं किञ्चिद् रूपभेदावधारणम् । धूमे तु न रूपाद्विधेषोल्लेखि हृदयमपि तु पावकाधीनसंभवतयेत्युकस् । अत एव च सक्त्रप्रवृत्तप्रत्यक्षानुपलम्भाभ्यां निवृंतिः । रूपपोक्षया तु धूमेऽपि यादृगेव दर्शनमाद्यं तादृगेव कोटितममपि न मणिवद्विद्योषभाक् । तादृगेव दर्शने यदि व्यभिचारराङ्कारहितः प्रतिपत्ता, तदा न द्वितीयस्यापि दर्शनस्य अपेक्षा । शङ्कमानस्तु शतेनापि दर्शनेरप्रत्यय एवेति भूय इति भवदीयमन्त्राक्षर-जापिनः का गतिः ? अतश्च धतधाप्यव्यभिचारदर्शी पुरस्तात् सन्देहवानेव ।

यत् त्वनुपलभ्यमानस्यापि कल्पनानुपपत्तीरिति सूप्तेनेव विलिपतम्, तद् बालस्याप्यसाम्प्रतम् । अनुपलभ्यमानस्येव हि कल्पना भवति प्रकृतीश्वरादिवत् । कल्पितं तु किञ्चित् प्रमाणमन्वेति किञ्चिन्नेति विशेषः । न हि दृश्यमानो घटः किल्पित उच्यते । तस्मादनुपलभ्यमानेष्वेव कल्पनाव्यवहारः, केवलं कचिदाप्तवचनादिना बाधकादर्शना [द्] दढः सत्तावसायः, विमर्शकस्य तु पाक्षिकः । ततो धुमस्यापि यदि व्यभिचारो दृष्टो, दृष्ट एव । कस्तत्र संशयः ? यदा त न दृष्टस्तदा सत्तेकांशावसायो मा भूत् प्रामाणिकाधिकारात्, पाक्षिकस्तु सत्तोल्लेखः कथं वार्यः ? अथैवमभिप्रायः, न तत्रैवानुपलिब्धिवबिक्षता, कि त्वन्यत्रापि यन्नोपलभ्यं तस्य न शङ्केति चेत् ? नन्विग्न-व्यभिचारश्चामीकरादौ दृष्ट एवेत्यस्तु सन्तोषः। अथ धूमे न दृष्टः, तत् किं स्थाणौ पुरुषत्वं दष्टं येन स्थाणौ शङ्क्यते ? ऊर्ध्वतालिङ्गिते दृष्टीमिति चेत् ? इहापि भूयः सहचारिणि दृष्ट एवान्यत्र । अत एव न चाद्च्यमानोऽपीत्यादि विष्ठतम् । यत्रैव तु यत् संशय्यते, तत्रैव तस्य दर्शनमपेक्ष्यत इत्यलौकिकम् । अतो धूमजातावदृश्यमानोऽपि व्यभिचार उपाधिर्वा दर्शनायोग्यतया निषेद्धमशक्यः। स [6a] इदानीं संशयः स्वा-भाविकत्वसंशयस्वभावः स्वाभाविकत्वनिश्चयं तावदवश्यं प्रतिबध्नाति । स्वाभाविक-संबन्धबलेन च धूमो गमकः कथं तदनिश्चये गमकत्वेन गृह्येत ? न हि धर्मिणि सत्त्वेन हेतुर्गमकः सत्त्वसन्देहेऽपि गमको भवित्मर्हति। यश्च यत्सन्देहे प्रवतंते स तदसम्भवेऽपि प्रवर्तत एवेति स्वाभाविकसंबन्धं विध्यापि धूमस्येवान्यस्यापि गमकत्वप्रसङ्गः। तस्मान्निश्चयप्रतिबन्धः स्वाभाविकत्वप्रतिबन्ध एवार्थतः, निश्चय-मन्तरेण गमकाङ्गस्य स्वयमिकञ्चित्करत्वात् । तस्मान्निरग्नौ धूमस्य,

## अवश्यं शङ्क्षया भाव्यं नियामकमपश्यताम्

[प्र. वा., ३. ३२४]

इति दुलंङ्घधमेतत्तदुत्पत्त्यनाश्रयणे। न चैवं प्रामाणिकलोकमर्यादातिक्रमोपालम्भः। न हि प्रमाणगोचरे कश्चिद्विश्वयमाचष्टे, प्रमाणाभावे वा निश्चयम्, यथा भवानुपार्थवाँवक-प्रमाणाभावेऽप्यभाविनश्चयम्। अत एव न संशयिषशाचस्य सर्वत्रावकाशः प्रमाणाभाव एवानुमतत्वात्। प्रमाणविषयेऽपि किञ्चिद्वचकुं शक्यत इति चेत् ? यदि मुखमस्तीति वक्तव्यमुच्यताम्। केवलं यदि स्वीकृतप्रमाणधर्मों विक्त तदा सुदानमृत्तरम्। अथेतरः, तदेतरेणैव वक्तव्यम्, नास्माकमवसरः। स्वीकृतप्रमाणस्य हि निश्चयफलत्वात् प्रमाणस्याविप्रतिपन्नप्रमाणविषये निश्चयस्वीकारनान्तरीयक एव तत्स्वीकारः कथं सर्वत्र शङ्कापिशाची लब्ध्यवकाशा भवेत् ? केवलं त्वत्रणीतलक्षणं न प्रमाणमिति बूहि। तच्च विचार्यमाणमेव वतंते। अथादृश्यमानोऽप्युगाधिधूमे शङ्कावत इति प्रामाणिकलोकयात्रातिकम इति चेत्—न, प्रामाणिकरेवायोग्यानुष्वव्यविधाधिकारप्रतियेथात्। अन्ययेश्वरस्वगंसाधनादेवंत्तो जलाञ्जलिः। अनुमानागमप्रमाणसिद्धनियं दोष इति चेत्—न, पूर्वमनुपल्य्या वाधितेऽनुमानादेः साधकस्याप्रवृत्तेः सर्वजसिद्धौ प्रसाधितत्वात्।

तस्मात् पूर्वापरपरामशंविवेकफलमेतदनुपलिव्यमात्रं निश्चयसाधनिति । ततः प्रमाणविषये संशयानवकाशान्नायं किन्दित्रवर्तेतेत्यसंबद्धम् । न च शङ्कृत्येव न प्रवृत्तः, अर्थसंशयेन प्रवृत्तेरित्वार्यंत्वात्, हिनग्धान्नपानवत् । एतत् त्वनयंकसंशयेनोदाहरतोऽर्थानर्थंसंशयेविषयोऽप्यज्ञात इति किमतः परं वाच्यम् ? न चैतत् प्रकृतस्, प्रमाणवृत्तौ संशयोऽस्तु न वेत्यस्य प्रकृतत्वात्, तत्र चोकमेव । अयेदमाकृतमनेकधा धूमस्य वामन्यव्यभिचारदर्शनात् कदाचित् तदन्तरेण धूमो भवेदितोयमनर्थंशङ्का । सा च निवृत्यङ्गमिति तामवधूय स्वाभाविकसम्बन्धवोध एव विधोयतामित्ययंः । यथान्नपाने मरणशङ्कां निरस्य प्रवृत्तिरेवेति । यद्येवमर्थंसंशयोऽपि प्रवृत्त्यङ्गमिति युक्तम् । भूयः साहित्यदर्शनादव्यभिचार एव [6b] हि प्रायिकः, अन्नपाने जीवनवत् । अयेदृश्चमनर्थंसंशयमेव बूम इति चेत् ? स तर्हि प्रवर्तेक एव । तत् कथं नायं कचित् प्रवर्तेत इत्युच्यते ? कथं वानर्थंकसंशयोऽपि निवृत्यङ्गम् ? एतच्च कदाचिद् व्यभिचारेऽपि समानम्, कादाचित्कादानमानवयाचनविदिति साध्वी धूमस्य स्वाभाविकसम्बन्ध-सिद्धः । यथादृष्टाङ्कृतं च प्रागेव प्रतिपादितम् । अत्यव्व विशेषेत्यादि सिद्धसाधनम् ।

तदुक्तमित्यादिना त्वातुरमादाय दहनप्रवेश एषः। तथा हि,

### बाधाज्ञाने त्वनुत्पन्ने नाशङ्का निष्प्रमाणिका . [तुल० ऋो. वा., २. ६०]

इति । यद्युल्लिख्यमानस्यार्थस्य वाधज्ञानमुत्पन्नं साधकं वा प्रमाणम्, तदा शङ्कायाः कावकाशः, तस्याः संशयरूपत्वात्, साधकबाधकस्य वैकान्तावसायसाधनत्वात् ? अथेन्द्रियेषु तिमिरादिबाधज्ञानानुत्पत्तिविबक्षिता, तदप्रस्तुतम् । न हि धूमादौ स्वरूपस्या-सिद्धिराशङ्किता, कि तु व्याप्तेरिति ।

को वाऽर्थों निष्प्रमाणिका इति यदि साधकप्रमाणिवरह इष्टः, तत् कि राङ्कायाः ? यद वा शङ्क्योल्लिख्यमानस्यार्थस्य, तस्यापि तत्रैवान्यत्र वा ? अन्यत्रापि सजातीये, अन्यमात्रे वा ? प्रथमपक्षस्तावन्न प्रस्तावानुरूपः । भवतु वा, तथापि तदन्यज्ञाने साधनमेकार्धसमवेतं मानसमर्थापत्तिः स्वसंवेदनं वा, तन्न क्षीणमस्याः। शङ्कितस्य प्रस्तुते साधकप्रमाणाभावस्तु राङ्कासाधक एवेत्युक्तम् । अन्यत्र सजातीयेन प्रमाणा-भावस्य त्वयमर्थः यद् धूमे वह्नचनायत्तत्वं शङ्कचते, तत् तज्जातीये प्रमाणेन नावगतम्, तत्र व्यक्त्यपेक्षया तज्जातोयत्वम्, जात्यपेक्षया वा? व्यक्त्यपेक्षया तावद् धूमान्तरमेव तज्जातीयम्। यदि च तत्र चित्रभानुनानायत्तिः प्रमिता, तदा व्यभिचारादेव व्याप्तिबहिष्कृतो धूमः साधारणानैकान्तो जात इति किमत्र सन्दिग्ध-विपक्षव्यावृत्तिकत्वार्थं शङ्कावतारणेन ? अप्रमितायामपि वह्नचनायत्तावव्यभिचारादेव कि शङ्कयेति चेत् ? अदर्शनमात्रेण व्यभिचारस्याभावासिद्धेः, योग्यानुपलब्धेरेवाभाव-साधनेऽधिकारात्। ततो बहलं सहचारमात्रे व्यभिचारी नाव्यभिचारी निश्चित इति शङ्कावकाशः। जात्यपेक्षया तु धूमजातेरन्यैव जातिः कयाचिद् द्रव्यादिप्रत्यासत्त्या सजातीया, ततोऽभिमतपक्षोपनिपाते जलादौ व्यभिचारदर्श[न]मुक्तमेव। युक्तश्चायमेव पक्षः। धमे व्याप्तिचिन्तायां देशकालान्तरिवप्रकृष्टं धूममेकीकृत्यैव निर्णयप्रक्रमात् जात्यन्तर एव शङ्क्यमानदर्शनमनुरूपम्, तावतापि स्मृतेरनुभवपूर्वत्वाप्रच्युतेरिति। प्रथमपक्षादन्यत्रावाचकं चेदमक्षरं तत्र चानुपपुक्तमिति यत्किञ्चिदेतत्।

अजातबाधकोत्प्रेक्षिणः संशयात्मत्वमपि बालविलिपितमेव। बाधोत्प्रेक्षणं हि निश्चयात्मतया संशयविरुद्धमित्युक्तम्, न ह्यनिश्चयफलं बाधकं वा। ततो यत्र तदभावः, [7a] तत्र नः संशय इति कथं सर्वव्यवहारेषु तदात्मकत्वम्? अथ नोषर्वुधाधीनत्वस्य धूमे बाधकमुत्प्रेक्षते य इति विविक्षतम्, किं तु बह्लचप्रितिबद्धत्वसंशय एव व्याप्तिनिश्चयस्य विरोधाद् बाधक उक्त इत्येवं नेयम् । तथाप्युत्प्रेक्षेतिति विरुद्धम् । विकल्पनं ह्यत्प्रेक्षार्थः, न च संशयस्यैव विकल्पात्मनो विकल्पनं नाम प्रस्तुतम् । जननं तु युक्तम् । तदाप्यजातविशेषणमपार्थकम्, जातस्योत्पादनार्थासङ्गतेः । अथाजातमभूतमसत्यमपि शङ्कष्यमानमनन्यधीनतादिकं प्रमेयं स्वविरुद्धवाधकमुत्प्रेक्षेते स्वकल्पनामात्रेणोद्भावयेदित्यथः, तदापि तदसत्यत्वं केनचित् प्रमाणेन प्रसाध्य यद्येवं व्यात्, सर्वं शोभेत । न चाक्रोशादन्यदस्ति साधनमस्य साहसिकस्य । यदि च यथाप्रसिद्धातिरिक्तमभ्यूह्त एवाक्रोशपात्रत्वम्, तदा दर्शनादर्शनमात्रप्रसिद्धे व्याप्तिवादे विपक्षवृत्तिशङ्कामपाकर्तुं स्वाभाविकसम्बन्धादिकमभ्यूह्मानस्यापि किं न तत्त्वम् ? तस्यापि वा सम्बन्धस्य मानसग्राह्यत्ववाधकमिन्द्रियग्राह्यत्वं वदतः, सर्वज्ञवाधकानि वा ज्ञेयत्वादीनि । यथा प्रसिद्धोवंस्यादिशब्दार्थवाधकं वा पा[?]श्याद्यथं बुवतः, किं वा भूयो बौद्धीयशङ्कासिव्यातशातनमीवृशमाक्रोशसाधनमनन्ययक्यमूहितवतोऽस्यैव प्रथमं क्षयगमनमुचितम् ।

संशयोत्यापकस्य तिदृष्टिमिति चेत् ? नतु संशयस्यापि पूर्वमजातस्येवोत्थापनात् अष्टः, ततः साधकवाधकोपनीतिनिश्चयस्याप्यजातस्योत्थापनात् किं न दुष्टः ? प्रमाणा-वळातिश्चयो दुर्ळञ्ज्ञ्च इति चेत् ? तदभावे तिह्न संशयोऽपि दुर्ळञ्ज्ञ्च इत्यळमितिवसा-रिण्या कथया । ततः पूर्वापरपरामर्शेन प्रमाणविषयादन्यत्र संशयोद्भावनं कथं मोहादित्य-नुन्मत्तो भाषते ? प्रमाणप्रतिबद्धो हि निश्चयो यदि तदभावेऽपि भवेत् किमर्थं यत्नेन प्रमाणान्वेषणं प्रेक्षस्य, तद्विप्रतिपत्तिनिराकरणाय वा श्रमः शास्त्रकाराणाम् ? तस्मात् प्रमाणापाये नियतमायातः संशयः कथमिनिष्टमात्रेण निराकर्तुं शक्यः ? यद्यप्येवं तथापि गत्यन्तरिवरहात् संग्यवहारे प्रायः सहचारदर्शनात्, अदर्शनाच्च सक्रदिप व्यभिचारस्य, विकल्पोल्लेखितमपरिपुष्टसंश[य]मसन्तिमव कृत्वा निश्चय एव व्यवहर्तव्यो न संशयः ।

अत्रोच्यते । तत्वतः कार्यकारणभावः प्रमाणसिद्धोऽस्ति न वा ? संश्च नियत-विषयोऽन्यया वा ? नेति पक्षे सर्वमयत्नशीणम्, साधनदूषणयोरप्यनवकाशादिति विभक्तं क्षणभञ्जे । सन्नपि यद्यनियतविषयः, तदापि सन्नेवेति विस्तृतं शास्त्रे । न च स्वर्गाद्याचिनो वेदेश्वराद्यनुवर्तनं नियमेन वाच्यम्, ब्रह्मवधादेरपि तल्लाभप्रसङ्गात् । ततोऽस्ति चासौ नियतविषयश्च यथोक्तप्रत्यक्षानुपलम्भसाधनश्चेत्यवश्याभ्युपगन्तव्ये आयाते निश्चयस्य सिद्धत्वाद् गत्यन्तराभावोऽसिद्धः, [7b] तमन्तरेण स्वाभाविक-सम्बन्धसिद्धेरप्यनाश्रयत्वात् । यत्तु यत्नेनान्विष्यन्त इत्यादि, तन्नापि व्यभिचारान्वे-षणमेवोपाष्यन्वेषणं विद्यः । व्यभिचारमन्तरेणोपाधिव्यवस्थाया अशक्यत्वात् । ततो यावद् धूमदर्शनस्, तावद् व्यभिचारशङ्क्रयोपमृद्य निरूपणापर्यवसाने गतमनुमानेनेत्युक्त-प्रायम् । अन्यथा यत्नेनान्विष्यमाणा इत्यस्य कोऽर्थः ? कतिपयवाराव्यभिचारगोचरीकरणे हि परत्र कीदृशी निवृतिः ?

यदिप स्वादेतिदिति विलातं तदिप निःसारम् । प्रमाणिसद्वे हि रूपे स्वभावाव-लम्बनम् । न तु स्वभाववादबलेनैव वस्तुरूपव्यवस्था । तद् यदि नियतिविषयान्वय-व्यतिरेकग्राहकप्रत्यक्षानुपलम्भप्रमाणिसद्वे हेतुफलभावे स्वभाववादः, तत् किमायातं स्वाभाविकसम्बन्धे ? यत्र तदुत्पत्तिप्रतीतिसामग्रीं हृदयेन दूरीकृत्यान्यतः सहचिरत-द्वयाविशेषप्रतीतौ प्रतीत्युपाय एव दवीयान्, तत्सामग्रधपेक्षणे च तदुत्पत्तिरेव सा । किमाहोपुरुषिकया नामान्तरकरणेन ? अत्रान्तरे भूयोदर्शनजनितसंस्कारसहायेन्द्रियेण ग्रहणपर्यन्तं पूर्वदूषणेनैव निरस्तम् ।

यच्चायं संशयस्य विशेषदर्शनापेक्षया.

सामान्यदर्शनाद्विशेषादर्शनाद्विशेषस्मृतेश्च संशयः । [वै. सू. २, २, १७.]

इति लक्षणक्षिति संशयमिनिच्छन् उत्कल्यित्, तत्र कि लक्षणक्षितिभयात् प्रमाणाविषये द्वचाकारबुद्धचेव न भाव्यम्, उति्वत् द्वचाकारत्वेऽि नासौ संशय इत्यिभमतम्, अथ तत्त्वतः संशयो भवतु मा वा वयं तु संशयत्वेन व्यवहरामोऽस्मल्लक्षणक्षयादिति पक्षाः। प्रथमस्तावदसम्भवी, विकल्पोल्लेखितस्य रूपस्य साधकवाधकयोरेकान्तसाधनयोरभावे श्वः प्रियागमनवार्तादिवत् कि सत्यमेतन्न वेत्युभयाङ्गोल्लेखिविकल्पजन्मनो राजाञ्चयापि निषेद्धमशक्तेः। शव्यन्ते हि कायवाग्व्यवहारा अन्यादृश्वेऽिप नेतिसं बलादेव भयादिनान्यथा कर्तुम्, न तु चित्तविवर्तः प्रमाणाप्रमागद्वारायातः। एतत् तु स्यात् । भूयसैकभागस्योपलम्भात् परिपुष्ट इव सोऽङ्गः परिस्फुरित, एकान्ताशकेस्त्वन्योभागः क्षीण इव, तावृक्सामग्रीविरहे पुन्तस्थयोऽिप साधारणः। यथा तत्र वेश्मिकाकः किमस्ति नास्ति वेति द्वचाकारतािप कािप नािपति। स एव संशयार्थं इति द्वितीयोऽप्ययुक्तः। अन्यथानिश्चयाकाराभ्यां भ्रान्तिसम्यग्नानाभ्यां भिद्यमानो

यदि न संशयस्तत् किं तुरीयो राशिरेषः, ततस्तमगृह्धतो लक्षणस्यैवायमस्तु दोषः, न लक्ष्यमन्यथाकर्तुं शक्यम् । अत एवान्तिमोऽपि नोपयोगी । उभयभागावलम्ब संवेदनं चेदेकान्तिक्रयामपेक्षमाणं सिद्धम्, तावतैव स्वाभाविकसम्बन्धासिद्धेः किमत्रभवतः सन्देहृत्यवहारापेक्षया इत्यलं बालवादितया ।

मानसदूषणे तु सिद्धसाधनमेवास्तु किमत्रापि परिश्रमेण ? स्वभावप्रतिबन्धे तू गमकत्वं [8a] सिद्धसाधनमेव । स तु तदुत्पत्तिलक्षण एवेति स्थापितम् । एवं च भयोदर्शनसामर्थ्यकदर्थनात् तत्सहायानि मानान्तराणि प्रत्यक्षविषयस्वभावप्रति-बन्धसिद्धये बन्ध्यानि बोद्धव्यानि । विपर्ययबाधकमेव तू प्रमाणमनुमानमन्नेयम्, तदभावे विपक्षवृत्तिनिषेधस्याशक्यत्वात्, तत्पुत्रताया इव श्यामत्वे। यत् पूनरत्र अन्नपानपरिणतिभेदस्योपाधेर्भावात् स्वाभाविकसम्बन्धवैधुर्यमुत्तरम्, तन्न युक्तम्, आहारपरिणतिभेदस्योपाधित्वनिश्चयाभावात् । यथा हि दहनमात्रादिनन्धनान्न घूम इति धमेन वह्ने: सम्बन्धि इन्धनमुपाधिरुच्यते, तथा यदि मैत्रजनितस्यापि कस्यचिद विवक्षिताहारपरिणामविरहेण श्यामतोपालप्स्यते स उपाधिनिरचेष्यत, तदा किमुपाधि-वादेन, व्यभिचारादेव न मैत्रपृत्रत्वं गमकमितीयतैव पर्याप्तत्वात् ? न चैवं शक्यम । तत् कथमसावुपाधिनिश्चितः ? किश्विनमैत्रस्यैव जन्मान्तरप्रणिधानात् सप्ताष्टापि दश्यमानाः श्यामतनवः सुनवो न जाताः किमत्र प्रमाणम् ? तद्वत् तर्हि मातूरपि सतानामपि वा प्रणिधानमाशङ्क्येत । तत्पुण्यप्रणिधानयोरदढत्वे चाह।रभेदस्यापि शक्तिः संभाव्यते । तत्र किप्रयुक्तमेषां श्यामत्विमिति शङ्कौव उपाधिशंकानुमानमनव-काशयति । किं तिन्नश्चयेन ? पर्यवसितिमदानीमन्तिमेन श्यामतासाधनेन । यदिपक्ष-निवृत्तं पक्षसपक्षविश्रान्तमबाधितविषयमप्रतिहेतुम्, तत्पुत्रताहेतुमहेतुकर्तुमुदरं मृदित्वा संशयपिशाचमृत्थापयता कथं न भीतं भवता? तस्मात् तत्पृत्रतायाः श्यामत्वे प्रतिबन्धसाधकप्रमाणाभावाद्श्यामतायामदर्शनमात्रेणासम्भवानुपपत्ते रहेतुत्वमित्येव साध्, किमन्तर्गड्नोपाधिवादेन ?

सन्दिग्धविपक्षव्यावृत्तिकत्वं च हेतुदूषणं तात्विकमेवाभ्युपगन्तव्यम्, न ह्यान्यथा सर्वाङ्गसुन्दरस्यास्य हेतुत्वापसारः शक्यः। अपि चैवमनभ्युपगमे व जे छोहलेख्यत्वसाधनाय प्राधितस्य पाधिवत्वहेतोः कमुपाधिमीक्षमाणो नानुमानमनुमन्यते भवान् ? अथ प्रशिथिलावयवेषु काष्टादिष्वयःकोटिमज्जनं दृष्टं दृढं च वष्यमिति स एवोपाधिरिति चैन्नैवम्। न खलु धनावयवत्वेन शतकोटिस्फटिकयोविशेषमुपलभामहे, यतस्तरिणमणावप्रतिहन्यमानमयः पवौ प्रतिहन्येतेति स्यात्।

स्यादेतत् । वच्चे व्यापार्यमाणमयः प्रतिहन्यमानमुपल्रब्धं तावत् । नतु यस्य साध्यविपर्यवाधकं साधकं वा प्रवृत्तम्, न तं प्रत्यनुमानप्रसञ्जनमारव्धम् । यस्य तु शतिश्वरपक्षीकरणमात्रं वर्तते, तेन कथमनुमानमुपाधेरबोधात् स्वाभाविकसम्बन्धान्वधारणेऽपि परिहार्यमित्युक्तप्रायम् । अथ पार्थिवे उपाध्यन्तरानवधारणेऽपि स्वागतः कश्चिद् विशेषो भविष्यत्युपाधिर्यतो न लोहलेख्यत्वमिति चेत् ? अत्र तर्तिह् [8b] लब्धावकाशा शङ्कापिशाची धूममप्यनुधावेत्, धूमस्यापि स्वागतः कश्चिद् विशेषो भविष्यति, येनार्गिन विना भविष्यति । ननु यत्नेनानुसरन्तो नोपलभामहे धूमे स्वगतविशेषलक्षणमुवाधिम् । वच्चे तु पार्थिवेऽवगच्छामो लोहब्यापारणात् ।

तत् तर्हि लोहव्यापारणं प्रवृत्तेऽनुमाने प्रयोजनेन, उत यद्च्छ्या, आहोस्वित् जिज्ञासया ? आद्यपक्षे महतो प्रयोजनिसिद्धरनुमानादित्यनुमानान्तरमपीवृशमेव भवतः । यद्घ्छ्या तु न तावान् श्रमः, यावता लेख्यनिश्चयः । भवतु वा तस्याननुमानम्, अन्यस्य कथम् ? जिज्ञासा तु निरवकाशेव । तथा हि मृत्काष्टपाषाणन्तिक्षणभेदेषु पार्थिवेषु कोटिशोऽयःकोटिमज्जनदर्शिनो व्यभिचारस्याप्यदर्शनात् स्वाभाविकसम्बन्धिनश्चयाललेख्यतानुमानेन निरस्तव्यभिचारसंशयस्य क तत्पूर्वकिज्ञासा-वकाशः ? अन्यथा सौधशिखरात् पर्वतिनतम्बसंवाहितं धूममप्युपलभ्य भूयोदर्शनेन स्वाभाविकसम्बन्धवोधवतस्तत्रापि जिज्ञासेव स्यात्, नानुमानम् । ततः सर्वयानुमानापसार एव । कतिपयवारसंवादे चान्यदा जाते स्वाभाविकसम्बन्धनिश्चयात् कालान्तरे धूमादनुमानमन्वेति न यावज्ञीवं संवादे पार्थिवतादिवदिति श्लाघनीयप्रज्ञः ।

अथ पाधिवत्वेऽपि काठिन्यतारतम्यदर्शनात् किचिल्लेख्यतानिवृत्तिरपि संभाव्यत इति भूयस्यपि संवादे पाधिवत्वाद्यननुमानम्, धूमे तु नाग्निनिरपेक्षतातारतम्योपलम्भ इति चेत्? नन्विग्नरपेक्षतेत्यगिनिविच्छेद एव वक्तव्यः। न च यत्रात्यन्तिकिविच्छेदो भावी तत्रावश्यं प्राग्विच्छेदतारतम्यदर्शनं निगडपुरुषवत्। अन्ते तु कतिपयक्षणे धूमेऽपि भविष्यति, केवलं न पुरुषिनगडवत् पृथिवसद्धयोधूमानलयोः संयोगमात्रम्, कि तु धूमस्य धूमध्वजादेव जन्मेति नान्तेऽपि विच्छेदशङ्का। ताविद्वशेषास्पर्शे तु शङ्क्षेव। तस्माद् विद्विच्छेदिनः स्वरूपस्य धूमे पाधिवे वा लोहलेख्यताया आहत्या-दर्शनमात्रं भूयो विपर्ययदर्शनं च साधारणिमित नैकनियता स्वामाविकसंबन्धसिद्धिः, साध्ये नौपाधिकव्यवस्था चैति समानमनुमानमननुमानं वा।

यदा तु धूमे तदुत्पत्तिरेव व्याप्तिसाधनी, भेदाभावात्, न तु पार्थिवे लोहलेख्यत्वेन, नापि तादातम्यम्, स एव लोहलेख्यत्वमेवात्मा अस्येत्यसिद्धेः । विपर्ययवाधकस्यानुमानस्य दर्शयितुमशक्यत्वात्, कृतकत्ववत् । प्रत्यक्षस्य च जातिविशेषाधिकारेणैव प्रवृत्तेः, यावतीषु पार्थिवजातिषु लोहलेख्यत्वमुपल्रब्धम्, तत्रैव व्याप्तिसिद्धिनीन्यत्र । तदा धूमकृतकत्वादिर्हेतुः, पार्थिवतत्पुत्रत्वादिस्तु सिन्दिधिविश्वाव्यावृत्तिको हेत्वाभासः । एवं तच्छाखाप्रभवत्वादि, प्रथमप्रसवोद्विक्तवातातपस्पर्शाद्ययावृत्तिको हेत्वाभासः । एवं तच्छाखाप्रभवत्याद्विक्तात्वा । तदेवं कस्यचिद्यर्थान्तरेण व्याप्तिप्रक्रमे यदि भूयोदर्शनमुपायः, तदा विपक्षादनीक्षामात्रेण निवृत्यसिद्धेः, तादृशां व्यभिचारदर्शनाच्च सिन्दिधविपक्षव्यावृत्तिकत्या नैकान्तिकेन साध्यसाधनं धूमादिः । स्वाभाविकादिवादेन तु हृदयलेपनमशुचिनेव परिहार्यम् । डिण्डिकरागमात्रादापाततः परस्वीकरणमात्रोपयोगिनोऽतिरिक्तस्यार्थस्य प्रतिपादनादिति प्रतिपादितम् ।

तस्माद् भेदे तदुत्पत्तिप्रतीतिरेव व्याप्तिप्रतीतिः । सा च प्रत्यक्षानुपलम्भाभ्याम् । भवतु भेदे तदुत्पत्तिप्रतीतिरेव व्याप्तिप्रतीतिः, न तु प्रत्यक्षानुपलम्भाभ्याम्, वर्तमानक्षणग्रहणिनयमात् प्रत्यक्षस्य, अनुपलम्भस्य च तत्स्वभावत्वात् । यच्चाध्य-वसायापेक्षयाशेषसजातीयविशेषत्वमाख्यातमक्षथियः, तत्राप्यध्यवसायो नामानन्तरो विकल्प एव । ततस्तद्वशेन प्रत्यक्षं सर्वविषयमिति याचितकमण्डनमेतत् । तद्वरमग्नेधूम इति सकलोभयव्यक्तिलक्षणसामान्यद्वयालम्बनो विकल्प एव तद्भावग्राहकः स्वीक्रियताम्, प्रमाणान्तरं प्रत्यक्षान्तरं वा, अनिधगताधिगमादष्यक्षव्यापारकाले भावाच्चेति चेत् ? तद्य्यसारम्, विकल्पेऽपि हि सर्वविषयत्वमध्यवसायसरणमेव, स्वलक्षणस्पूर्तरभावात् । एकव्यावृत्तच्छायानुकारमात्रेण स्वाकारस्येव प्रतिभासनात् । तत् कीदृशोऽस्य विशेषः प्रत्यक्षात् ? केवलं स्वानुष्टपानुव्यवसायाद्यत्तरप्रवन्धापेक्षया विकल्पे विषयाध्यवसाय-व्यवस्था । प्रत्यक्षे तु नमपि विकल्पमादायेति भेदः । समस्तवस्तुस्पर्शस्तु नैकत्रापि । न चान्योऽस्ति ग्राहकप्रकार इति चर्चितम् ।

तस्मात् संव्यवहारे सिद्धमध्यवसायेनापि विषयव्यवस्थानमपरिहायंमनु-

भविकल्पयोश्च साधारणमिति प्रत्यक्षविषयीकृते हेतुफलभावे मानसव्यवहारस्वभावोऽपि विकल्पः स्मृतिरेव, न प्रमाणम् । उचिता चैकदेशद्वारेणापि समुदायस्पर्शादशेषसजातीयग्रहणव्यवस्थाध्यक्षस्य, न विकल्पस्य प्रकृत्या बहिरथंस्य । तस्मात् प्रत्यक्षानुपलम्भसंभवेव हेतुफलभावस्वभावव्याप्तिसिद्धिरिति स्थितम् ॥

।। व्याप्तिचर्चा नाम प्रकरणं समाप्तम् ।।।। कृतिरियं महापण्डितज्ञानश्रीमित्रपादानाम् ।।



## ।। भेदाभेदपरीक्षा ॥

[1b] ।। नमो बुद्धाय ।।

प्रत्येकपक्षोपनिपातिदूषणपरिजिहीर्षया कैश्चिदाश्चियमाणो भेदाभेदपक्षः परी-क्ष्यते । तत्र किमयमुभयसमुञ्चयस्वभावः, तदभावरूपो वा ? अभावोऽपि प्रसज्य-मात्रम्, पर्युदासवृत्त्या वा भावान्तरम् ? तदिष प्रक्वतप्रत्यनीकं तृतीयं रूपम्, उत-अप्रकृतमेव किश्चित् ?

तत्र प्रथमपक्षे यावेव भेदाभेदौ पृथग्दोषजालकविल्तौ, तावेवामू एकवस्तु-वर्तिनाविष्येते, तदान्यावेव वा ? तत्त्वे तद्दूषणस्यावश्यमनुवृत्तेविफलोऽभ्युपगमः । अन्यद्वेऽपि तद्दूषणवद् गुणस्याप्यननुवृत्तेः । अपि नाम भेदपक्षभावि पृथवप्रतीतिप्रसङ्ग्र-दूषणमभेदमुपगच्छन् परिहरिष्यामीति भेदेऽप्यभेदस्वीकारस्तत्र भवतः । यदि च स एवाभेदः पृथगुपलिष्धवाधनोऽधुनाप्युपनीतः, स्यादेवं तत्परिहारः, केवलभेकयोगक्षेम-समावेशात् प्रमाणान्तरावृत्तिमप्याकर्षेत् । ततो यद्यन्यत्यैनां नाकर्षेत्, तत एव पृथगुपलिष्धवाधनमपि न साधयेत् । अथाभेदस्य पृथगुपलिष्धवाधैव फलं न शब्दान्तरावृत्तिस्वाभाव्यात्, तथापि द्वैताभ्युपगमो विफलः । एवं भेदपक्षेऽपि वाच्यम् । अथ पृथगुपलिष्धवाधैव फलमभेदस्य, शब्दान्तरावृत्तिनिवृत्तिस्तु भेदस्यैव, तेनापि हि संभविना स्वकार्यमर्जनीयमेव । एवं भेदस्यापि प्रमाणान्तरापेक्षेव फलं, पृथगुपनलिष्ववाधा त्वभेदस्येति ।

उच्यते । उभयमुभयस्य कार्यं दृष्टं, भेदस्यापि पृथक्प्रकाशप्रसङ्गदोषः, शब्दान्तरापेक्षा च गुणः । अभेदस्यापि शब्दान्तरापेक्षाप्रसङ्गदोषः, अपृथक्प्रतिभासक्ष्यं गुणः । तत्रेदानीं भेदेन शब्दान्तरवृत्तिमात्रमातन्वता स्थातव्यम् । द्वितीये तु कार्ये परप्रहारोऽपेक्षितव्यः । अभेदेनापि सह प्रतिभासं सृजता कार्यान्तरे प्रत्यनीकप्रहार इति किंकुतो विभागः ? भवदिभप्रायानुविधायितया भावानाम्, स्वयमेव वा गुणदोषयोरनुनयप्रतिधसंभवात्, कालभेदसंभवाद् वा स्वभावयोः कार्याणां च । तत्रापि नियतो गुणदोषक्रमोऽनियतो वा ? तत्र प्रथमविकल्पे भेदाभेदयोरन्यतर एव

पक्षः स्वकीयं गुणसात्रमर्पयन् दूषणस्पर्शरहितो भविष्यति । न चैनं दूषणमुपनेष्यत इति किमात्मप्रमाणानभिज्ञेन द्वैतपरिग्रहः कृतः ? चैतन्यशून्यत्वाच्च भावानां नाभि-प्रायानुविधानम् ।

अतएव न द्वितीयोऽपि विकल्पः । अस्तु वैषम्येऽनुनयादिः स पुनरात्मोपकाराप-कारिणि स्यात्, न वै वाचकवाच्यतया किञ्चिदेषामपक्वतं प्रतिभासभेदेन वोषक्वतं वा तदितरेण । भवदनुरोधात् तु गुणवोषशब्दप्रयोगः । ततस्तदनुवृत्तिविधुरस्य तथात्वेऽपि न किञ्चित् । अननुवृत्तौ वा चैतन्यमुक्तमेव ।

स्यादेतत् । शब्दोदयकारणकरणकलापन्यापारवदिभित्रायानुवृत्तिः स्वभावादेवेति । तथापि [2a] द्वैतपरिग्रहोऽग्रह एव । एकस्यैव स्वभावस्य तथा व्यापारकल्पनं कि नास्थीयत इत्युक्तप्रायम् ।

नापि तुतीयपक्षोपक्षेपः क्षमः। स्वभावयोस्तावत् कालभेदे यदा भेदो न तदा अभेदः। अभेदकाले च न भेद इति न कदाचिद् परदोषपरिहारः। तत्र यथा भिन्नेऽभिन्ने वा वस्तुन्येकान्तभेदाभेदभावीनि पर्यायत्वादीनि कार्याणि न विहन्यन्ते, तथैव स्वभावयोः कालभेदे न प्राप्नुवन्ति, प्रतिद्वनिद्वनोऽभावात्। न च भाविनैव निषेधोऽवस्तत्वात् । अतस्तत्कालकार्यकालभेदः शरणीकरणीयः । तत्र भेदः शब्दान्तर-वत्तिमाधाय यावत् प्रतिभासभेदमाधातुमुपक्रमते, तावदेवाभेदेनोपनियतता प्रतिबध्यत इति क एवं न्यायविहस्तो हस्तसमारचितं वस्तु प्रस्तोतुमहंति साहसैकभ्वं भवन्त-मन्तरेण ? स्वभावयोरेव हि कालभेदः [स च] कस्य वस्तृनस्तावद् दूर्लभः ? न हि स पश्चाद् भवन् तस्यैव युक्तः, कारणचिन्ताविधुरत्वाच्च तत्रापि प्रत्येकं कालभेदः। न ह्यंकस्वभावप्रतिबद्धत्वे युक्तमेवम् । तत्रापि नियतो गुणदोषाभिमतकार्यंकरणक्रमः। अनियमेन पुनः प्रपातपतनप्रसङ्गादिति व्यक्तमिष्टकामतामात्रापहृतहृदयो न किञ्चित् चेतयत इत्यपेक्षामहीति । न हि तदिच्छातिरिक्तमत्र कारणमाकलयामः । अपि च, यदा भेदस्य पश्चाद् भेदाभ्युपगमः, तदा पृथगुपलिंध बाधमानस्याभेदस्य द्वितीयं कार्यं केन निवायंताम् ? भेदेनेति चेत्-न, यद्यन्येनोत्तरकालभाविना, तदास्यापि दोषाङ्ग-निराकरणायापरो मग्यत इत्यनवस्था। अथ प्राक्तनेन, तस्य यद्येतावती शक्तिः पश्चादभेदेनोपनीयमानमपथकप्रतिभासमेव कथं न बध्नीयात् ? तद् यदि पूर्विपक्षया उत्तरस्यापवादकत्वं, पूर्वतरापेक्षया कथं नेति चिन्त्यम्। तस्मात् प्रत्येकमुभयकार्य- त्वाद् भेदाभेदयोरेकप्रतिनियतः परिहारः स्वीकारो वेत्यनिवन्धनमेतत् । ततः पृथक् प्रतिभासाप्रतिभासौ सहोत्पत्त्यनुत्पत्ती शब्दान्तरवृत्त्यवृत्त्यादयश्चैकस्यैकदा प्रसज्येरन् । न चोपाधेरुपाधिमतो भेदेनानुभवगन्धोऽपि समस्ति । व्यक्तिविनाशे वा विनाशळेशोऽपि न सामान्यस्याभ्युपेयते परैः ।

व्यक्तिरूपेणेष्यत एवंति चेत्? नतु व्यक्तिरूपेणेति न निजेन रूपेणेति विवक्षितम्, अन्यथा विशेषणानर्थक्यात्। निजस्यैव रूपस्य भेदाभेदिचिन्तायामयं प्रसङ्ग इति किमनेन परिहृतम्? अय निजमस्य न रूपान्तरं संभवत्येव, कस्य तिहं भेदाभेदिचिन्तेति सिद्धा निश्पाधयो धर्माः। नतु भिन्नस्याभेदसंभवेऽपि न शब्दान्तर-वैयर्थ्यं विद्य इति किमव कुमंः? एवं तिहं भिन्नस्याप्युपाधेनं भिन्नः प्रकाश इति किमव कुमं इति ब्रुवतो नैकान्तवादेऽपि दोष इति तथापि व्यथों द्वेतमताश्रयः, पर्यन्ते पादप्रसारिकाया [2b] अपरिहारात्। परिश्रमातिशयस्त्वतिरिच्यते, आहोपुरुषिका वा? अथापि स्यात् तादात्म्यमभ्युपगच्छतो यदा शब्दान्तरावृत्त्यादिदोषः परेः प्रसज्यते, तदा भेदस्यापि संभवः परिहारः। भेदे च प्रतिभासभेदापादनेऽभेदोपनय इति न शक्यमेकान्तवादे। न च पादप्रसारिकेति नाप्युभयदोषप्रसङ्गः। यदा हि पूर्वं भेद उपनीतः, तदा तदासङ्गिदोषोरखाते चाभेदस्योपनयात्।

एवं पुनः पुनस्तदावतंनपरम्परया पर्यवसानाभावेऽपि न क्षतिरिति चेत् ? भवतोपनीयमानस्ति बाधको धर्मः साधको वा न स्वसामर्थ्येनैवेत्यापसम् । उपनयस्य वचनात्मन्यनिभधीयमानो भवत उपर्वधोऽपि न बाधकः स्यात् । एतेन मया प्रसङ्गार्थ-मनङ्गीकारादित्यपि निरस्तम् । न हि जीवनाय भक्ष्यमाणं विषं न हिनस्तीति शक्यम् । तस्माद् भौतार्गलयुगलसमानमेतदुभयपिरिजिहीषंयोभयपक्षालम्बनं मन्दमेधसा-मिति ।

प्रयोगः, यद् यन्मात्रनिमित्तं तत् तस्मित् सित भवत्येव, यथा चक्षुरादि-सामग्रीमात्रनिमित्तं ज्ञानजन्म, भेदाभेदमात्रापेक्षं च यथोक्तदोषजातिमिति स्वभावहेतुः । तन्मात्रनिमित्तत्वमन्यानपेक्षात्वेन व्याप्तम्, तत्संभवेऽपि च तदभावे तद्विरुद्धमन्या-पेक्षत्वं स्यादिति व्यापकविरुद्धोपलब्ध्या विपर्ययान्निवर्तमानं तन्मात्रनिमित्तत्वं तस्मित् सित भावे नियम्यत इति व्याप्तिसिद्धः । नाष्यसिद्धिस्तन्मात्रापेक्षायाः । न ह्यभेद-मात्रातिरिक्तं सहोत्पादनिमित्तमुपपद्यते । भेदमात्रातिरिक्तं वा पृथवप्रकाशस्य दृश्यत्वे । अयोगुडदहनयोः क्षीरोदकयोर्वा भेदेऽप्यभवत् प्रकाशभेद इतरसापेक्षः सिद्ध इति चेत्—न, अभ्रान्तेन्द्रियज्ञानस्य प्रकृतत्वात्। तत्र भिन्ने एव वस्तुनी एकीकृत्य प्रतिपद्यमानं ज्ञानं कथमभ्रान्तं नाम ?

एतेन चन्द्रद्वयप्रितिभासो व्याख्यातः । अथोभयकारणार्ध्धमेकमेव तद् वस्तु संजातिमित मितः, तदा व्यभिचार एव नास्तीित सिद्धं तन्मात्रापेक्षत्वम् । स्यादेतत् । तन्मात्रापेक्षस्यापि तद्भावेनावद्यम्भावः, यथा कटुकमधुरद्रव्यभाविनोरिपि पित्त- क्लेष्मणोः । तद्युक्तम्, वीर्यविपाकापेक्षयापि तद्तत्कार्यकरणसंभवाद् द्रव्याणाम्, रसमात्रापेक्षातिपातात् पित्तादेरिति ॥

॥ भेदाभेदपरीक्षा समाप्ता ॥



## ।। अनुपलब्धिरहस्यम्।।

सिद्धान्ते विश्वकीर्णस्यानुपलम्भस्य यादृशी। रूपनिष्ठेह तादृश्याः संग्रहः क्रियते स्फुटः॥

प्रतिषेधे साध्येऽनुपलिब्धस्तृतीयं लिङ्गम् । तञ्च यद्युपलिब्धिवरहमात्रं तत् कथं कस्यचित् प्रतिपृत्तिः, प्रतिपित्तिहेतुर्वा ? तस्यापि वा कथं प्रतिपृत्तिः ? तस्मादभक्ष्यादि-वत् पर्युदासवृत्त्या अन्योपलिब्धरेवानुपलिब्धः । तत्रापि यद्यन्यमात्रस्य, तदैकस्य कस्यचिदुपलब्धो सर्वस्य निषेधप्रसङ्गः । इष्यत एव तादात्म्यनिषेधः सर्वस्येति चेत् ? तहेशनिषेधोऽप्यनिवार्यः । तदयं विशेषः,

> वेद्ये यत्र हि यन्मिर्तिनयमतः [3a] स्याद्वा न वा तस्य धी-रिष्टा नोऽनुपर्लब्धरन्यविरहज्ञानिस्थितेराश्रयः ॥

[यत्र] वेद्यमाने यस्य मितः स्यादिति देशकालस्वभावित्रकर्षाणां निषेधः । नियमेनेति, उपलम्भकार[का]न्तरवैकल्यस्य । एतेन दृश्यिवशेषणप्राप्तस्य भावज्ञानस्थितिरिति दिश्तिम् । अतो न सर्वस्य निषेधप्रसङ्गः । यत्र च वेद्यमाने यन्मितिन्यमेन स्यात्, तस्यैव धीरिष्ठाऽन्यस्य द्वितीयस्याभावित्रश्चयप्रवन्धाक्षेपाय क्षमेति । एतेन न विरहमात्रम्, पर्युदासवृत्त्या त्वन्यविशेषवृद्धिरित्युक्तम्, अत्र च तस्यैवेकाकिन इति सामथ्यात्, अन्ययेतरस्यानिषिद्धोपल्ब्धेरभावासिद्धेः ।

तद्यथा, नेह घट उपलभ्यस्यानुपल्ब्धेः। यथा कचित् किश्चिदिति। तत्र दृश्यस्येति स्वभावविशेष उपलम्भप्रत्ययान्तरसाकल्यं चोक्तं द्रष्टव्यम्। अनुपलब्धेरिति प्रतियोगिन उपलब्धेरित्यर्थः। तञ्च प्रतियोगी हेत्वाधारप्राप्तं भूतलमन्यद् वैकेन्द्रियः ज्ञानसंसर्गि, तदस्यो वा? यस्मिन् वेद्यमाने निषेष्य उपलभ्यमेवेति सामान्योकः। तत्र यदि भूभाग उपलभ्य एव कुम्भसंभवः साध्यः, तदा स एव प्रतियोगी किमन्या-पेक्षया? यदा तु नभसि तदापि तदेवालोकसंज्ञितम्, अन्यो वा घटादिरनियतस्थितिः स्पृश्यनिषेषे त्वयमेव।

एतेनैकज्ञानसंसर्गी प्रतियोगी व्याख्यातः। कचित् पुनरन्यथापि, यथा प्रदीपं कवलयतुर्नेह रसो दृश्यानुपलब्धेरिति स्पशं एव प्रतियोगी। तयोहि सतोर्नेकरूपनियता प्रत्यासक्तिः पानकवत्। दूराद् रूपदर्शनेऽपि तहि कथं रसिनपेधो न भवति, देशविप्रकिषण उपलम्भयोग्यताया अभावात्, प्राप्यकारित्वाद् झाणरसनस्पर्शनानाम्। उक्तं च, यिमन् वेद्यमाने यदवश्यं वेद्यत एवेति। नापि रसानुभवे रूपनिषेधः, तदापि तल्लक्षणायोगात्। एवं शब्दोपलब्धाविप न रूपनिषेधः। समन्धकारे हि सतोऽपि रूपस्य ज्ञानाव्यभिचारिणो न शब्दवित्तिः।

आलोके तु न तावद् दृश्यमानस्यैव निषेधः । अदृष्टस्य तु योग्यस्य निषेधेऽपि न दोषः, तल्लक्षणात्यागात् । एतेन देवकुलादौ परिदृश्यमाने तहेशभेयदिरेवाभावसिद्धिर्नावक्यं शब्दान्तरप्रनीतिमापेक्षेति दिशितम् । न तयोः सहप्रतीतिनियम इति चैति । भूभागकुम्भयोरिप नैवम्, उभयोस्तु सतोरेकरूपप्रतीतिनियमविरहः प्रत्यक्षस्य तत्रापि समानः । एकज्ञानमन्यग्रहाविनाभृतं वान्यग्राहिज्ञानान्तराविनाभृतं वेति न विशेषः । एवमेकेन्द्रियजमन्यद् वा ? सन्तमसेऽववरकेऽपि दीपाभावस्तदाकारिवरिहणो ज्ञानान्तरादन्ततो विकल्पादिप यदि परम[स्तु समा]नम् । वस्तुतस्तु वस्तुसन्नेवान्धकार एकज्ञानसंसर्गी प्रदीपस्य संभवतीति किमन्येन ?

नतु स्वभावविशेषेऽपि प्रत्ययान्तरसिव्धिष्णलिब्धयोग्यता । स च भिन्नेन्द्रियः ज्ञानिनिमित्तं भवन्निप भिन्नेन्द्रियज्ञानप्रत्ययिनश्चयेऽनुपयुक्तः । ततश्चान्यस्य प्रत्ययान्तरसिव्धिसंशये निषेधः क्रियमाणोऽन्ततो विकल्पादिप नियताकारात् कथं दृश्यस्य....? [न हि भवित] प्रत्ययान्तरसिव्धिसिद्धिनिवन्धनं समानेन्द्रियज्ञानमेव, िकं तु [3b] पञ्चस्कन्धलक्षणस्यात्मभावस्यावस्थाविशेषानेवदेनमिष । यदा नेन्द्रियस्वभावविशेषान्यामपरः प्रकाशकोऽपेक्ष्यते, यथा शब्दप्रदीपादौ, तत्र हि किश्चित् श्रुतदृष्टपूर्विणः तद्वस्येन्द्रियप्रणिधी विदुषो यतः कुतिश्चित् तु तदाकारिवरिहणो ज्ञानात् तदभावसिद्धिः केन वार्यते ?

कस्तिहि ज्ञानान्तरपरिग्रहस्योपयोगः, तह्शासंविदो ज्ञानानुत्पादादेव तदभाव-सिद्धेः ? कथं वा भिन्नविषयेन्द्रियज्ञानादन्यनिषेध इति ? उक्तमत्र नाभावस्य कचित् सामर्थ्यमित्यादि । ततो न ज्ञानान्तरमिन्द्रियसाद्गुण्यनिश्चयाय समाश्रीयते, किंतु

१. अत्र पाठो लुप्तः ।

प्रतियोगिविरहविकल्पजननाय । तत्र यथा समानेन्द्रियसंस्गिज्ञानमन्याभाविनिश्चय-समर्थम्, तथान्यदपि सति सत्त्वे अयभिचरितव्यो अर्थान्तरज्ञानाकारिवरहीति न कश्चिद् विशेषः ।

कविमिति चेत् ? नात्रेच्छानिच्छयोः सामर्थ्यम् । यस्य तु यदन्वयव्यतिरेकानु-कारस्तयोहेंतुफलभावाद्युपगमः । यथा भूतलैकाकारिनयमात् तु ज्ञानमन्यनिषेध-विकल्पेनानुकृतान्वयव्यतिरेकं, तथा प्रदीपमानने क्षिपतः स्पर्शाकारमात्रनियमाद् रसाभावज्ञानेन त[ज्]ज्ञानम् । न ह्यनयोहत्यतौ व्यवधानाव्यवधानविभागः । तथानुपाधिके पर्यास प्रणिहितद्राणस्यास्पर्शनदर्शनस्यापि विकल्प एव गन्धान्तरम् अननुभवतोऽपि गन्धाकारज्ञानेन तदाकारश्न्यः ।

लैङ्गिकं तदिति चेत्—न, व्यवधानाभावादभ्यासदशावतः । यत्प्रतिपत्तावेव हि यिन्निश्चयो न स लैङ्गिकः प्रत्यक्षसिद्धो वा, यथा नीलं न पीतिमिति । अस्ति च सिन्निहिते पयि द्वाणप्रणिधानमात्राकारिकल्पवतो नास्ति गन्ध इति निश्चयः । तत्र गन्धज्ञानाभावमात्रस्यासाधनत्वे यदि नियताकारिकल्पानुभवो न हेतुः, पीताभावज्ञानस्यापि मा भूत्रीलानुभवः । अत्र वा प्रत्यक्षपौरुषमामनतो दुष्परिहरं परत्रापि । तदेव च प्रत्यक्षपौरुष्पामनतो दुष्परिहरं परत्रापि । तदेव च प्रत्यक्षपौरुष्पाममनतो दुष्परिहरं परत्रापि । तदेव च प्रत्यक्षपौरुष्प पूर्वसमयानुमारेण धर्मिविशेषेऽभावं निश्चाययिल्लङ्गम् । अमृदस्य पुनरभाववतोऽनन्तरसंशयविनाकृतः स्थिर एवासौ निश्चय इति प्रत्यक्षप्रवित्ति उच्यते ।

ननु न प्रत्यक्षकृतः कश्चिदभावव्यवहारः, नापि प्रत्यक्षमर्थाभाविनश्चयेन फलवदुक्तम्, किं तु ज्ञानाभाविनश्चयेनैव । तद्द्वारेणैव त्वर्थाभाविनश्चयमन्तर्भावयित इति प्रत्यक्षकृतः स उच्यते । स च तत्सामर्थ्यंजन्माप्यनन्तरं संशयेन भवता परिभूयमानो मूढं प्रति लैङ्गिकः । न हि ज्ञानस्येव प्रकाशरूपिनयमोऽर्थस्येत्यदृष्टस्यापि स्थितरेविरोधात् दृश्यानुपलिब्धः शरणम् । अमूढस्य तु व्यापकानुपलिब्धः वश्यसत्तायां दर्शनिवषयत्वेन व्यापतेः । एतद्विवेचनासामर्थ्यात् तु प्राच्यो मूढ इत्येके ।

तदयुक्तम् । यथा हि ज्ञानमप्रकाशमनवस्थायि, तथा दृष्ट्यं बहिरपीति तद्धदेव [4a] प्रत्यक्षेणानिवार्यविरहव्यवहारम्, केवलं जात्यैव ज्ञानं दृश्यम् । बहिस्तु किञ्चित् कथञ्जित् कदाजित् । तत्राभ्यासविशेषवतः प्रतिपत्तुर्ज्ञानान्तरसामान्य इव बाह्य-विशेषेऽपि प्रत्यक्षमात्रादेव झिगिति निषेधसिद्धिरसञ्जदनुभूयमाना कथमपह्नोतुं शक्या ?

तत्वतोऽनुमानसंभवादिति चेत् ? अभिमतयोग्यतानिश्चयोऽपि प्रत्यक्षकृतः स्यादिति यिकिञ्चिदेतत् । न च यथोकः संशयो विहरधिकारेणैव तदयमसंसृष्ट-विकल्पो वा दर्शनात्मा दृश्यात्मनो वा विकल्पस्य दर्शनेऽवृष्टिविकल्पकल्पनामिन्द्रियज्ञाने प्रतिहन्तीत्यादेरवाच्यताप्रसङ्गात् । तस्मात् ज्ञानेऽपि कदाचिदन्यज्ञानस्य विमर्शः, अर्थेऽप्यनुल्लिखितान्तरासंशयो निश्चय इति दशाविभागेन प्रत्यक्षस्येतरस्य वा सामर्थ्य-रिस्यितर्नं तु जातिविभागेन ।

ननु

#### एकोपलम्भानुभवादित्यादिना

[प्र. वा. ४. २७०]

ज्ञानान्तरनिषेध एव सामर्थ्यमुक्तमनुभवश्चैवमेवेति चेत्—न, यथा हीदं नोपलभ इति व्य प्रत्यक्षादनुभूयते, तथेदं नास्तीत्यपि झगित्येवाभ्यासवतः । अनभ्यासवतस्तु ज्ञानाभाव एव निश्चयः । तद्द्वारेण त्वर्थाभाव इति तदपेक्षया शास्त्रे तथाभिधानम् । एवमेकज्ञान-संसर्गियत्नादयोऽपि वाच्याः । अतएव,

#### व्यवस्यन्तीक्षणादेव सर्वाकारान्महाधियः।

[प्र. वा. २. १०७]

इत्युक्तम् । मृदुप्रज्ञाधिका्रेण च स्थानस्थानेषु यत्तः । तस्मात् पद्धियः प्रत्यक्षादेव मणिरूप्यादिविवेकवत् तिन्नषेधव्यवहारोऽपि दुनिवारः । न वाभावो नाम विग्रहवान् येनान्यव्यितरेकिणा रूपेण साक्षात्कर्तव्यः, किं तु व्यवहर्तव्यः । स चैकाकारितयमात् पद्धना व्यवहर्त्तमध्यक्षेण शक्य एव । यः पुनरपदुरापाततः प्रवृत्तेऽप्यभावितश्यये संशेते, सादृश्यमस्यानुपलम्भमात्रमनुसृत्य तद्वधवहारं प्रवर्तयित, यस्तु ततोऽप्यपदुः स दृश्यानुपलम्भेऽपि सन्दिहानो व्यापकानुपलम्भेन प्रवर्तते । न पुनरव्यामृद्धस्यानेन प्रवृत्तिः । प्रत्यक्षापाटव एव ह्यानुमानं प्रार्थ्यते । तत्याटवं च विकल्पजननेनावस्थाप्यते, पदतरत्वं च तत्र विमर्शाभावात् ।

चार्वाकेण तु पृथगभावमनुमन्यमानेन प्रति [?] प्रत्यक्षनिषेधेऽव्यापारो दर्शितः, अर्थसामर्थ्यपिक्षाद्यकेः । न चानुमानस्येव प्रत्यक्षस्यापि निश्चयवशाद् ग्रहणव्यवस्था, अर्थिक तु प्रतिभासवशात् । नियताकारतैव च तस्य तदन्याभावभासनम् । तस्माद् दुष्परिहरः प्रत्यक्षस्याभावव्यवहारशिकसंभवः, प्रतिषेधस्तु सर्ववानुपलम्भादिति तु न प्रत्यक्षप्रतिक्षेपः, कि तु लिङ्गान्तरस्य, द्वावेव विविसाधनाविति यथा। तदयमम्भिस् गन्धिनिषेषः प्रत्यक्षकृत एवाव्यवधेनं लैङ्गिकः। कि चात्र लिङ्गं गन्धाभावाव्यभिचारि ? ज्ञानकार्यानुपलिब्धिति चेत् ? यदा स्वग्नाहिज्ञानं कार्यहेतुस्तदेदं युक्तमि, यदा तु प्रत्यक्षमेव तत्, तदा प्रत्यक्षयोग्यस्य तिष्ठवृत्तिर्यदि न दृश्यानुपलिब्धिंदस्यापि मा भूत्।

तदिदं प्रतियोगिज्ञानरूपतालोचनवश्चनाफलमेव । [4b] अयं च वादी यदीन्द्रियसादगुण्यमनिश्चिन्वन्नेतदाह, तदा सन्निप गन्धादिनींपलभ्यत इत्यायातम् । अथ निश्चिन्वन्नलं कार्यानुपलब्धित द्रष्टव्यम् । परोअसंभाविते च कारणादौ कार्याचनुपलिश्च यत्नेन योजयित, संप्रति च दोषलेशभयात् प्रत्यक्षसंभावितेऽपि संशेत इतोत्यसंबद्धम् । तस्मात् स्थितमेतत्, यस्मिन् वेद्यमाने यदवश्यं वेद्यत एव तस्याभिन्नेन्द्रयग्राह्यस्यान्यस्य वानिन्द्रियग्राह्यस्य वा वृद्धिरनुपलिश्चः । सा च व्यवहारमेव साध्यति, अन्यथा प्रत्यक्षसिद्धेः । तदर्थं च विरह्जानस्य स्थितेः स्थैर्यस्याश्चय इत्युक्तम् । न तु विरह्णिश्चयस्येति । यथा च नियतसहोपलम्भयोरेकज्ञानमन्यनिषेधाय, तथा नियतासहोपलम्भयोरित्याह् न वेति । वेद्ये यत्र हि यन्मितिंन्यमतो न स्थादित्यर्थः । यथा नोलिमदमनीलं न भवतीति । अत्रापि व्यवहार एव साध्यः । एतेन परस्पर-परिहारिस्थितिलक्षणो विरोधो व्याख्यातः ।

ननु यास्मिन्नवेद्यमाने यन्मितिनियमेन भिवतुं संभाव्यत इत्यनेनैव गतमेतत्। अदृश्योऽपि हि तादात्म्येन निषेध्यमानो दृश्यतया संभावित एव निषिध्यते। अन्यथा दृश्यादृश्यतया स्वयमेव भेदाभ्युपगमादिति किमनेन पृथावचनेनेति चेत् ? एवं तर्हि न वा स्यादित्ययमभावः प्रध्वंसलक्षणो व्याख्यायते। प्रवृत्तापि यन्मितियंत्र वेद्ये सिति नियमेन निवर्तत इत्ययंः। नियमध्य सत्तावाधनेऽभाव एव युक्तः। यथा नेह शीतमग्नेरिति। एतेन सहानवस्थानलक्षणो विरोधो व्याख्यातः।

नन्वन्थकारे नियमेनानुपलम्भ इति नावश्यं विष्ठद्वपरिग्रह इति चेत्? नैकप्रतिपत्त्रपेशं लक्षणमेतत्, किं तु सामान्येन । अस्ति च निरालोकस्यापि रूपस्य दर्शनं किश्चत्, तेनापि वा संभाव्यमञ्जनविशेषादिनेति । सत्तोच्छेदे तु नियम एवेत्यदोषः । नन्यत्रापि शीतं यदि स्यात्, नाग्नेरेकरूपनियता प्रतिपत्तिरिति कथं पूर्वतो विशेषः ? नैवं स्पर्शनागम्ये निषेधस्याभिमतत्वात् । तिहं प्रवृत्ताविष शीतस्य वृद्धिरग्नो वेद्ये सति नियमान्निवृत्तित प्रत्येतुमशक्यं न [विष्ठद्वम्], अन्यदैतत्प्रतितेते

विविधातत्वात् । तिहि प्राग्गृहीतिविरोधस्मरणव्यविहितव्यापारत्वान्न प्रत्यक्षस्य प्रवृत्ति-तोऽभावितिश्चयः स्यात् । मा भूत्, केवलं व्यवधानेऽपि तथा वि[रुद्ध]बुद्धिरेवाभाव-निश्चयाङ्गं नान्यमात्रस्येत्यनुपलव्धिव्यवस्थानिबन्धनस्य न क्षतिः।

न व व्यवहारमात्रसाधनमत्रापि संमतिमत्याह, सापेक्षा तु परा स्मृतौ [ ] अत इहाभावोऽपि साध्यः। तिसद्धौ च तिस्रश्चयस्थितिरुक्षणो व्यवहारोऽपि न पुनस्तन्मात्रमित्यर्थः। तथा हेतुव्यापकिनिह्नवे, अभावोऽपि साध्य इति वतंते। यथा नेह धूमोऽग्नेरभावात्, नेह शिशापा वृक्षाभावात्। न ह्यत्राग्निवृक्षयोः प्रतियोगिप्रत्यक्षमात्रं पूर्वप्रवृत्ततादात्म्यतदुत्पत्तिसम्बन्धवोधस्मरणिनरपेक्षं धूमशिशपयोरभाविनश्चयं प्रसवति। तत्राप्यभावसाधनव्यवहारसिद्धिः।

[5a] त एर्ताह तिवेधहेतवः, स्वभावातुप्लिब्धः, कारणानुपलिब्धः, व्यापकानु-पलिब्धश्चेति । तथा विधिसाधनौ द्वाविति पञ्चहेतवः प्रसक्ताः । न, अनुपलिब्धः सामान्याश्रयादेकत्वात् । अपि च अनुपलिब्धः स्वस्याप्रस्यापरा, कारणव्यापकयोः स्वभावानुपलिब्धरेव । अप्रस्य कार्यस्य व्याप्यस्य वाप्रा कारणानुपलिब्ध्यपिकानुपलिब्ध्योच्यते । यथा ह्यन्यप्रत्यक्षमेवान्यस्यानुपलिब्धः, तथा कस्यचित् स्वभावानु-पलिब्धरेव कार्यव्याप्यापेक्षया कारणव्यापकानुपलिब्धरुच्यत इति न व्यपदेशभेदात् वस्तुभेदः । तस्मात् स्वभावानुपलब्धरेव निषेधः सर्वस्येति त्रयमेव लिङ्गम् ।

एतेन कार्यस्य स्वभावानुपलिव्धदेव समर्थकारणस्य कार्यानुपलिव्धरुपलिक्षता द्रष्टव्या, हेतुशब्दस्य च लिङ्गार्थस्य व्याख्यानात् । यथा नेहाप्रतिबद्धसामर्थ्यानि धूम-कारणानि सन्ति धूमभावादिति । कथं तिहं नात्र तुपारस्पर्शोऽग्नेरिति व्यापकिव्ध्द्धोपन्छिव्धसंग्रहः ? अत्रापि व्यापकस्य हि शोतस्य विरुद्धदहनोपलिव्धस्पा या स्वभावानुपन्छिव्धः सा व्याप्यस्य तुपारस्पर्शस्य व्यापकिविरुद्धोपलिव्धरुव्यतः इति न दोषः । यद्यपि च व्यापकानुलिव्धरिप सा वक्तुं शक्या, तथापि विरुद्धप्रतियोगिप्रतीतिरूपताप्रति-पादानार्थं तथा व्यपदेशः । एवं कारणविरुद्धोपलब्ध्यादयो व्याख्येयाः । सर्वत्राभाव एव साध्योऽध्यक्षेणासिद्धैः । तद्द्धारकस्तु व्यवहार इति ।

ननु विरुद्धोपलब्ध्यादौ कथमनुपलब्धिव्यवहारः। उक्तमत्र प्रतियोग्पुप-लब्धिरेवान्यानुपलब्धिः। प्रतियोगी च द्विविध एव। तत्र यदा विरुद्धः प्रतियोगी, तदा विरुद्धशब्दप्रयोग उपलब्धिशब्दमेव प्रयोज्यमुपपादयति। शेषे तु प्रतियोगिनि गम्यमाने स्वभावशब्दो दृश्यशब्दो वा प्रयुज्यमानः प्रतिषेध्यापेक्षया अनुपलिश्यशब्देन व्यपदेशयति । तदेकत्रोपलिश्यत्वं गम्यमन्यत्रानुपलिश्यत्वम् । तत्त्वं त्वेकमेवेति न दोषः ।

यदा च विरुद्धः प्रतियोगी द्वितीयस्य च परोक्षस्यैव निषेधः, तदा तस्यापि नावश्यं प्रत्यक्षमेवानुपलिव्धः । किं त्वनुमानमिष । विरुद्धो हि स्वसत्तया परसत्ताम् अपनयत् प्रतियोगी मतः । न च परोक्षोऽपि तथा भवन् केन वार्यते ? नियतसहोपलम्भे तु प्रतियोगिनि प्रत्यक्षयोग्यस्यैव निषेध इति तस्यावश्यं प्रत्यक्षापेक्षा । न ह्यनुमीयमाने प्रदेशे घटो यदि भवेदुपलभ्येतैवेति सामध्यं प्रत्यक्षायोगादनुमानस्य चारम्भनियमानभावादिति कथं निषेधः ?

यद्येवं विकल्पमात्रादप्रतिषेध इति चेत्—न, तत्रापि विकल्पाकारे वेद्यमाने विहरप्यिभमतदेशिमिन्द्रियसामर्थ्यानपायेऽनुभूयेतेत्युच्यते । न तु विकल्पनीये बाह्ये विकल्प्यमाने द्वितीयमपि वेद्येतित शक्यम् । विकल्पनीयेऽपि बाह्ये विकल्प्यमाने तद्देशमनरमुपलभ्यतैवेति किं न स्यात् ? न हि प्रतियोगिज्ञानमन्यस्य [5b] दृहयतारोपनिवन्धनम्, अपित्वभावनिध्ययोत्पादनिमित्तं सत्त्ववस्तुत्वात् । तञ्च विकल्पस्यापीति को विशेषः ?

अथ प्रतिपत्त्रनुरोधः, एकज्ञानसंसर्गिणोऽप्यनुरोधः साधुरिति—नैवम्, जले गन्धस्यानले रसस्यापि वायौ रूपस्यापि दोषमात्रोपलब्धौ वा अभावव्यवहारमात्र-दशंनात् । तत्र वा ज्ञानकार्यानुपलम्भवदन्यत्रापि स एवेति किमेकज्ञानसंसर्गिणा ? कार्यानुपलब्ध्या समर्थस्यैव निषेध इति चेत् ? गन्धादिस्तिहि सन्नपि नीरादाविन्द्रय-वैगुण्यान्नोपलभ्य इति महदेव शास्त्रपिरश्रमफलम् । स हि वैगुण्यस्य कारणानुपलम्भेऽपि योग्यादिभिरभिभवं संभावयन् संशेते, भूतले तु तत्कृताभूतदर्शनमिन्द्रियपाटवेऽपि संभावयन् कि न संशेते । तस्मादभ्यासदशायां तादबस्थ्यस्थित्यैव व्यवहारः ।

न्यायनाथस्य तु न व्यवहारमनुबृत्य पर्यनुयोगो विसर्गो वा, किंत्वेतावत्यामिष्
गतौ नास्मल्लक्षणक्षतिरिति दर्शयितुं प्रौढिवशात् । यथा सर्वचिता सर्वबोधिनश्चये
स एव सर्वज्ञ इति । व्यवहारे च यथैकज्ञानसंसर्गिणं पश्यतस्त्रथान्यमि प्रतियोगिनम्
अभाविनश्चयो दृष्टः साधारणोऽविसंवादि चेति नैकज्ञानसंसर्गिग्रहः, विकल्पशरणावस्थायां च तदाकारसंवेदनमेवान्यनिषेधसाधनं युक्तम्, तथैवाभ्यासेन

प्रत्यक्षसामर्थ्यंदर्शनात् तदेवं विरुद्धस्य परोक्षस्याध्युपलब्धिरनुमानात्मिकाभाविमतरस्य साधयति । यथा नेह शीतं धूमादित्येवं व्यापकविरुद्धकार्योपलब्धिईष्टव्या । यथा नेह तुषारं धूमात् । एतञ्च संकलस्य प्रयोगकाले व्याख्यानम् ।

वस्तुतस्तु न शीतमग्नेरित्येकः प्रयोगः, यथा न तुषारमग्नेः। व्यापकस्य हि विरुद्धो विरुद्ध एव । अग्निश्च धूमादिति । शेषमध्येवमूह्यम् ।

यदि कारणादेः स्वभावानुपिकिधस्यस्य कारणाद्यनुपिकिधः पर्युदासस्पा, कथं तिह निरुपास्येषु, तथा न वक्ता बन्ध्यासुतश्चेतन्याभावादिति ? तन्नापि बुद्धि-प्रतिभासस्येव चैतन्यवियुक्तत्वेन संवेदनं व्यापकानुपिकिधपर्युदासः। वक्तृत्व-व्यवच्छेदेन च संवेदनम्, व्याप्याभावः। स्वभावहेनुपर्यवसितास्य सर्वानुपिकविधयाचि निषेधसाधनाध्यवसायाच्च भेदेन निर्देश इति न दोषः। तथाप्युक्तेन क्रमेण साक्षादेव स्वभावानुपिकविधि इति कथमाचार्यपादैः परम्परयाभिधानादौपचारिकः कृत इति चेत् ? निषेध्यस्येव यदि वृद्धानुपिकविधिन्विद्धा विविधिता तदौपचारिकः। यदि तु परस्यापि तदा मुख्य इति को विरोध इति केवलमौपचारिककथने कि प्रयोजनिमिति स्यात्। तन्नापि वृद्धस्येव निषेधो यथा शक्यः स्यात्, नान्यस्य सर्वज्ञवीतरागादेः प्रधानपुरुष्कार्थस्येति कार्यतस्तन्नान्तर्भावः। तत्त्वतस्तु तस्य [6a] तदन्यस्य वा यथोक्तस्यानुपरुविधः साधिकेति॥

।। अनुपलब्धिरहस्यं समाप्तम् ॥

## ।। सर्वशब्दाभावचर्चा ॥

इह सर्वशब्दाभावसाधने ज्ञानकार्यानुपलब्धिमेके प्रमाणयन्ति । एकज्ञान-संसर्गिविरहात् किल नेह स्वभावानुपलब्धेरवसरः । तथा हि त्रयमवश्यमस्यामभिधेयम् । घटादिमस्प्रतिक्षेपेण विशेषणं, स्वभावः, फलं चेति । तत्र दृश्यविषयविशेषणवशात् पिशाचादेरप्रतिषधः । एकज्ञानसंसर्गिवेदनस्वभावत्वेन रूपज्ञानाद् रसस्य । नाप्यभाव-पक्षदोषानुषङ्गः, ब्यवहारफलतया च प्रत्यक्षसिद्धिष्पसंहिता । सा च प्रतियोगिज्ञानाश्रये सत्युपपद्यते । तदेव हि प्रतियोग्यन्तराभावनान्तरीयकतया तदभावविकल्पजननसामर्थ्यात् साधनं भवेत् । ततो मूढं प्रति तदात्मिकानुपलब्धिरमावव्यवहार[विध्व]साधनीति युक्तम् । च च सर्वशब्दाभावे साध्ये कश्चिदेकज्ञानसंसर्गी लभ्यत इति नात्रावकाशस्तस्याः । स च शब्दराशिरभिमतप्रदेशे विद्यमानस्तदा ज्ञानकार्यमनारभ्यासितुं न समर्थं इति कार्यप्रति-षेधेऽपि निर्विशेषणैव सत्ता प्रतिषद्धा भवतीति भावः ।

अत्र चिन्त्यते । न तावत् ध्वनिरित्येव श्रवणम्, विधरस्यापि श्रिवण । प्रसङ्गात् । तस्मादिन्द्रयपाटवसहक्रुतस्यैव शब्दस्य श्रवणज्ञानजनकत्वम् । तञ्च श्रवणपाटवन्मेकज्ञानसंसर्गिवरहे दुरवधारम् । अत्तएव प्रदेशप्रत्यक्षापेक्षया घटनिषेधः । ततो होन्द्रियगुणं गणयन् घटापराधमेवानुपळ्थेरवधारयित । न च मनस्कारवत् स्वसंवेदनिसिद्धिरिन्द्रयस्य, जङ्गत्वात् । नापीन्द्रियान्तरगम्यत्वम्, अतीन्द्रियत्वात् । कार्यं पुनष्ठपळ्थेरवास्य । तिसद्धौ च कार्यानुपळ्थेरेवासिद्धः । श्रसिद्धौ सिद्धमनैकान्तिकत्वम् । न हि विषये सत्यपीन्द्रियदोषात् संभाव्यमानोज्नुपळम्भस्तदभावनियतो नाम ।

नाभाव एव शब्दस्य । तज्ज्ञानजननयोग्यस्तु नास्तीति ब्रूम इति चेत् ? सेयं कुवैद्यवृत्तिरायाता, प्रथमं प्रागल्भ्यगर्भमभिमतप्रतिकरणमभ्युपगम्योपायबुद्धधोपन्यस्तस्यानुपायस्य परेण तत्त्वप्रतिपादने कृते पश्चादसाध्यत्वधोषणात् । सर्वथा अभाव एव हि जिज्ञासिते कार्यानुपलब्धिरियं साधनमुक्ता । न तु ज्ञानजननयोग्यताविरह-जिज्ञासायाम् । तद् यदि प्रमाणश्चेश एव कथिं ज्ञातः प्रमेयश्चेशस्तु किमञ्जाञ्जी-

कियते ? वरं च प्रमाणान्तरमेव मृग्यताम् । असाध्यतेव तु कस्मादवघुष्यते ? न हि शक्यमविधरस्याष्ट्रण्वतः सिन्निहितभेरोरवाद्यभावः प्रतिक्षेप्तुम्, विधराविधरयोर-विशेषप्रसङ्गात् ।

सित श्रुतिकृतोऽस्ति विशेषः प्राक् पश्चादिति चेत्—नैवम्, यदि हि प्रागवस्थातः श्रवणशक्त्यानिर्विशेष एषः, कथमश्रुतिः सित शब्दे ? अन्यथा प्रागिष न स्यात् । अथ विसदृशावस्थोऽपि संभाव्यते, श्रुताविष न श्रद्धातव्यम्, अस्य विष्ठवस्य संभाव्यमानत्वात् । तत्राश्रवणमभृतश्रवणं वेति न विशेषः । अन्ते कुतः शक्तिविषयंय इति चेत् ? मध्ये कुतस्तदभाव इति समानम् । तस्मादपक्ष एवायं सन्निष शब्दस्तदा न श्रुत इति । केवलं किमत्र प्रमाणमिस्त्विति चिन्तायां कार्यानुपलव्धिरनैकान्तिको इत्युक्तमेव, श्रवणपाटवस्य दुरवधारत्वादिति ।

ननु कथमेतद् दुरवधारणं दृष्टश्रवणपाटवस्मरणवळवतः श्रोतुं प्रवृत्तस्य । क्षणिकत्वेऽिप हि विसदृशसहकारिप्रत्ययान्तरिवरहे विसदृशदशासंभवाभावात् । इन्द्रियविकारकारिणो हि प्रत्यया धातुक्षोभप्रहारादयो निर्णीतशक्तयः स्वसन्ताने सन्तानव्याकुळीभावहेतवः सूपळक्षा एव । अनुपळक्षितास्तु स्वप्नभवभेदशङ्का कथिमव क्षमन्ते ? सूक्ष्मं तु प्रभाववतोऽिष्ठाष्टानािदिविकारकारणं शङ्कमानस्य श्रवणेऽिप क आश्वासः?तस्मादनुपळक्ष्यकारणारव्यदिङ्मोहळक्षणेन्द्रियभ्रान्तिदशंनेऽिप प्रसिद्धकारणानुपळक्षणान्तेन्द्रियाणामतादवस्थ्यव्यवस्था यथा, अन्यथा तत्प्रत्ययानां भ्रमत्वप्रसङ्गात्, तथाद्यापि कि न गण्यते ? माभूत् सर्वसंवृत्तिवळीपः।

अभ्यासदशासित्समाश्रयस्तु समानः । न हि विधरवरस्याभिरोपारूढश्रवणबल्स्याप्यश्रवणेऽभावनिश्चयं ब्रूमः, वलिश्चयस्येवाभावात् । तद्वदन्यस्याप्यकलितबलस्य । अत्यन्ताभ्यासे हि सकलरजनोसुप्तप्रवृद्धानामदशेनेऽपि तदवस्थासंवेदिनाम् अविपरीत-व्यवहारवृत्तिदशैनात् कः प्रस्तावो जाग्रतः स्वात्मन्ययात्वशङ्कायाः ?

तस्मादतादवस्थ्यस्य तद्वचवस्थाया वा निषेधः, प्रसिद्धकारणाभावात् तदुपलक्षणाभावात् वा ? यदि दर्शनश्रवणादावभ्यासद्शापेक्षयाध्यक्षत्वनिवन्धनं तादवस्थ्यमिच्छता संवृतिव्यवस्थिते नेन्द्रियतादवस्थ्यं सामग्रीप्रतिवद्धवृद्धितादवस्थ्यं वा, साधारणशक्तव्येक्षया संवेदनमेव वा शरणमास्थीयते, तदेवाश्रवणदशायामपीति, कथमनेकान्तः शब्दाभावे ? नतु ज्ञानात्मन्येद स्वसंवेदनमिति चेत्—न,

एकाधिमोक्षविषयेब्वेककार्योपयोगिषु । एकधीः सर्वविषया स्थिता निर्मागर्वातषु ॥

पश्चस्कन्धेष्यप्यहमित्येकोऽधिमोक्षः, भाषणादावेकस्मिन्नर्थे परस्परोपादेये चोपयोगः । घटादिसंज्ञके तु रूपरसादौ प्रसिद्धोऽयं न्यायः, अन्यथा व्यवहारायोगात् ।

ननु न शरीरप्रत्यक्षं बुद्धिमन्वेति । एवमेतत्, प्रातिस्विकरूपापेक्षया रूपरसा-दिवदेव । सामान्येन तु गृहीत्वैकधीविषयत्वमुच्यते, यावन्न निर्वन्धो विवेचने । विवेचने तु पृथक् प्रमाणमुक्तम् । तेन प्रत्यक्षरचैत्रो न च बुद्धिरघ्यक्षेति द्वितयमविरुद्धम् । अतएव तदवस्थोऽहमिति विकल्पोऽपि संवेदनानुसारी सर्वेविषय एव ।

भ्रान्तिरियमिति चेत्—न, बाधकाभावाद् भ्रान्त्यसिद्धेः । तस्मात् पूर्वप्रतीतश्रोत्र-शक्तेस्तदवस्थानिश्चयसंभवादश्रुतिः शब्दस्यैवापराधादिति ज्ञानाभावेनापि तदभाव-सिद्धिरैकान्तिकीति न प्रकृतव्याघातः । इयत्येव तर्हि स्वभावानुपलब्धेर्लक्षणसामग्रीति कार्यानुपलब्धसंज्ञाकरणे कोऽर्थः ? प्रत्यवान्त रसाकल्यं स्वभावविशेषं चापन्नस्यैव शब्दस्यानुपलब्ध्या निषेधात् ।

तथाप्यन्यसंज्ञायां घटनिषेधेऽपि को निषेद्धा ? केवलं घटवत् शब्दस्यापि दृश्यानुपलब्ध्यापि निषेधः साध्यो जात इत्युच्यते । तत्रैकज्ञानसंसर्गिसंभवाद् युक्तः तया निषेध इति चेत् ? तत्रैव तावदेकज्ञानसंसर्गिणः किमपेक्षया ? रूपदर्शने हि रसस्य विप्रकृष्टदेशतया अनुपलब्धिलक्षणप्राप्तत्वादेवाप्रतिषेधः, प्राप्यकारित्वाद् झाण-रसनस्पर्शनानास् ।

उक्तेन च क्रमेणेन्द्रियतादवस्थ्यं सिद्धमिति क्रिमेकज्ञानसंसर्यपेक्षया ? नैवम्, इन्द्रियातिरिक्तस्यालोकस्य तत्रापेक्ष्यत्वात् । स हि बहिःसुलभकारणाधीनोपजनाप-जनधर्मको न स्वात्मतादवस्थ्यसाध्य इति तद्धयेमकज्ञानसंसर्गोऽपेक्ष्यमाण इन्द्रिय-साद्गुण्यज्ञानेऽपि सहायीभविष्यति । एवं यत्रालोकनिरपेक्षेव ग्रहणशक्तिस्तत्र न किश्चिद् एकज्ञानसंसर्यपेक्षयेति सिद्धम् । तच्च नाम किच्त् साधनेऽपेक्ष्यते यदन्तरेण विरोधा-सिद्धिसन्देहेष्वन्यमदोषासित्तः । न च द्विविधोपलिब्धयोग्यतापन्नस्य किच्दुप्रलब्ध्या निषेषे साऽस्ति, येन संसर्गी नियतमपेक्ष्येत । यत्राप्ययमपेक्ष्यते, तत्रापि आलोकापेक्षप्रतिपत्तिनो वस्तुनः प्रतिषेषे विशेषणासिद्धिपरिहाराथंमेव । न चैतावता

सर्वत्र तदपेक्षा। न हि विनाशं प्रत्यनपेक्षा व्याप्तिसाधनी सर्वत्र क्षणभङ्गसाधनेऽपि स्वभावहेतावपेक्ष्यते।

यदि चायमपेक्ष्य एव किमङ्ग दृश्यिवशेषणेन, केनिविदेकज्ञानसंसर्गिणो दृश्यत्वाव्यभिचारात् ? न हि पिशाचस्य केनिचिदेकज्ञानसंसर्गः । एक एवार्थं उभयथाणीति नैकप्रयोगेऽन्यप्रयोजनचचेंति चेत्—न, सामान्यिवशेषभावेन भेदस्याव्यक्तत्वात् ।
संसर्गो हि न विशेषणं व्यभिचरित । विशेषणमात्रं तु तं व्यभिचरत्येव । अतएव
विशेषणसिद्धये संसर्गं उपनीयते । न तु विशेषणं संसर्गाकुष्टये प्रभवित, शब्देऽिष
प्रसङ्गात् । तथा च पक्षक्षय इति कः श्रमस्यार्थः ? तस्मादेकज्ञानसंसर्गो नाम प्रकृतोदाहरणापेक्षयैवोद्घुष्यते, न स्वभावानुपलब्धी सर्वत्रापेक्ष्यत्वेन ॥

प्रस्तुते हि कलसप्रतिषेधे सा दिगस्तु सिवशेषणसिद्धये, नोपळब्धमुपळभ्य-मितीयल्लक्षणं खलु निजानुपळब्धे: । तथा च लक्षणं प्रयोगे चोपळिब्धलक्षण[6b]प्राप्ता-नृपळिब्धमात्रोपन्यासः, शास्त्रे विपर्ययबाधोपदर्शने च प्रत्ययान्तरसिन्धी स्वभाव-विशेषवतः सत्त्वेऽनुपळब्धेरसंभवः स्वाप्यते, अन्यथा प्रयोजकमंशं संसर्गमेव सर्वत्र दर्शयेत्, विशेषणवत् । तादात्म्यं तु वृश्यत्वमभ्युपगम्यैव निषिध्यत इति विशेषण-स्यानुक्तिमात्रम्, न पुनरप्रयोजकत्वं व्याप्तिरिव विदुषि । अन्वयोक्तिविशेषे वा व्यति-रेकस्य । तस्मात् न्यायनाथस्यापि नावश्यमेकज्ञानसंसर्गिव्यपेक्षाभिप्रायः स्वभावा-नुपळब्धौ । अपि चैवं कार्यानुपळब्धावेव सर्वसंग्रहमाचक्षीत, स्वभावानुपळब्धेरि तदेकदेशत्वात् । सर्वप्रमाणव्यवस्थां च कार्यानुमाने कुर्यात्, स्वसंवेदनादन्यत्र ।

तस्मादिन्द्रियज्ञानिवषये न कार्यानुमानव्यवस्था यथा, तथा तदगृहीत इत्येव कुतः कार्यानुपलिब्धव्यवस्थापि शास्त्रकारस्य? यथा हि प्रत्यक्षव्यवस्थाविलोपभयम् एकत्र, तथान्यत्र स्वभावानुपलम्भस्य। यथा वाऽप्रत्यक्षे कार्यं लिङ्गम्, तथाऽप्रत्यक्ष-योग्य एव तदनुपलिब्धरिति समानम्। यथा चायमेव भगवानज्ञाने ज्ञानान्तराभावम् अपि दृश्यानुपलब्ध्या व्यवहारयित । यदाह,

दृश्यात्मनो वा विकल्पस्य दर्शनेऽदृष्टिविकल्पकल्पनामिन्द्रियज्ञाने प्रतिहन्तीति । तदा क एकज्ञानसंसर्गी? कि चैवमभ्युपगमे कार्यानुपळब्धेरप्यसिद्धिरिति प्रकृतमत-हानिरेव । न हि ज्ञानकार्यस्याभावः कार्यानुपळब्धेरेव बोद्धव्योऽनवस्थाप्रसङ्गात् । स्वसंवेदनं चैकाकारनियतमन्याभावनिश्चयमाक्षिपत्येव, केवळं विमतं प्रति यदि स्याज्

ज्ञानान्तरमनुभूयेतेति दृश्यानुपर्लब्धरेव शरणं व्यवहारे बाह्यवत् । विशेषणानुज्ञारणं तु स्यात् । न त्वन्या गतिः । संसर्गापेक्षायां च सापि नास्तीति सन्दिग्धासिद्धो हेतुः । तस्मादनुपरुव्धेरेकज्ञानसंसर्गपेक्षानियममनुत्लङ्ख्य वर्तितुमशक्यम् ।

वहिरपेक्षया नियम इति चेत्—न, तत्रापि निवन्धनाभावात्। यिद्ध सामर्थ्य-मन्तस्तद्तिक्रमे तस्य बहिरपि लाभसंभवे किं न सदृशी स्थितिः? विचित्रो हि विषय-स्वभावः। तत्र स्वात्मा तावत् प्रत्यक्षीभावे योग्यतामात्रमपेक्षते। शब्दगन्धरसस्पर्श-तिमिस्नालोकास्तु मनस्कारातिरिक्तमात्रम्। घटादिसिन्नवेशिनस्तु रूपविशेषाः प्रकाशस् अपि प्रायशः। तथैषां विधावुपलिब्धिरिव स्वभावस्थानुपलिब्धरिप निषेधे किं न भिन्नाभेव सामग्रीपेक्षेतं ?

तत्राद्ये यथा नेन्द्रियताद्वस्थ्येनोपयोगः, तथा मध्यमीयेष्वपि नैकज्ञानसंसर्गिणा । अन्यातिरिक्तापेक्षिणस्तदपेक्षा युज्यतेऽपि । ततो यथा यदि बुद्धिः स्यादुपलभ्येतैव, किमिन्द्रियताद्वस्थ्यापेक्षयेति सामर्थ्यम्, तथा यदि स्याद्रसादिस्तद्वस्थेन्द्रियेण मयोपलभ्येतैव, किमेकज्ञानसंसर्गिणेति शक्यमेव । तस्माद् वहिरपि नियमसंभावनातिदूरेव, अभ्युपगमे वा ज्ञानेऽप्यपेक्षेत ।

तत्रापि संवेदनैकप्रत्यक्षापेक्षैकज्ञानसंसर्गोऽस्तीति [7a] चेत् ? ननु [न] संवेदनं नामैकं प्रत्यक्षमस्ति, धर्ममात्रस्य तस्य प्रतिस्वं भेदात् । सामान्यमाश्रित्यैकज्ञानसंज्ञया तु परितुष्टौ भिन्नेन्द्रियग्नाह्ययोरिष स्वसंवेदनेन्द्रियज्ञानविषययोरिष वा प्रसङ्गः । ययोः सतोरन्योऽन्यप्रत्यक्षाव्यभिचारस्तत्रेयं व्यवस्थिति चेत् ? रूपयोरिष नायं नियमः, प्रदेशिषशाचयोरदर्शनात् । विशिष्टयोरस्त्येव । न च सामान्यापरिषो विशेषमास्कन्दिति इति चेत् ? एवमिष शब्दाकाशयोः शब्दमनस्कारयोवी प्रसङ्गः । न ह्याकाशप्रत्यक्षं मनस्कारसंवेदनप्रत्यक्षं वा सत्त्वे शब्दस्य प्रत्यक्षं व्यभिचरित । व्यभिचारे पुनः कार्यानुपलव्येरनेकान्तप्रसङ्गः । तस्माद्व्यापकमेकज्ञानापेक्षणमन्यस्यापि च सुलभम् इत्यलं विमत्या ।

अपि चार्यं चित्तयोरेकज्ञानसंसर्गोऽपूर्वं एव, मुख्यस्याभावाद् गौणस्य चैका-यतनसंग्रहाभावात्। उपलक्षणमेकायतनसंग्रह इति चेत्? एकज्ञानसंसर्गं एव किं नोपलक्षणमाख्यायते? प्रकृतघटोदाहरणापेक्षया तु द्वयमप्येतदुक्तमित्यनिमिनिवेशः। यथा ह्येकायतनसंग्रहेणान्योऽन्यप्रत्यक्षाव्यभिचार उपलक्ष्यते, तथैकज्ञानसंसर्गेणापि प्रतियोगिमात्रापेक्षेवेति युज्यते ।

कश्च कस्य प्रतियोगी ? ययोरेकाकारनियतं प्रत्यक्षमितराभावनिश्चयमुपपादयितुं शक्नोतिति । कयोश्चैवमनुपलिधः ? ययोरेकप्रत्यक्षमपरप्रत्यक्षाव्यभिचारि । तयोहिं
सतोर्नेकरूपनियता प्रतिपत्तिरसंभवात् । ततस्तावत्यो विश्चिष्ठकालदेशद्शासन्तानापक्षयान्योऽन्यस्य प्रतियोगिनौ व्यवस्थाप्येते, सदृशः संवित्तिलाभलक्षणेऽयोगस्तयोरिति
कृत्वा । अत एव तयोरेकाकारिनयतं वेदनमन्यस्य प्रतिषेधविकल्पमुपपादियतुं शक्नोतीति तावृशामभावः प्रत्यक्षसिद्धोऽभिधीयते । तमेव निश्चयं मूढं प्रति प्रतियोग्युपलम्भस्वभावानुपलिब्धरुपलिब्धयोग्यता युगयोगिनः संभवन्ती[?] व्यवहारव्यवहाराविष
साधयतीति तावतैवेतरमतप्रतिक्षेपेण स्वभावफलयोरिप परिनिष्ठासिद्धौ किमेकेन्द्रियग्राह्यतापेक्षोपग्रहेण ?

अयं हि प्रतियोग एकेनानेकेन वेन्द्रियेण ग्राह्ययोर्स्थयोज्ञीनयोज्ञीनार्थयोर्ची साधारणोऽभावसाधने च निरपवाद इति कस्तदनुरोधः ? यथा हि भूतलकलसयोः ज्ञानयोर्वेकरूपवेदनमन्यप्रत्यक्षाव्यभिचारितया तदभावनिश्चयोत्पादने पर्याप्तम्, तथा पानकपानकर्मणि द्वयमुपलब्धवतस्तादवस्थ्यसंवेदिनः प्रदीपकवलने स्पर्शमात्रोपलब्धी रसाभावनिश्चयजनने, स्वविकल्पाकारमात्रसंवेदनं वा सिन्नहितस्पर्शाभावावसायसाधने ज्ञक्नोत्येव।

न हि तद्विकत्यवेदनं तदा सतः स्यशंस्य प्रस्यक्षं व्यभिचरति । न चान्योऽन्य-प्रत्यक्षाव्यभिचारादन्यदन्यत्रापि द्वितीयाभावनिश्चयोत्पादनसामर्थ्यं नाम । नाप्यभाव-निश्चयोत्पादनसामर्थ्यादर्थान्तरमभावप्रत्यक्षीकरणं नाम । न ह्यसौ विग्रह्वान् यतः साक्षात्कर्त्तव्यः । यदा च पर्युदासेन प्रतियोग्येवाभावस्तदा त्वस्य मुख्येव प्रत्यक्षसिद्धि-रिति युक्तं सर्वत्र व्यवहारफलत्वम् । न चायं प्रतियोगः स्वभावादिविप्रकर्षिणां केनचिदस्ति, येन कस्यचित् प्रत्यक्षं तदभावविभावनाय प्रभवेत् । न चैवं निवृत्तिमात्रम् अनुपलव्धिस्का भवति ।

भट्टस्तु पर्युदासपक्षेऽपि यथोक्तं प्रतियोगिनमनपेक्ष्यान्यमात्रस्योगलब्धिमनुप-लब्धि प्रमाणयतीति तन्मते युक्तः पिशाचादिप्रतिक्षेपः। रूपर्दाशनस्तु रसस्तहेशविप्रकृष्ट एव, न तेन प्रतियोगं यथोक्तमावहति । रसनाग्रसङ्गी तु नाभावमनुपलब्धौ व्यभिचरति इति न दोषः कश्चित् । अत एव कार्यानुपलब्ध्यादीनां साक्षादक्षमः स्वभावानुपलब्धौ अन्तर्भावः पारम्पर्येणोच्यते, तावृशस्य प्रतियोगस्याभावात् ।

तस्मादुपलम्भयोग्यताप्राप्तस्यानुपलम्भ इत्येव दृश्यानुपलब्धेर्लक्षणम् । सा च यथोक्तप्रतिपत्तियोग्युपलम्भ पत्या सिद्धस्याभावस्य व्यवहारिकस्यैवावितष्ठत इति न न्यायशास्त्रयोशपरोधः । एकेन्द्रियग्राह्योपन्यासस्तु घटाद्युदाहरणापेक्ष एव मन्तव्य इति स्थितम् । तत्र यदा तावत् तिमिरालोकसंज्ञिते आकाशप्रदेशे दृश्यमाने देवकुलादौ वा भेयिदिरेवाभावं प्रतिपद्यते, तदा तदेव तदेकाकारोपकारोपरक्तज्ञानिवर्षयीभवत् ज्ञानं वा तादृशं नियतप्राप्तिकप्रत्यक्षोदयस्य निषेध्यस्य तज्ज्ञानस्य वा पर्युदासोऽनुपलब्धः । अव्यापृतचक्षुषस्तु रसादिस्तज्ज्ञानं वान्ततो मनस्काराकारो ज्ञेयपर्युदासः । तत्सवेदनं च पर्युदासः ।

न हि तदिप शब्दप्रत्यक्षोदयिवनाकृतमुपपद्यते पटुश्रवणस्य । निर्विकरुपकस्य तु न निषेधेऽधिकारः । केवलं यावद्देशसंबद्धस्य ध्वनेरध्यक्षं न व्यभिचरित रसादि-प्रत्यक्षं विकल्पाकारसंवेदनं वा, तावद्देशशब्दिपक्षेत्र पर्धुदासो वक्तव्यः, अन्यं प्रति प्रतियोगस्यान्योऽन्यप्रत्यक्षाव्यभिचारलक्षणस्य वक्तुमशक्यत्वात् । ततस्व पूर्ववत् प्रत्यक्ष-सिद्धिरभावस्य । व्यवहारस्य फलं दृश्यानुपलब्धेरेव शब्देऽपीति सिद्धम्,

एकधीविरहेऽप्यस्या व्यापारानुपरोधतः । अनाकृष्टेरनिष्टस्य प्रतियोगिसमाश्रयात् ॥

198

इति ॥

आलोकादिसमग्रताधिगतये जन्माधिकव्यझका-पेक्षे सूचित एकधी[वचन]योः शब्दप्रदीपादिषु । किञ्चित् तु श्रुतदृष्टपूर्विमनसस्तादृग्दृशः संविदो-ऽन्येषु स्वानुपलिधरेव हि रवाद्याकारश्न्यान्यधीः ॥

नाक्षस्य सिद्धं यदि तादवस्थ्यं शक्तिनं कार्यानुपलम्भनस्य। अक्षस्य सिद्धं यदि तादवस्थ्यं फलं न कार्यानुपलम्भनस्य॥ अवश्यापेक्षणीयत्वे स्वभावानुपर्लब्धपु । संसर्गस्य कथं सिद्धिज्ञांनकार्यंदृशोऽपि वः ॥ बाह्य एवेष नियमो [8a]यदि तत्रापि किंकृतः । प्रदेशमात्रयोग्यत्वाच्चित्रा हि विषयस्थितिः ॥ अनालोकस्य धीर्यंद्व वाधा नानुक्तभेदिका । संसर्गिणमनादृत्य तथा वाधान्तु कुत्रचित् ॥

तस्यास्तु रूपं प्रतियोगि वस्तु-विज्ञानमेवेति न भट्टभीतिः। तथा हि सोऽपि प्रतियोगिभावो मिथः समक्षाव्यभिचार एव।।

तत एवैकविज्ञानमन्याभाविवकल्पकृत्। नाभावबोध्योऽध्यक्षेण तत्कृतािकश्चयात् परः॥ यथोकप्रतियोगित्वे सत्येव क्षममक्षजम्। तदभावावसायायेतीवृशो वस्तुनः स्थितिः॥

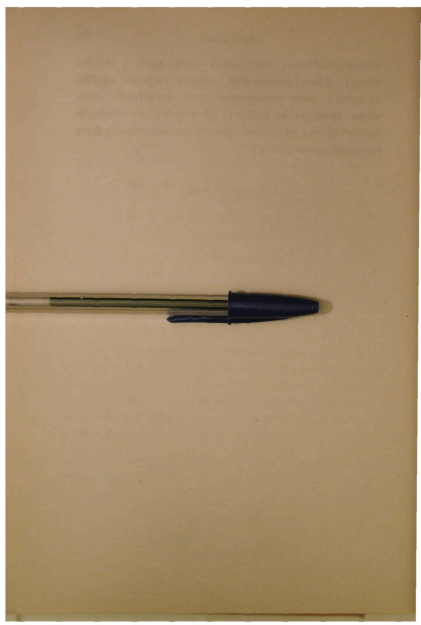
नतु प्रतियोग्येवैकज्ञानसंसर्गी साक्षादेकज्ञानसंसर्गस्याभिमतत्वान्मुख्यतया साकारस्वीकारात् । ततः सामध्यदिकशब्दोऽव्यभिचारमात्रोपलक्षणतयाऽवितिष्ठते । प्रत्यक्षैकजात्यपेक्षया चैकवृत्तिरेव । न चैवं संज्ञामात्रम्, तथा रूढिदर्शनात्, यथैको क्रीहिः संपन्नः सुभिक्षं करोतीति । तेन यत्राप्येकज्ञानसंसर्गिणि वृश्यमान इति उच्यते, तत्राप्यन्यो-ऽन्यप्रत्यक्षाव्यभिचारिणीत्ययमेवार्थः । एकायतनभाव एव तूपलक्षणतया प्रकृतापेक्षत्तया व्याख्येयः, यथा प्रदेशस्तज्ञानं चानुपलव्यिति ।

ततश्च स्वभावानुपलब्धौ प्रतियोगिसमाश्रय इत्येकज्ञानसंसर्गिसमाश्रय एवोको भवतीति कथमव्यापकमेकज्ञानसंसर्गित्वं नाम ? सत्यमेवम्,

प्रतियुगसितैकधीस्थितियंदि भवते प्रतिभाति का क्षतिः ।
ननु सकलकलापसंहृतं
स्वयमदृशोऽस्तु निषेधनं ध्वनेः ॥

अन्योऽन्यप्रत्यक्षाव्यभिचारस्य केनापि ध्वनाविप संभवात्, इतरस्य तु प्रितियोगिनः अयोगात् । प्रितयोगपर्यविसितमेकज्ञानसंसर्गं मन्यमानस्य स्वानुपल्धिः प्रकृतिविधे का परापेक्षा ? तस्मान्न योग्यदेशाशेषशब्दाभावसाधने ज्ञानकार्यानुपलम्भः शरणीकरणीयः, स्वभावानुपलब्ध्यैव सिद्धेरिति । तिमिरालोकयोस्तु परस्परदेशपरिहारेण स्थितयोरिमन्नेन्द्रयकृत एवैकज्ञानसंसर्गः सुलभ इति तदभावसाधनाधिकारे दूरस्थितेव स्वभावानुपलम्भादन्यसाधनचिन्तेति ॥

॥ सर्वशब्दाभावचर्चा समाप्ता ॥



# ।। अपोहप्रकरणम् ।।

अपोहः शब्दिलिङ्गाभ्यां प्रकाश्यत इति स्थितिः। साध्यते सर्वधर्माणामवाच्यत्वप्रसिद्धये॥

स्थितिर्व्यवस्था । प्रसाध्य(? काश्य)त इत्यन्तेनापोहोऽत्राभिधेय उक्तः । शेषेण तत्प्रसाधनफलम् । अथवा यदाचार्येरपोहः शब्दादिना प्रकाश्यत इति व्यवस्था क्रियते तदेतदर्थमित्यर्थः । उभयथापि सर्वंधर्मानभिलाप्यत्वप्रतिपादनपरमपोहव्यवस्थापन-मित्युक्तं भवति ।

नन्वपोहः शब्दिलङ्गाभ्यां प्रकाश्यत इत्यनुभववाधितमेतत्। तथा हीह् महीधरोहेशे विद्वरस्तीति शब्दाल्लिङ्गाद् वा प्रतीतिविधिष्ठपमेवोिल्लखन्ती लक्ष्यते। नानिनर्न भवतीति निवृत्तिमात्रमामुखयन्ती। यञ्चानुभववाधितं न तत्र साधनान्तर-चिन्ता, सर्वप्रमाणपौरुषस्य तत्रेव विश्वामात् [8b] तत्प्रसूतेस्तत्फल्ल्वाञ्च। न हि प्रत्यक्षोपकारिनरपेक्षः प्रमाणान्तरोदयः। नापि प्रमाणान्तरोदयमात्रेण कृतार्थः प्रमाणानुसारी यावन्न तदुपनीतसाधनार्थिकयानुभवः। तस्मात् तदनपेक्षायामसामर्थ्यवैयर्थ्यप्रस्तं प्रमाणान्तरं स्वयमेव न किञ्चिदिति न तेन साधिते वाधिते वावकाश-मासादयित। तत्कथमपोहः शब्दादिगोचर जन्यते?

अथ यद्यपि निवृत्तिमहं प्रत्येमीति न विकल्पः, तथापि निवृत्तपदार्थोल्लेख एव निवृत्त्युल्लेखः । न ह्यनन्तर्भावितविशेषणप्रतीतिर्विशिष्टप्रतीतिः । ततो यथा सामान्यमहं प्रत्येमीति विकल्पाभावेऽपि साधारणाकारपिरस्फुरणाद् विकल्पवृद्धः सामान्यवृद्धः परेषाम्, तथा निवृत्तप्रत्ययक्षिप्ता निवृत्तिबुद्धिरपोहप्रतीतिव्यवहारमातनोतीति चेत् ? ननु साधारणाकारपिरस्फुरणे विधिष्टपत्या यदि सामान्यवोधव्यवस्था, तत् किमायातमस्फुरदभावाकारे चेतिस निवृत्तिप्रतीतिव्यवस्थायाः ? ततो निवृत्तिमहं प्रत्येमीत्येवमाकाराभावेऽपि निवृत्त्याकारणस्फुरणं यदि स्यात्, को नाम निवृत्तिप्रतीतिन्थ्यितमपल्पेत् ? अन्यथा वा तत्प्रतिभासे तत्प्रतीतिव्यवहृतिरिति गवाकारेऽपि चेतिस

तुरगबोध इत्यस्तु । अथ विशेषणतया अन्तभू ता निवृत्तिप्रतीतिरित्युक्तम्, तथापि यद्यगवापोढ इतीवृशाकारो विकल्पस्तदा विशेषणतया तदनुप्रवेशो भवतु, कि तु गौरति [प्रतीतिः]। तदा च सतोऽपि निवृत्तिलक्षणविशेषस्य तत्रानुत्कलनात् कथं तत्प्रतीतिव्यवस्था ?

तदेतदायातम्, स्फुरतोऽपि विधेनं विषयस्थितिरपोहस्य पुनरस्फुरतोऽपिति क
एष न्यायः ? तथा च निश्चयैर्यंत्र निश्चीयते रूपं तत्तेषां विषयः कथम् ? न च विकल्पे
अस्फुरतस्तेन निश्चयनं नाम । यद्विधिरूपं स्फुरितमन्तर्मात्रायां तस्य परापोहोऽप्यस्तीति
तत्प्रतीतिरुच्यते । तत्रापि सम्बन्धमात्रमपोहस्य । विधिस्तु साक्षाित्रभासीति न
पूर्वदोषान्मुक्तिः । अपि चैवमध्यक्षस्याप्यपोहविषयत्वमनिवार्यम्, विशेषतो विकल्पाद्
एकव्यावृत्तोल्लेखिनोऽखिलान्यव्यावृत्तमीक्षमाणस्य । तस्माद् विध्याकारावग्रहाध्यक्षवद्
विकल्यस्यापि विधिविषयत्वमेव नान्यापोहविषयत्वम् ।

यत् पुनरन्यस्मादपोह्यते, अपोह्यतेऽन्य[द]स्मिन् वेति विजातिक्यावृत्तं बाह्यमेव बुद्धधाकारोऽन्यापोह इति गीयते । तेन न कश्चिदुपयोगः, अपोहनाम्ना विधेरेव विवक्षितत्वात्, न च नामान्तरकरणे वस्तुनः स्वरूपपरावृत्तिः । तस्मादतुभवानुसाराद् विधिरूपमेव बाह्यं शब्दादिगम्यमस्तु । शास्त्रं च, अत्र द्वौ वस्तुसाधनावेकः प्रतिषेध-हेतुः ।

अनङ्गीकृतवस्त्वंशो निषेधः साध्यतेऽनया। वस्तुन्यपि तु पूर्वाभ्यां पर्युदासो विधानतः॥

[प्र. वा. ४. २६२]

यदि च नत्रप्रयोगवत् [9a] व अभावमात्रस्यैव हेत्वन्तरादिष प्रतीतिः, तदा नानुपलम्भाद् भेद इति लिङ्गविभागपूर्वकाशेषव्यवस्थादौस्थ्यमायातिमिति कथमपोहः शब्दलिङ्गाभ्यां प्रकाश्यत इत्युच्यत इत्यत आह, स्थितिरिति । व्यवस्थामात्रमेतत् । मुस्यतयापोहः शब्दादिविषय इति नेदं वस्तुतत्त्वमित्यर्थः । कि पुनरत्र वस्तुतत्त्वमिति चेत् ?

१. अथ यद्यपोत्यतः तत्प्रतीतिव्यवस्थेत्यन्तोऽनुच्छेदो रत्नकीर्तिनिबन्धावलाबुद्धृतः, पृः ५३

२. यद्विधिरूपं......नान्यापोहविषयत्वम् तुल० रत्नकीर्तिनिबन्धावली, पृः ५३, पं १९-२२

३. नवमादाषोडशपत्रं पाठो नितरामस्पष्टः ।

शब्दैस्तावन्मुख्यमाख्यायतेऽर्थं-स्तत्रापोहस्तद्गुणत्वेन गम्यः । अर्थंश्चैकोऽध्यासतो भासतेऽन्यः स्थाप्यो बाच्यस्तत्त्वतो नैव कश्चित् ॥

इति प्रकरणार्थंसंग्रहः।

न खलु शास्त्रमनुभवं परिभूय भवित् क्षमिमित विधिरूपमामुखयभेव विकल्प उपजायत इति तावन्न शक्यमपत्नोतुमिति प्रथमपादार्थः। नत्र्योगे विवादाभावान्न तत्र चिन्ता। शब्दैरिति चोपलक्षणम्। लिङ्गः प्रतिपाद्यते विकल्पैविधयोक्तियत इत्यपि द्रष्टव्यम्। एवं सत्यास्तामपोहस्य वाच्यता, तद्वयवस्थामात्रमपि विल्ठप्तम्। सा स्थितिरपि हि द्विधा विधीयते, सन्निकर्षात् प्रयोजकाच्च । तत्र यद्यपि सर्वधमिनिभलाप्यत्वप्रतिपादनं प्रयोजकमुक्तम्, न तु सन्निकर्षः कश्चिदित्याशङ्कवाह,—तत्रापोह इति । विधी हि मुख्यतया प्रतिपाद्यमाने तद्विशेषणतयोपसर्जनत्वेन गम्यत एवापोहः। तत्र तद्गुणत्वेनत्यर्थसन्निकर्षः। गम्यत इति प्रतीतिसन्निकर्षः। तत्रश्चार्थसन्निकर्षः। गम्यत इति प्रतीतिसन्निकर्षः। तत्रश्चार्थसंबद्धः प्रतीयमानश्च अपोहो मुख्यप्रतीतिकमपि विधि तिरस्कृत्य प्राधान्येन स एवाभिधेय इत्युच्यते, उक्त-प्रयोजनात्। अथवा तद्गुणत्वेनेव गम्यो न मुखत्वेनेति साक्षाद्यगेहवादिनो निरस्ताः। यद्यपि चान्यापोहादिशब्दानुत्लेख उक्तस्तथापि नाप्रतीतिरेव विशेषणभूतस्यापोहस्य, अगवाद्यपोढ एव गवादिशब्दस्य निवेशितत्यात् । शास्त्रं हि,

निवेशनं च यो यस्माद् भिद्यते विनिवर्यं तम् ।

इत्यादि । यथा हि नीलोत्पले निवेशितादिन्दीवरशब्दात् तत्प्रतीतौ नीलिमस्फुरणमनि-वार्यम्, तथा गोशब्दादप्यगवापोढे निवेशिताद् गोप्रतीतावगोऽपोहस्फुरणम् अनिवार्यम् ।

ये पुनरगोऽपोहे गोशब्दसङ्क्तेतिवधावन्योत्याश्रयणं ग्राम्यधन्धीकरणमुद्भाव-यन्ति, तेऽपि सामान्ये सामान्यवित वा सङ्कितवादिनः कथमतो दोषान्मुच्यमान-मात्मानं पश्यन्ति ? तथा हि सामान्यं नाम न सामान्यमात्रमभिष्ठेतम्, तुरगेऽपि गोशब्दसङ्कितप्रसङ्गात्, किं तु गोत्वसामान्यमभिष्रेतम् । तावता च गोत्वसामान्ये

१. तुल० रत्न० निब० पुः ५४

तद्वति वा गोशब्दसङ्क्षेत इत्यर्थानष्ठायां स एव दोषः, गवापरिज्ञाने गोत्वसामान्यापरिज्ञानात्, गोत्वसामान्यापरिज्ञाने गोशब्दवाच्यापरिज्ञानात्। अथ गोत्वे तद्वति वा गोशब्द इतीदृशाक्षरेण यदि सङ्क्षेतस्तदा दोषः। यदा तु [9b] पुरः स्थितं पिण्डमेक-मुपद्वर्थ देशकालान्तरविप्रकीणशिषव्यक्तिसाधारणरूपविकल्पस्थायिनं प्रकरणादैः प्रतिपत्तारमवधाययिं गौरिति सङ्क्षेतः, तदा यत्रैवासौ तत् साधारणं रूपं निरूपयित तमेव गोशब्देन व्यवहरतीति कथं मिथः प्रार्थनादोषः ? तावता च गोत्वे तद्वति वा सङ्क्षेत इति व्याख्यातृणां सिद्धान्तानुवाद एषः, न तु सङ्क्षेतकर्णुणामुपदेशक्रमस्तादृगिति चेत् ?

एवं तर्हि यद्यगवापोढे गोशब्द इतीदृशाकारं सङ्क ताकारकीतंनं तदाऽयं दोषः । यदा तु विविक्षतिव्यक्तिष्वेकाकारप्रत्यवमशंविति प्रकरणादवधारिते प्रतिपत्तरि सङ्क तकरणमयं गौरिति, तदा क दोषावकाशः ? स हि स्विवकल्पतल्पशायिनीः सकल्व्यकीरगोव्यावृत्ताद्यक्षरमनपेक्ष्य स्वयं तिद्वजातीयाशेषव्यक्तिव्यावृत्ता गोशब्दवाच्याः प्रतिपद्यमानो यत्रैव विजातीयव्यावृति प्रतिपद्यते ता एव गोशब्देन व्यवहरतीति, तावता अगोव्यावृत्ते गोशब्द इति सिद्धान्तानुवाद एव न सङ्क ताकारः, अभिमते गोशब्दवृत्तावगोशब्देन शेषस्याभिधातुं शक्यत्वात् । स तु विजातीयव्यावृत्तः साधारणाकारो विकल्पे सामान्यस्य प्रतिभासो व्यक्तेवा स्वात्मेविति पश्चान्त्रिश्चर्वेषये । इतरेतराश्र्यस्तु नास्तीति सिद्धम् । सिद्धं च पुण्डरोकशब्दश्रुतौ श्वेतशतपत्रप्रतिपत्तिवद् गोशब्दश्चतावपायगवापोढप्रतिती जातिवादिनाप्यवश्याभ्युपगन्तव्यमपोहिवशेषणशोमुषीनान्तरीयकत्वं विघेरिति । न च संबन्धगन्धमात्रं साक्षादेव द्वयोः प्रतीतिर्मुख्योप-सर्जनभावेनेति भेदः । धमंवाची वा गुणशब्दः, अन्यापोहधमंणो विधिरूपस्य प्रतीतेः ।

यत् तृतीयाकारस्यारोपितबाह्ययोरन्यनिवृत्तिकृतं सादृश्यं दूषयम् वाचस्पित-राह्¹—न च स्वलक्षणधर्मो व्यावृत्तिभैविद्भरभ्युपेयत इति, तद् दुष्टमेव । अथ भावि-कीति विवक्षितं तत्रेति चेत् ? तथापि नोपयोगः, कल्पनारूढस्यैव धर्मिधर्मभावस्येष्ट-त्वात् । केवलं कि न विधिनैव व्यपदेशः प्रत्यक्षस्यापि वा परापोहविषयत्वव्यवहार-प्रसङ्ग इत्यवशिष्यते ।

अत्र ब्र्मः। इह काचिद् व्यवस्था तत्त्वलेशमाश्रित्य प्रयोजनिवशेषादन्यथा स्थितावप्यन्यथा क्रियते, यथात्मतदुरुपाद इति । उत्पादो हि प्रागभावविशिष्टस्य वस्तुनः

१. ता॰ टी॰ पृः ६८४

सत एव धर्मः । अथ च प्रागमावलक्षणतत्त्वलेशमाश्रित्यासत इति व्यवस्थाप्यते सत्कार्यवादशङ्कासङ्कोचाय । यथा वाऽनेनैव कृतं कर्मं कोऽन्यः प्रत्यनुभविष्यतीत्येक-सन्तानप्रज्ञसिमाश्रित्य कृतनाशाकृताभ्यागमवज्ञना विमोहाय, तथाद्यापि विधिविषया-भिधानं [10a] वस्तुतो वस्तुन एव परारोपितवाच्यतास्वीकारशङ्कानिराकरणाय नान्तरीयकप्रतीतिर[प्य]पोह एव विकल्पविषयं इति व्यवस्थाप्यते । अतो न विधिनैव व्यवहारः । यदा त्वपोह एव मुख्यार्थः शब्दस्येत्यारोपः, तदा विधिरपि पुरस्क्रियते । यथोक्तम्,

# शब्दैस्तावन्मुख्यमाख्यायतेऽर्थं इति।

प्रत्यक्षे तु विवादाभावान्नैवं व्यवस्थेति युक्तम् । अन्यापोहविशेषणं तु विधिस्तत्रातिशयो नेत्युक्तमेव । शास्त्रं हि,

## तत् परिच्छिनत्ति ततोऽन्यद् च्यवच्छिनत्तीत्यादि ।

निषेध्यापेक्षया तु तत्रानुपलिध्याब्देन निषेधव्यापारः पुरस्क्रियत एव । यथा वा [विधिवृ]त्तेरग्रहणं नाम प्रसन्यपक्षे नियतरूपानुभवादभावविकल्पोत्पादनशक्तिरेव, तथा विधिविकल्पानामपि तन्त्रेऽनुरूपानुष्ठानदानशक्तिरेव निषेधग्रहणमिनमया प्रतीत इत्यनुव्यवसायप्रसवशक्तिश्च । पर्युदासपक्षे च नियतस्वरूपसंवि[द]नमेवोभयत्र निषेधग्रहणम् । उभयं चैतदभिमतं शास्त्रकारस्य । कचित् तस्य प्रस्तावानुरूपं प्रसज्य-प्रतिषेधाधिकारेण,

#### रूपे तस्य न किञ्चनेत्यादीनि

वचनानि, कचित् त्वतद्वपपरावृत्तवस्तुमात्रप्रसाधनावित्यादीनि पर्युदासाश्रयाणि । नत्वेकनियमः । ततो युट्टीकाकारः स्वापोहसिद्धौ तदर्थावतारतरलस्त्रिलोचनश्चान् वोचताम् आचार्यः प्रसञ्यप्रतिषेधवल्लभ उन्नीयत इति तिन्नराकृतम् । न च भेदाभावात् विशेषणव्यवहारहानिः, राहोः शिरः गोत्वं सामान्यमित्यादिवद् विवक्षाकृतस्य अनपायात् । कि च व्यवह्रियत एव भवतापि घटाभावप्रदेशयोः पिशाचत्वाभावस्तम्भयोवी विशेष्यविशेषणभावः । तत् कथमस्माकं निषेधे निःस्वभावाभाववादिन्त्वादिति चेत् ? नेदानीं स्वरूपनिरूपणमभावस्य, कि तु प्रतौतिनिरूपणम् । सा च शक्या अपह्नोतुम् । पर्युदासपक्षेऽपि तद्विथिरेवात्यनिषेध इति न प्रतीतिक्षतिः । नापि विशेषणभावस्य । अनेनैव वाक्येन विधिनिषेधयोः सामानाधिकरण्यप्रदर्शनात् ।

अतएव विरोधचोद्यमप्यवद्यं न, स्वाभावेन हि विधेविरोधो, नान्याभावेन, सहैव स्थानात्। तस्माद् युक्तमुक्तम्,

# तत्रापोहस्तद्गुणत्वेन गम्य इति ।

अथवा तस्यार्थाख्यानस्य गुणोऽयमेव यदन्यनिषेधनं नाम, तेनासौ गम्यत इति व्यवहृतंव्यम्। यच्छास्त्रम्, तदन्यपरिहारेण प्रवर्तेतिति शब्दिनयोगः, व्यर्थोऽन्यथा-प्रयोगः स्यादिति । एतेन तात्पर्यार्थात्वमगेहस्य दशितमध्यापित्वपरिहारस्य । एव पन्थाः श्रुष्टनमुपतिष्ठत इत्यत्रापि प्रकृतपथान्तरापेक्षयेष एव । श्रुष्टनप्रत्यनीकानिष्टस्थानापेक्षया श्रुष्टनमेव । अरण्यमागंविद्वच्छेदोन पन्था एवेति सुलभो नियमः' । तर्जनीनिर्वेशाद् गतार्थः पन्था एवेति चेत् ? परव्यवच्छेदोन पन्था एवेति सुलभो नियमः' । तर्जनीनिर्वेशाद् गतार्थः पन्था एवेति चेत् ? परव्यवच्छेदोन तावदस्तीष्टस्थ । प्रयोगस्तु गतार्थस्यापि लोके दृश्यत एव । अभ्यागच्छित, [10b] ब्राह्मणो द्वावित्यादिवत् । यथा हि सार्थपुरुषादिव्यवच्छेदोन कः पन्थाः श्रुष्टनमुपतिष्ठत इति प्रश्नः, तथोत्तरमप्येष पन्था इति । सर्वत्रैव हि प्रतिपाद्यशङ्काङ्कितस्यैव विधिप्रतिपेधाविति । यदि च शब्दश्चितकाले किलतो न परापोहः कथमन्यपरिहारेण प्रवृत्तिः ? ततो गां बधानेति चोदितोऽश्वादीनिष बध्नोयात् ।

यत्तु गोः प्रतीतौ न तदात्मा परात्मेति सामर्थ्यादन्यापोहः पश्चानिश्चीयत इति मतम्—तदसङ्गतम्, प्राथमिकस्यापि प्रतोतिकमादशंनात् । न हि तत्कालव्युत्पन्नसङ्के तोऽपि गामानयेत्युक्तः परतो निवृत्तावर्थापत्तिमनुसरित । न च गोशब्दादन्याव-कोणंप्रतिपत्तौ गोनिश्चयो युक्तः । तथा प्रतिपत्तौ वा पश्चादिष कथमर्थापत्तेष्दयः ? पररूपपरिकरो हि गौगृंहीतः । कथं स तदनाकीणंतासमर्थने समर्थः ? तस्माद् गोः प्रतोतिरत्यगोऽपोडप्रतिपत्तिरूच्यते । अतः स्वार्थप्रतोतिकाल एवार्थान्तरापोहस्य प्रतीतिकालः, चन्द्रप्रयोगे चन्द्रप्रतोतिकालवदवदाततायाः । यथा च शुक्लिमाप्रतोतौ कीदृशीन्दु-प्रतीतिः, पररूपसङ्कीणंप्रतोताविष कीदृशी गोप्रतीतिरिति समानम् । नापि न सङ्कीणं नासङ्कीणंमवगन्तु शक्यं वस्तु, पश्चादिष सामर्थ्यस्यशक्यत्वाञ्च । तस्मान्न निषेध-बोधायार्थसामर्थ्यालम्बनं श्रेयः ।

यदप्युवाच वाचस्पतिः <sup>३</sup>,—जातिमत्यो व्यक्तयो विकल्पानां शब्दानां च गोचरः, तासां [च] तद्वतीनां रूपमतज्जातीयव्यावृत्तमित्यर्थंतस्तदवगतेर्गा बधानेति चोदितो

१. तुल॰ रत्न॰ निब॰ पृः ५५ पं ६-९.

२. तुल॰ सैव पृः ५४. पं॰ १४-१५; ता॰ टी॰ पृः ६८४.

३. ता॰ टी॰ पृः ६८४.

नाश्वादीत् बध्नातीति, तदप्यनेनैव निरस्तम् । यतो जातेरधिकायाः प्रक्षेपेऽपि व्यक्तीनां रूपमतज्ञातीयव्यावृत्तमेव चेत्, तदा तेनैव रूपेण शब्दविकल्पयोर्विषयीभवन्तीनां कथमतद्वयावृत्तिप्रतोतिपरिहारः ? अथ न विजातीयव्यावृत्तं [व्यक्तिरूपं] तथाप्रतीतं वा तदा जातिप्रसाद एव इति कथमथंतोऽपि तदवगितिरित्युक्तप्रायम् ।

अथ जातिवलादेवान्यतो व्यावृत्तम्, सा तर्हि पूर्वमप्यासीदेवेति पूर्वं न समर्था, तिल्लक्षये पश्चादिप कथम् ? सङ्के तस्मरणसहकार्यपेक्षा हि नामयोजनायामेव, विजातीये-तरकल्पना तु दर्शनमात्राधीना वालादिवदिति यत्किश्चिदेतत् ।

यदि वा गुण्यतेऽभ्यस्यत इति गुण उपादेयो धर्मस्तेन प्राधान्यमत्र रुक्षणीयम्, ततः स एव गुणोऽपोह एव प्रधानं येषु शब्देषु तद्भावेनापोह एव भाववानिषु शब्देषु गम्य उच्यते, न विधिः स्फुरसप्यप्रधानवत् । तथा हि विजातीये सर्वत्रादृष्ट्यपेक्षत्वात्, किचित् तु दृष्ट्यपेक्षणात्मजातीये श्रुतौ संबध्यतेऽपोह इति शास्त्रम् । अपि च, उभयावभासेऽपि यथावभास[प्र]मेयाभावादन्यनिवृत्तेस्तु भावनियमान्निवृत्तिरेव प्रधानम् । यच्छास्त्रम्,

वस्तुरूपस्य संस्पर्शो विच्छेदकरणे घ्वनेः । स्यात् सत्यं स हि तत्रेति । [प्र. वा. ३. १३२]

अभाववाचिषु [11a] पुनर्वस्तुनोऽसत्त्वादेव । यच्छास्त्रम्,

रूपाभावादभावानां शब्दा रूपाभिधायिनः । नाशङ्क्रधा एव सिद्धास्ते व्यवच्छेदस्य बोधकाः ॥ [प्र. वा. ३, १८४—५]

इति । यद् वा तस्मिन्नपोहे पर्युदासेनापोढाकारे वा वाच्ये स्थितो गुणो दोषनिषेधो येषां शब्दानां तद्भावेनापोढ एव वाच्य उच्यते । यथाह,

> निवृत्तेर्तिःस्वभावत्वान्न स्थानान्तरकल्पना । उपप्रवश्च सामान्यधियस्तेनाप्यदूषणा ॥ [प्र. वा. ३. १६८—९]

इति । एवमपोहस्य वाच्यताव्यवस्थायां निमित्तान्यभिधीयमानानि शास्त्रेऽपोहस्य शब्दान्मुख्यस्फुरणविरोधीन्यूहनीयानि भाववाचिषु । अभाववाचकाधिकारे चायमेव मुख्यो विवेक इत्युक्तम् । भाववाचिष्पसर्जनतया विवेकस्यामुख्यतां ख्यापयित । विशेषतो ह्येष बोद्धव्यः । अभाववाचिषु पदार्थं एवापोहः । भाववाचिषु पुनः पदार्थंस्यान्यतः अपोहः, पदार्थं[व] चान्यस्य । एनयोक्षोक्तिमात्रेण भेद इति । यदि तथाविधनिवन्धना-धीनाऽपोहस्य वाच्यताव्यवस्था, अर्थं एव तु मुख्यमाख्यायते, हन्त तर्हि सर्वधमिनिभिलाप्यतासमयोऽस्तमयमायातः, तदर्थंश्च समारम्भ इति सूचितस् ।

यञ्चोक्तं वस्तुवाच्यतारोपनिषेधार्थमपोहस्य प्राधान्येनाभिधानव्यवस्थेति, तत्रापि स्वयमर्थवाच्यतेव स्वीक्रियते, परस्य त्वन्यथोपदिश्यत इति महती प्रेक्षतेत्याशङ्क्ष्याह.

### अर्थश्चैक इत्यादि ।

अयमर्थः, अर्थो हि द्विविधः बाह्य आन्तरस्म, अन्यस्याभावात् । तत्रेकस्तावद् बाह्यः अध्यवसायादेव वाच्यो व्यवस्थाप्यते, न स्वलक्षणपरिस्फूर्त्या । कथमिति चेत् ? अनुभवादेव । यथा हि प्रत्यक्षचेतसि देशकालावस्थानियतानि परिस्फुटरूपाणि स्वलक्षणानि प्रतिभान्त्यनुभूयन्ते, तथा न विकल्पकाले । विकल्पकाले हि विजाति-व्यावृत्तमेव परस्पराकाराकीर्णमिवास्फुटमिव प्रत्यक्षापरिचितं किश्चिद्रपमाभासमानम् अनुभवविषयः । व्यच्छास्त्रम्,

शब्देनाच्यापृताक्षस्य बुद्धावप्रतिभासनात् अर्थस्य दृष्टाविवेति,

उपायभेदादेकस्यैव प्रतिभासभेदः एकत्र हि बुद्धाविन्द्रियमाश्रयोऽन्यत्र शब्दादीति चेत् ? अत्राप्युक्तम्,

> जाती नामाश्रयोन्यान्यश्चेतसां तस्य वस्तुनः। एकस्यैव कुतो रूपं भिन्नाकारावभासि तत्॥ [प्र. वा. २. २३५]

न हि स्पष्टास्पष्टे हे रूपे परस्परविरुद्धे एकस्य वस्तुनः स्तः, यत एकेनेन्द्रियवृद्धौ प्रति-भासेतान्येन विकल्पे, तथा सति वस्तुन एव भेदप्राप्तेः। न हि स्वरूपभेदादपरो

१. तुल० रत्न० निब० पृः ५५, पं० १६-१७ । २. तत्रैव घृतम् पं० १८ तः ।

वस्तुभेदः, न च प्रतिभासभेदादपरः स्वरूपभेदः । अन्यथा त्रैलोक्यमेकमेव वस्तु स्यात् । नतु दूरासन्नदेशर्वीतनोरेकत्र शाखिनि स्पष्टास्पष्टप्रतिभासभेदेऽपि न [शाखि]भेदः, अर्थोक्रयाभेदाभावादित्थर्थीक्रयाभेदोपकृत एव प्रतिभासभेदो भेदकः ।

न चेहार्थिकयाभेद इति कथिमिन्द्रियशब्दाभ्यां जनितज्ञानविषयो गवादिर्भेद-भागिति चेत्? न ब्र्मः प्रतिभासभेदो भिन्नवस्तुनियतः, किं तु एकविषयत्वाभाव-नियत इति । [11b] तथा हि, यो यः किंचिद् वस्तुनि प्रत्यक्षप्रतिभासाद् विषरीतः प्रतिभासो नासौ तेनेकविषयः, यथा घटग्राहकात् पटप्रतिभासः, यथा वा शङ्ख्याहकात् पीतप्रतिभासः । तथा च गवि प्रत्यक्षप्रतिभासाद् विषरीतः प्रतिभासो विकल्पकाले इति व्यापकविरुद्धोपलिब्धः । एकविषयन्वं हि प्रतिभासाभेदेन व्याप्तम्, सब्येतर-नयनदृष्टवद् वृष्टम् । अव्याप्तितस्तु यदि प्रत्यक्षान्तरमपि विषरीतप्रतिभासं स्यात्, वस्तु च द्विरूपं भवेत् । तञ्च द्वयमपि नास्तीति व्याप्तिरेव । आश्र्ययभेदभाविनि च ज्ञाने पक्षीकृते तद्विरुद्धः प्रतिभासभेदः सिद्धः । ततो यत्रार्थिकयाभेदादिसचिवः प्रतिभास-भेदस्तत्र वस्तुभेदः घटपटवत् । तं पुनः सहायं विहाय प्रवृतो नियमैनैकविषयतां परिहरतीत्येकोऽत्र भ्रान्त एव प्रतिभासः, शङ्को पीतप्रतिभासवत् ।

तत्रापि शङ्ख एव विषय इति चेत् ? शुक्लतामस्पृशन्ती बुद्धिः शङ्ख्विषयेति सुज्याहृतम् । शङ्ख्यमात्रं प्रत्येतीति चेत्—न, ततः परस्य शङ्ख्यमात्रस्यास्फुरणात् । पृष्टभाविति विकल्पे स्फुरतीति चेत् ? अस्तु, न तु निर्विकल्पः पीतप्रतिभासः शङ्ख्विषय इति सिद्धम् । एवं दूरतः शिखरिणि पिण्डाकारप्रतिपत्तिरिण न पिप्पलादिभेदावसायसमर्थंपत्रादिविशेषविरिहणी वृक्षविषयेति प्रकृतसममेतत् । अर्थंक्रियाभेदाद्यभावाञ्च न भिन्नोऽर्थं इत्येकस्यापिते भ्रान्तिभावे यदि न प्रत्यक्षप्रतिभासो भ्रान्तः, तदान्य-प्रतिभास एव भ्रम इति बूमः । एवं पीताभासे गोविकल्पे च समानो न्यायः । नतु किचत् कस्यचिदारोपः कुतिश्चद् सादृश्याद् भवति । न च विकल्पप्रतिभासवत् संभिन्नाकारं जन्मान्तरेऽपि किञ्चदुपल्ब्धम् ।

तत् कुतः कस्य क समारोपाद् भ्रमोऽयमिति चेत् ? अयमपरस्तवैव दोषः, यदयं विकल्पेनाष्यक्षगम्य एव गोचरो नान्यगोचर इति निर्विषयोऽपि न भ्रमोऽभिधा-तव्यः । अस्माकं तु तद्विषयो न भवतीत्येतावतैव प्रकृतसिद्धिः । तदेवान्यथाख्यातीति तद्गोचर एवेति चेत् ? यथा प्रत्यक्षपुरस्कृतेन रूपेणास्ति ततोऽतिरिक्तस्य वस्तुनोऽभावात्

१. तुल० रत्न० निब० पृः ५५

कस्यान्यथाख्याने कर्तृत्वम् ? तत्तु न ख्यात्येवेत्यलं बहुभाषितया । तस्मान्न स्वलक्षण-प्रतिभासो विकल्पेष्विति न्यायः ।

तेन यदाह वाचस्पतिः , न च शाब्दप्रत्यक्षोयोर्वस्तुगोचरत्वे प्रत्ययाभेदः कारणभेदेन पारोक्ष्यापारोक्ष्यभेदोपपत्तेरिति, तन्नोपयोगि। परोक्षप्रत्ययस्य वस्त-गोचरत्वासमर्थनात् । परोक्षताश्रयस्तु कारणभेद इन्द्रियगोचरग्रहणविरहेणैव कृतार्थः । ननु वस्तुविषयत्वे प्रत्ययाभेदप्रसङ्गः त्वयैवोक्त इति तत्परिहारेणैव वस्तुविषयत्वं सिद्धम्, न चान्यद् वस्त्वस्तीति तद्विषयत्वं चेति चेत्—नैवं, यतः प्रतिभास [12a]-वैजात्यस्यातद्विषयत्वेन व्याप्तिसाधनादसौ प्रसङ्गोऽस्मदीयः। अस्माकमपि व्याप्ति-विघटनायैव प्रयत्न एषः। कारणवैजात्यकृते प्रतिभासवैजात्ये संभविनि कृतो वा तिंहषयत्वेन व्याप्तिरिति ? एतदिप कदा युज्यते ? तिंहषयत्वमात्रेण वा कारण-भेदो व्याप्तः शक्यो दर्शयितुम्। तत्तावन्नास्ति, कारणभेदस्य वस्तुनोऽप्रतीत्यैव चरितार्थत्वात । अथ न गवोि? सत्यो द्वावनमेतत कारणभेदादपि संभाव्यते प्रति-भासभेदस्तद्विषयत्वेऽपीति । संभाव्यतां तर्हि गान्धारमधुरबोधयोरप्येकविषयत्वं, कारणभेदस्य तत्रापि संभवात् । निर्विकिल्पसिविकिल्पयोरिग्नत्वमात्रोल्लेखोऽस्तीत्येक-विषयताश्वासः । तत्र तू न गान्धारत्वस्य न वा मधरत्वस्य तद्भयबोधयोहल्लेख इति चेत ? अहो निरुढता महती । आत्यन्तिककारणवैजात्यस्य हि फलमेतत् । एकविषय-त्वाश्वासः पुनरन्ततो वस्तून उल्लेखाद् भविष्यति । सन्देहे कारणवैजात्येऽवान्तरस्याग्नि-त्वादेरुल्लेखः । आत्यन्तिके त्र सर्वसाधारणस्य धर्मस्येति न तावतैवातद्विषयत्वम् । अस्ति चावास्तवधर्मस्य माधर्यस्यानुवृत्तिर्गान्धारेऽपि ।

अन्यादृशं तन्माधुर्यमिति चेत् ? विकल्पन्यस्तस्याप्यग्नित्त्वमन्यदेव । न चैकरूपे अप्युल्लिख्यमानेऽवान्तरधर्मप्रतिभासयोरेकविषयत्वम्, शुक्तिरजतवत् । न हि शुक्तिप्रतिभासो रजतविषयो रजतप्रतिभासो वा शुक्तिविषयः साधारणधवलतोल्लेखेऽपि । तस्माद् यथाऽग्निविकल्पे वस्तुस्फुरणेऽप्यवान्तरधर्मस्य गर्वभत्वस्यास्फुरणात् न गर्दभ-विषयता, तथावान्तरस्याग्नित्वस्य स्फुरणेऽपि स्वलक्षणाकारस्य प्रतिनियतस्यास्फुरणात् नान्यद्रव्यस्फुरणमिति न्यायः, स्वलक्षणस्येवाग्निद्रव्यत्वात् । ततः कारणभेदो ज्ञानप्रतिभासस्य भेदकोऽस्तु । वस्तुविषयत्वं तु न द्वयोरपि प्रतिभासयोरिति स्थितमेतत् । तस्मान्न स्वलक्षणं विषयः शब्दावेरिति सिद्धम् ।

१. तुल० रत्न० निब० पृः ५६

र्कि च एवं विधिनिषेधयोरपो[ह्त्वादु]च्चारणमेव न स्यात्। तौ हि धर्मिणो वा स्याताम्, धर्माणां वा यथा वृक्षोऽस्ति नास्ति वा, वृक्षो नीलो न वा नील इति। तत्र प्रथमः पक्षस्तावन्नास्ति। भावाभाविनयतो हि वृक्षो वृक्षशब्देन चोदित इति भाव-नियमपक्षेऽस्तीति व्यथंम्, नास्तीत्यसमथंम्, विरोधात्। अभाविनरूपणे तु विपयंयः। अस्ति च वृक्षपदश्रुतौ विधिनिषेधापेश्रेति, भावाभावसाधारणोऽयं वृक्षपदाद् वृक्ष-प्रतिभासो न बाह्यो वृक्ष इति न्यायः।

यत्तु त्यायदर्शने तात्पर्यटीकाकारेण जातिमद्वयिक्तवाच्यतां स्ववाचैव प्रस्तुत्य अनन्तरमेव न च शब्दार्थस्य जातेर्भावाभावसाधारण्यं नोपपद्यते, सा हि स्वरूपतो । नित्यापि देशकालविप्रकीर्णानेकव्यक्तधाश्रयतया भावाभावसाधारणी भवन्त्यस्तिनास्तिसंबन्धयोग्या । वर्तमानव्यक्तिसंबन्धिता हि जातेरस्तिता । अतीतानागतसंबनिधता च नास्तिति । सन्दिग्धव्यतिरेकित्वात् [12b] अनेकान्तिकं भावाभावसाधारण्यमन्यथासिद्धं वेति वलिपतम्, तावता तावन्न प्रकृतक्षतिः । जातौ भरं न्यस्यता स्वलक्षणावाच्यत्वस्य स्वयं स्वीकारात् ।

अपि च जातिरप्यस्त्यादिपदप्रयोगात् प्रागिभधीयमाना शब्देन वर्तमानव्यक्तिसंबद्धा वा अभिधेया, अतीतानागतव्यक्तिसंबद्धा वा, उभयसंबद्धा वा, असंबद्धा वेति पक्षाः। न चैकत्रापि त्राणं प्राचीनचोद्यचतुरः क्षमते। प्रथमे पक्षे हि भावित्यमः द्वितीये त्वभावित्यमः। तृतीयेऽपि यदि सद्सद्व्यक्तियोगादस्याः सत्त्वासत्त्वव्यवहारमनोरथः, तथा यैर्थेराश्रयवैर्वतंमानव्यक्तियोगोऽस्या व्यवह्वियते, यैर्येवातीतानागतव्यक्तियोगः, तानाश्रयांस्तथैव प्रतिपादयेत् शब्दः। न ह्यन्यथोभयव्यक्तिसंबद्धा प्रतिपादिता भवति। तथा च सति स एवास्त्यादिपदाप्रयोगप्रसङ्गः॥

अथेवं मितः यत् तदुभयव्यक्तिसंबन्धिरूपं तदस्याः शब्देन चोदितमेव, न तु तत्संबन्धिनीनामुभयीनां व्यक्तीनां प्रतीतिः । न ह्येकसंबन्धिप्रतीतिः संबन्ध्यन्तरप्रतीति-मवश्यमन्वाकर्षति पुत्रादिप्रतीतिवदिति चेत् ? एवं सित संबन्धिनामप्रतीतौ न संबन्ध-स्यापि प्रतीतिः । यतः,

> द्विष्ठसंबन्धसंवित्तिर्नेकरूपप्रवेदनात् । द्वयस्वरूपग्रहणे सति संबन्धवेदनम् ॥

१, तुल० ता० टी० पृ: ६८४ तथा रत्न० निब० पृ: ५६, पं ११-१६

ततो यथा तत्वतः कस्यचित् पुत्रोऽपि पितृसंबन्धानवधारणे पुरुषमात्रख्यः प्रतीतो वटवत् स्वतन्त्रः, तथा सामान्यसङ्कातमपि वस्तु स्वतन्त्रं प्रतीयमानं न सामान्यख्यतया प्रतीतं भवतीति चतुर्थपक्षप्रतिक्षेपः । तदापि संबन्धिनामनाक्षेपादस्त्याद्वपदाप्रयोगः सिद्धः, स्वतन्त्रे हि तस्मिन्निश्चोयमाने तस्यैव भावाभावाभ्यामस्त्यादिप्रयोगेण भाव्यम्, नान्यस्य । संबन्धावधारणेऽपि हि नेकसंबन्धिनो भावाभावाभ्यामित्तरस्यास्त्यादिपद-प्रयोगः । न हि चैत्रस्य भावाभावाभ्यां तत्पुत्रत्वेनावधारितोऽपि मैत्रोऽस्ति नास्ति वित्तं संबन्धमहंति, कि पुनः संबन्धावोधि सामान्यम् ? अन्यादृशस्तत्र संबन्ध हति चेत् ? कीदृधोऽपि वा भवतु, प्रतीतिमनाख्दः पुनरसत्त्रल्प एवेति नान्यदोयभावाभावाभ्यामयःशलाकाकल्पस्य प्रतीतस्यास्त्यादिपद्वप्रयोगो योगमन्वेति, अतिप्रसङ्कात् । स्वरूपं चास्य सदावस्थायि प्रतिपादितमित्यस्तिपदवेयथ्यं, नास्तिपदिवराधश्च तदवस्थः ।

तस्मान्नान्यथासिद्धं भावाभावसाधारण्यमैकान्तिकं च बाह्यविषयत्वसाधने विकल्पप्रतिभासस्य । नियमवती हि विषयव्यवस्था निमत्त्वत्त्त्या व्याप्ता । न च विषयसदसत्ताप्रसाधनादन्यत् निमत्तमुपपद्यते, अतिप्रसङ्गात् । ततस्तदभावे व्यापकाभावादभवन्ती विषयवत्ता सदसत्त्वप्रसाधन एव नियम्यमाना तेन व्याप्तेति तिह्वरोधिनि कथमवितिष्ठेत् ? यण्ज्ञानं यत्र भावाभावसाधारणप्रतिभासं, न तेन तस्य विषयवत्त्वस्, [13a] यथा गोज्ञानस्याश्वेन । बाह्ये च भावाभावसाधारणप्रतिभासं वृक्षविकल्पज्ञानमिति व्यापकविषद्धोपलिब्धः । तिहृषयत्वव्यापकस्य भावाभावप्रसाधनस्य हि विषद्धं तद्वप्रसाधनरूपं साधारण्यम् । एवं जातिमहृब्यक्तिवचनेऽपि दोष एव । व्यक्तेश्चेत् प्रतीतिसिद्धः, जातिरिधका प्रतीयतां मा वा, न तु तद्दोषान्मुक्तः ।

यञ्चोक्तं कौमारिलैः, सभागत्वादेव वस्तुनो न साधारण्यदोषः, वृक्षत्वं ह्यनिर्धारित-भावाभावं शब्दादवगम्यते, तयोरन्यतरेण शब्दान्तरावगतेन संबध्यत इति । तत्रापि वृक्षत्विमित्त यदि जातिर्विविक्षता, तदा तद्द्षणेनैव निर्वृतिः। अथापरामृष्टभेदाभेदमेव वृक्षत्वम्, तदा तदवश्यम्भावेऽभावे वा नियतं, शब्देन च तथैव स्यापितिमिति किमस्स्यादिपदेनाद्यापि ?

स्यादेतत् । तन्नियतत्वेऽपि वृक्षत्वाङ्ग एव शब्देन चोदितो न सत्त्वासत्त्वाङ्ग इति चेत् ? तयोरंशयोस्तर्हि भेदः काल्पनिकस्तात्त्विको वा ? काल्पनिकत्वे इयं

१. निथमवती......च्यासेति प्रान्तयोजना । २. तुल० रत्न० निब० पृ: ५६ पं० १८--- २१

गव्यवस्तुनीव प्रतियती शाब्दी बुद्धिः कयं वस्तुविषयेति सिद्धम् । तास्विकत्वे वृक्षः सिन्निति सामानाधिकरण्यानुपपित्तः, घटपटवत् । एकवस्तुनियतौ धर्माविति त्याय-दर्शनविद्मतिक्षेपो वक्ष्यते । मेदाभेदपक्षोऽपि क्षिप्तोऽन्यत्र । यद्वेदं न च प्रत्यक्षस्येव शव्दानामर्थप्रत्यायनप्रकारो येन तद्दृष्ट इवास्त्याद्वाव्दापेक्षा न स्यात्, विविश्रशक्तित्वात् प्रमाणानामिति । तद्य्येकार्थत्वे भिन्नावभासदूषणेन दूषितम् । ततो यदि प्रत्यक्षार्थप्रतिपादनं शब्देन तद्वदेवावभासः स्यात्, अभवंश्च न तद्विषयस्यापनं क्षमते । तद्स्यापि विवित्रशक्तित्वं प्रमाणानां वस्तुस्वरूपानुमवाध्यवसायमात्रकृतमेव, नैकार्थत्वेऽपि प्रतिभासभेदकृते, तद्भेदे एकार्थतायाः प्रमाणवाधितत्वादिति । तस्मादवस्थितमेतन्न स्वलक्षणाभिश्राने धर्मिणो विधिनिपेधायोग् इति कृतं पदप्रयोगेणेति ।

नापि धर्माणां, वृक्षपदेन हि धर्मिणोऽध्यक्षवत् सर्वात्मना प्रतिपादितत्वात् कोऽवकाशः पदान्तरेण नील्रत्वादिविधिनिषेधयोः प्रमाणान्तरेण वा ? प्रत्यक्षेऽपि प्रमाणान्तरोपक्षा वृष्टेति चेत् ? भवतु तस्याप्यिनिश्चयात्मकत्वादनभ्यस्तस्वरूपविषये ! विकल्पस्तु स्वयं निश्चयात्मको यत्र ग्राही तत्र किमपरेण ? अस्ति च शब्दिलङ्गान्तरापेक्षा । ततो न वस्तुस्वरूपग्रहः, कि त्वेकधर्मच्छायानुकारिविकल्पोदयसंवेदनमेवेति सिद्धम् । न सिद्धम्, भिन्ना हि जात्यादयो धर्माः परस्परं धर्मिणश्चेति जात्येकधर्मद्वारेण प्रतीतेऽपि शाखिन धर्मान्तरवत्तया न प्रतीतिरिति कि न भिन्नाभिधानाधीनो धर्मान्तरस्य नीलचलोद्यैस्तरत्वादरववाधः ?

तदयुक्तम्, यदि हि भेदाद् धर्मिणः प्रतीताविष न धर्माणां शब्दिलङ्गद्वारेण बोधः, इन्द्रियद्वारेणापि मा भूत् । अथेन्द्रियस्य संयोगसमवायवलात् सिन्नकृष्टे धर्मिणि [13b] समवायादिसिन्नकर्षभाजो धर्मा अपि प्रतीतिगोच रीभवन्तीत्युच्यते, लिङ्गस्यापीयं सामग्री न खलु कलयापि हीयते । शब्दस्य तु यद्यपि न वाच्येन सह संयोगसमवायौ, वाच्यवाचकभावलक्षणा तु प्रत्यासित्तिरिष्टैव, तदभावे वाच्यप्रतीतेरेवाभावप्रसङ्गात् । प्रतीतौ वा कीदृशी संयोगादेरपेक्षा ? एतम्च स्वाभाविकसंबन्धावलिम्बनामि लिङ्गाद् वस्तुप्रतीतौ तुत्यम् । न च शब्दद्वारेण प्रतीतौ प्रवृत्तिनिमित्तरोधिनी व्यवधानशङ्का । जातिमती हि व्यक्तिः सकृदेव शब्दाववसीयते भवताम् । क्रमेण त्वेकैकबोधाभ कदापि जातिमद्वचिक्तवोधः स्यात् । न च निश्चयक्रमोपलम्भः । तस्मात् जातिरिधका प्रतीयतां नाम, व्यक्तिस्तु धर्मिणी प्रतीयमाना न स्वसमवेतगुणिक्रयादीन् अप्रतिपाद्य स्वास्थ्यमासा-दयेत् । अन्यथा प्रत्यक्षेऽप्यपरोपधिबृद्धिरनिबन्धना स्यात् ।

अथवं सति शब्दैव्यंक्तिबोधनमेवास्तु किमुपाधिसाहित्यस्वीकारेणेति चेत्? तत् किमिदानीं भवद्पगमवैयर्थ्यभयाद् भावैः स्वभावपरित्यागः कतंव्यः ? तदय-मपरस्तवास्तु दोषो न वा, न तु कचिद् गोचरे ज्ञानसाधनैस्तत्संबन्धिनां बोधमसाध-यित्वा स्थातव्यमिन्द्रियवत् । अथेन्द्रियादेव तथा दृष्टमिति नान्यत्र प्रसङ्ग इति चेत् ? एवं तर्हि तृणविह्निरिन्धनिवकारिक्रयानान्तरीयकधूमोत्पादनसमर्थो दृष्ट इति खादिर-स्तथा न स्यात् । सामान्येन तु व्याप्तिरुभयत्रापीति न विशेषः । ततो यदि खादिरे विकारविरहस्तदा नासौ धुमोऽपि तु वात्यासंविलतधुलिनिवहः। न वा तत्र धुमध्वजः, कि तु कान्तिमत्पद्मरागरत्नराशिरिष्मसंहतिरुच्छायवती। यदि पुनरसी धुमः स च धुमध्वजः खादिरे वावश्यं विकार इति, तथा यद्यसौ धर्मिबोधस्तत्साधनश्च शब्दो, नियतं तदाश्रयधर्मबोधदोषः। न चेत् तदाश्रयधर्मबोधः, तदा नासौ धर्मिबोधो नापि धर्मिबोधनः शब्दः। यत् कचित् ज्ञानसाधनं तत् तदीयधर्माणां प्रतीतिसाधननियतं यथेन्द्रियम् । तथा च लिङ्गशब्दौ परोक्षाभिमतस्य प्रतीतिसाधनाविष्टौ तवेति स्वभावः प्रसङ्गहेतः। न चैवं, शब्दिलङ्गान्तरापेक्षणात्। यन्न यत्समवेतधर्मबोधसाधनं न तत् तस्य स्वरूपज्ञानजनकम्, यथा गोशन्दस्तुरगे, तुरगो वा गर्दभे, न बोधयतश्च गोधुलिधुमौ स्वविषयाभिमतसमवेतधर्मान्तरमिति विपर्यये व्यापकानुपलव्धिः। जातिगुणिक्रयादि-रहितस्य स्वप्नेऽपि दर्शनशङ्काविरहाद् वस्तुदर्शनं तत्सत्तामात्रभाविना धर्मान्तरज्ञानेन व्याप्यत इत्युभयोरिप प्रयोगयोनिकान्तः। भेदे एव हि जात्यादीनां विवादः। समवेतशब्दस्त्वभेदपक्षेऽपि कल्पनाबुद्धौ भिन्नवदाभासमानानामपुथकप्रथनपरः। तद् वरमभेद एव धर्माणामस्तु, [14a] सर्वथा वस्तुप्रतीतिस्वीकारे धर्माणां प्रतीति-चोद्यस्य दूष्परिहरत्वात्, किमनुभवभ्रष्टभेदाभ्युपगमेन ? स्वभावा एव भावस्य जात्यादयः।

यत्तु भाषणं भूषणस्य, न च यत्स्वभावसंबिन्ध स स्वभावः, तथा सत्यसंबिन्धिः त्वमेव, न हि तदेव तेन साध्यत इति । तदसत् । स्वभावसंबिन्धीत्यत्रेव स्वभावः कस्यचिद्वस्तुनो विविक्षतः, न च तयोर्भेदः । भेदे हि स्वभावत्विमत्यलौिककमेतत् । तत् कथं तदेव तेन संबद्धमिति पिरहृतम्, अन्यथास्य स्वभाव इति पष्टीनिर्वेद्यानुप-पत्तेः । अथ स्वभाव इति जात्यादिर्वेवोच्यत इति न दोष एव, यदा जात्यादिर्वं विविच्य वस्तुमावस्वभावपरामर्शः । न ह्यसौ वस्तुनः केवलस्य स्वभावो न वक्तव्यः । स एव च यत्स्वभावसंबन्धीत्यत्र विविक्षतः, संबन्धिशब्देन जात्यादिर्वविक्षतत्वात् ।

तस्माद् यतो यदभिन्नमपि कल्पनया भिन्नमेव दर्शितम्, तत् तस्य संबन्धीति व्यवहारो दुष्परिहरः ॥

यञ्च वाचस्पतिः', न चैकोपाधिना सत्त्वेन विशिष्टेऽस्मिन् गृहोते उपाध्यन्तर-विशिष्टतद्ग्रहः, स्वभावो हि द्रव्यस्योपाधिविशिष्यते, न तूपाधयो विशेष्यस्वं वा तस्य स्वभाव इति । तदिप प्रवत एव । न ह्यभेदादुपाध्यन्तरग्रहणमासञ्जितम्, आकरेऽप्युप-कार्योपकारद्वारेण भेदं पुरस्कृत्यैव सर्वाकारग्रहणप्रसञ्जनात् । शक्तीनां तु शक्तिमतोः अभेद उक्तः । तदनेनापि न स्पृष्टम् ।

यत्पुनस्तत्र दूषणं भूषणेन, <sup>°</sup>सूर्यादिग्रहणे तदुपकार्याशेषवस्तुराशिग्रहणप्रसञ्जन-मुक्तस्, तदिभिप्रायानवगाहनफलस्, तथा हीदमाकृतम्। स्वयं वश्यमाणसमवाय-निषेधं स्थिरीकृत्य भवता नैयायिकप्रवरेण प्रत्यक्षकालेऽक्षसंवन्धमनुभवितरि धर्मिणि धर्माणां जात्यादीनां भेदाभ्युपगमादुपकार्यतयैव तदुपकारकशक्त्यभेदात् प्रतिपत्तिरेषि-तव्या। न ह्यनुपकारे कचित् कस्यचित् प्रतिबन्धो भेदवत इति शक्तवभेदापादन-मुखेनाह,

> [धर्मोपकारशक्तीनां] भेदे तास्तस्य किं यदि । नोपकारस्ततस्तासां तथा स्यादनवस्थितिः॥ [प्र. वा. ३.५३]

इति । यनु शक्तिनीम सहजा जातिरीपाधिकी च सहकारिसाकल्यमतो भिन्नवेत्यालम्बनम्, तद्द्पियत्वा क्षणाभञ्जाध्याये कार्यक्रियाप्रवृत्त एव स्वभावः शक्तिरित्येव
निर्वाहितम् । उपकारश्च समानकार्यार्जनस्वभावोऽकार्यस्यापि संभवतीत्यपि तत्रैव
ध्वस्तम् । कार्योपकार्ययोरपि तत्त्वतो नास्त्येव भेदः, व्यवहारे पुनरपूर्वोत्पत्तौ सोहापोहात् कार्यता । पूर्वस्थिताभिमानविषये तु विशेषानुभवादुपकार्यतोच्यते । तत्त्वतस्तु
पूर्वस्थितश्चाधुना विशिष्टश्चेति विरुद्धमेव । तिदह स्थिराभिमतजातिपुरस्कारेण
चिन्तायां कार्यतानिष्ठ एवोपकार्यव्यवहारः, तत्त्वत एकार्थतया वेति न दोषः । तदेवम्
अवश्याभ्युपगन्तव्यायामुपकारलक्षणायां प्रत्यासत्तौ सूर्योपकार्यादिभिरनुभवव्यभिचारः
[14b] प्रसज्यायातः साधारण एवावयोः ।

१. तुल॰ रत्न॰ निब॰ पृः ५७, पं १६—१९ २. तुल॰ रत्न॰ निब॰ पृः ५७, पं २३

यत् वाचस्पतिः, स्वाभाविकश्च संबन्धो व्यक्तेर्जात्या सह नोपकारमपेक्षत इति । तत्र न स्वाभाविको नाम यथा प्रसिद्धादन्य एव कश्चित् संबन्धः, िकं तु संयोगादि-सत्तायामेव संबन्धिनोर्व्यभिचाराव्यभिचारेण वृत्तिभेदादौपाधिकः, स्वाभाविकश्च सम्बन्ध इति व्यवस्थामात्रम् । एतद्विचारश्च व्याप्तिचचियामपेक्षित्तव्यः । यथा च जात्या सह व्यक्तेस्तद्व्यभिचारात् स्वाभाविकः संबन्धस्तथा जातेरपि व्यक्तया सहाव्यभिचारादेव.

# निविशेषं न सामान्यं भवेत शशविषाणवत

इति न्यायात्। तदनयोः प्रत्यासस्यन्तराभावात् समवायस्य च कल्पनामात्रत्वाद् यद्युपकार्योपकारकभावोऽपि परस्परमसन्नवनिबीजादिवत्, अन्यभिचारनियम एव भेदाभ्युपगमव्यसनिनामतिप्रसङ्कादनुपपनः। उपकारे हि स्वभावस्तिद्विशेषो वा तन्नान्तरीय[क] इत्येवाव्यभिचारार्थो नान्यत्रेति नातिष्रसङ्कः।

तदभावे तु द्विधा तत्परिहारः स्वभाववादं समवायवलं वावलम्ब्य । नाद्यः पक्ष:, सर्वस्य यत्र कचन दृष्टशक्तेविपर्यासनप्रसङ्गात् । दृष्टश्चोपकारो विह्निशिल्पिजलादौ धमकूम्भबलाकादेरव्यभिचारहेतुः। केवलं कालदेशाद्यपेक्षयेति विशेषः। ततो भेदेऽपि स्वभावादेवाव्यभिचारो नोपकार इति ब्रवता नियमेन सामर्थ्यमपोहितम्। द्वितीय-पक्षश्चासम्भवी, समवायस्यैवाभावात् । इहेदिमिति बुद्धिसाधनो हि समवायोऽभ्यप-गतः, सा च बृद्धिर्न समानसङ्के तग्रहतिमिरनिकूरम्बकरम्बितदशामुपादेया, सर्वस्य सर्वार्थेसिद्धिप्रसञ्ज्ञात् । इच्छामात्रपरतन्त्रोदयत्वाद् विकल्पानाम् । अन्यस्य च लोकस्य नास्त्येव विवादपदे सर्वत्र सा वृद्धिः, कारणाभावात् । परस्पररूपासङ्कीर्णवस्तुद्धय-प्रतिभासो हि कारणिमहेदिमिति सप्तमीप्रथमार्थविभागमत्कलयतो विकल्पस्य, कुम्भेऽम्भःसंभवेऽपि कुम्भमात्रोपलम्भिनः सकलान्यकारणकलापवतस्तदभावात्। तादगवस्थस्य च पश्चा[द्] द्वितीयोपलम्भमात्रे भावात्। न चासौ द्वयप्रतिभासः कचिदपि समवायविषयेऽस्तीति संयोगकल्पनाविषय एव तद्विकल्पविषयः। यत्रानात्म-रूपपरिहारेण नोभयोपलम्भो न तत्रेदिमहेति प्रतीतिरनुत्मत्तस्य, यथा पात्रवदरयो-रेकानुपलम्भे । नास्ति चात्मात्मीयरूपप्रतिभासभेदेन जातितद्वतोरनुभव इति कारणा-नुपलब्धिः। धमाग्निवत् कार्यकारणभावस्य विवक्षितयोः साधनान्नानेकान्तः। तदमी स्वयंकृतशब्देनार्थान्तरम्पकल्पयन्तस्तुरगतुलामनुपतन्तीत्येतदेव वक्ष्यति,

पटस्तन्तुिष्वहेत्यादिशब्दाश्चेमे स्वयं कृताः। [प्र. वा. २. १४९]

इति । ननु निर्विकल्पकवोधेन द्वधात्मकस्यापि वस्तुनो ग्रहणमित्युक्तम्, तत् कथं न स्वरूपद्वयप्रतिभास [15a] इत्यसिद्धा कारणानुपलिच्धः ? तदेतत् पापीयः । न हि प्रत्यक्षगम्येऽर्थे परोपदेशो गरीयान् । प्रतिभासोऽपि तथेति चेत् ? तदेतदायातम्,

एतासु पञ्चस्ववभासिनीषु प्रत्यक्षबोधे स्फुटमङ्गुलीषु। साधारणं षष्ठमिहेक्षते यः श्रृङ्कं शिरस्यात्मन ईक्षते सः॥

इति । वयं हि तावञ्चर्मचक्षुषः चक्षुषी सुदूरमुन्मील्य शतकृत्वो निरूपयन्तोऽपि नापरम् उपलभामहे, भवतस्त्वदृष्टदेवताप्रसादात् तथा प्रतिभासेऽपि नेतरस्य तथा बोधसिद्धः।

तेन प्रत्यक्षमेव द्रष्टव्यं यदेकमनेकसाधारणं द्रदृष्णां दर्शयतीत्याचक्षाणः विलोचनोऽप्यन्यलोचनेनेव वीक्षत इति लक्ष्यते । यज्ञाह दृश्यमानापि जातिरपृथग्देश-वर्तित्वाद् व्यक्तितो भेदेन व्यक्तवन्तरवन्न दृश्यत इति । तन्नापि दृश्यते जातिनं तु भेदेनेति ब्रुवता नियमादभेदेन प्रत्यक्षगोचर इत्युक्तं भवति । यथा च प्रत्यक्षेण गृहीतं तवैव समस्तं वस्तु, न खलु तत्र वाधकसाधकयोर्योगः । ततश्च प्रत्ययानुवृत्तिस्तु व्यक्तितः सामान्यं भेत्स्यतीत्युपपत्तिवणंनमनवकाशम् । यथा स्पाशंनः प्रत्ययो गन्धादिभ्यः स्पर्शं भिनत्तीत्यपि न युक्तमुक्तम् । न हि गन्धस्पर्शंयोरप्यभेदग्नाहि प्रत्यक्षम् ।

एवं तर्हि भेदेन न वृश्यत इति भेदेन न व्यवसीयत इति व्याख्यायताम्, तदापि वृश्यमानापि जातिरिति किं भेदेनाभेदेन वेति विवक्षितम् ? यद्यभेदेन, तदा व्यवसायो भेदेनाभेदेन वास्तु, किमस्य चिन्तया, प्रत्यक्षेणाभेदस्य सिद्धत्वात् ? अथ भेदेन वृश्यमानेति विवक्षितम् ? तत् पुनरशक्यम्, प्रतिभासभेदाभावस्योक्तत्वात् । युक्तवा साध्यते प्रतिभासभेद इति चेत् ? तदेतत् लब्जाकरम् । यतः,

कस्यचित् प्रतिभासेन साध्यतेऽप्रतिभासि यत् । प्रतिभासोऽस्य नास्येति नोपपत्तेस्तु गोचरः ।। [क्षणभङ्गाध्याये पः १११]

१. साघ्यते नोपपत्तिभिरिति क्षणभङ्गाघ्यायस्यः पाठः ।

इति विवेचितमस्माभिरहेतुकाभावप्रस्तावे।

किं च यद्येकाकारप्रतिभासेऽपि प्रतिभासान्तरं युक्तिसाध्यमभ्युपेयते, तदाऽनुष्णो विह्निरिति न प्रत्यक्षवाध्यमभिषेयम्, अनुष्णप्रतिभासस्यापि तत्र संभवात्, व्यक्ती जातिप्रतिभासवत्।

अनुष्णप्रतिभासस्य वित्रभागौ साधनाभावान्न साम्यमिति चेत्? तथापि संघयोऽस्त्वित कथमनुष्णस्य बाधकमध्यक्षम्, कथं च साधनाभावः, प्रभेयत्वस्य विद्यमानत्वात्? अध्यभिचारो हेतुरिति चेत्? व्यभिचारोऽपि साक्षात् परम्परया वा प्रत्यक्षादेव। तत्र च विपरीतप्रतिभासो निषेद्धमधाक्य इत्युक्तम्। यदि चानैकान्तिकतया प्रभेयत्वान्न सिद्धरनुष्णताया हेतुदोषात् तर्ति दृष्टमन्ष्णोऽग्निरिति नायं पक्षदोषः, ततोऽनुष्णत्वावाधनात्। साधनमपि नाध्यक्षम्। उष्णभेव हि उष्णम्। त पुनरुष्णानुष्णम्। तस्मान्नियतप्रतिभाससंवेदनमन्यप्रतिभासस्य नियमेन बाधकम् अभ्युपगन्तव्यमकामकेनापि, अन्यथा प्रवृत्तिसङ्करप्राप्तेः। तथा च,

### न ह्ययमनलं [15b] पश्यन्नित्यादि ।

ततो यदोघपितिनैरुद्घुष्यते, जातिमतीषु व्यक्तिषु सङ्क्षेते कृते यत्र यत्र जातिदर्शनं तत्र तत्र तच्छव्दवाच्यताप्रतीतिरिति, तदसूत्रमम्बरं विडम्बयित, स्वरुक्षणिवरुक्षणस्य स्वप्नेऽप्यनुपरुक्षणात् । अतएव स्वरूपमात्रेण गृहीतावुपाधितद्वन्तौ योजयतो विकरुपस्य प्रामाण्यिमष्टं यत् तत्प्रत्यादिष्ठम् , पूर्वं द्वयदर्शनस्येवाभावात् । तस्मान्न कारणानुपरुरुष्धेर-सिद्धः । असिद्धः पुनिरहेति प्रत्ययस्येति क समवायवार्ता ? वार्तं चैतद् व्यक्तेर्जात्या सह स्वाभाविकः संबन्ध इति ? तत्रश्च यद्यप्युपाधितद्वतां भेदवादो दुष्परिहरः, तदा उपकाररुक्षणायामिप प्रत्यासत्तौ समानदेशस्यैव ग्रहणे वस्तुग्नाहिणः शक्तिरिति समानः सुक्ष्मोपकार्यव्यभिचारपरिहारः ।

तस्मादेकधर्मंद्वारेणापि वस्तुस्वरूपप्रतीतौ सर्वात्मप्रतीतेः क राब्दान्तरेण विधिनिषेधावकाश इति किमद्यापि केवलवृक्षपदेन ? ततश्च क सामान्यसामानाधिकरण्य-विशेषणविशेष्यभावव्यवस्था ? यदा तु,

> एकार्थश्लेषविच्छेदे एको व्याप्रियते ध्वनिः। लिङ्गं वा तव विच्छिन्नं वाच्यं वस्तु न किञ्चन॥

यस्याभिधानतो वस्तुसामर्थ्यादिखले गतिः। भवेन्नानाफलः शब्द एकाधारो भवत्यतः॥

[प्र० वा० ३, १२८-३०]

वस्तुनि हि वाच्ये सर्वात्मना प्रतिपत्तीविधिनिषेधयोखोगः। यदा पुनरनादिवितथ-विकल्पाभ्यासवासनावशादेकव्यावत्त्याकारशेखरा बृद्धिरेव कृतश्चिद् वासनाप्रबोधाद उदयमासादयति, तदा वस्तुग्रहणसामर्थ्यभाविनामुक्तदोषाणां कावकाशः ? तथा हि वृक्ष इत्युक्ते धवखदिरादिसाधारणरूपप्रतिभासवशात् सामान्यमवृक्षापोहपरमार्थम् अवस्थाप्यते । तच्च रूपमप्रतिक्षिप्तानुपात्तसत्तासाद्वल्रत्वादिभेदतया पदान्तरप्रयोगसापेक्षम् इत्येकत्र धर्मिणि धर्म्यन्तरनिबन्धनैरिव सन्नीलचलादिपदैः सामानाधिकरण्यं च, तदा बुद्धचनुरोधतः एकभेदचोदनापेक्षायां वृक्षस्य सत्त्वमिति भेदनिर्देशश्चेति द्विविधोऽपि विशेषणविशेष्यभावः सिद्धः। एवं च सित यथा पृथ्वीरुहे पाथोऽग्नि-सङ्गमाद्रपचयापचयौ दृष्टी, एकत्वारोपाच स एवायं पादप ईदृशो जात इति प्रतीतिः, स च धर्माणां तत्संबन्धयोग्यानामनुदयेऽपि तद्योग्य इव व्यवसीयते, तथा विकल्पेऽपि वृक्षाकारो धर्मान्तराप्रतिभासेऽपि तद्योग्य इति नीलो न फलिन इत्यादिप्रयोगे चोप-चयापचयभागिव भासते स एवेति चावसीयते. न तथा बाह्यो जलादिसम्पर्कवच्छव्दो-चारणकालेऽप्यपचयापचयवान् । एतच्च न बाह्यविषयत्वे युक्तम्, यथाप्रतिभासम् अतत्त्वात, यथातत्त्वं चाप्रतिभासनात् । अतएव चैत्रस्य गौर्गोमान् मैत्रो नाश्ववानिति भिन्नविशेषणापेक्षयापि न पदान्तरप्रयोगयोगः, तत्कृतोपचयापचयप्रतिभासस्य बहिर-भावात ।

तस्माद् वृद्धिविलास एवैषः । यत्र चायं विष्ठवः परम्परया परापोडवस्तुनान्तरी-यकः [16a] तत्राभिमतार्थिक्रयाकृतार्थो जनस्तावृद्धां विशेषमूहितुं न प्रयत्नवान्, नापि क्षम इल्यनविच्छित्तो व्यवहारः विसंवादेऽपि मृषेदिमिति न व्यवस्थापयति । न पुनरन्यदापि बाह्येनाविषयत्विमिति शास्त्रका[रा]णामप्य[भ्यू]हसंभवात् का परस्य कथा? तस्मान स्वलक्षणस्य शब्दादिगोचरत्विमिति स्थितम् ॥

> एकं धर्मिणमाकलय्य विविधव्यावृत्तिधर्माश्रयं तत्रैकैकविधानबाधनविधावायव्ययाभासिनम् । मुख्या बुद्धिरियं यथा श्रमयति श्राम्यंस्तथायं जन-स्तत्त्वांशेन कृतार्थतामुपगतो नो[प]प्लवं मन्यते ॥

इति संग्रहश्लोकः ॥

ेनापि सामान्यलक्षणस्य । तथाहि उत्तरतीरे सरितश्चरन्ति गाव इति वाक्ये गवादिशब्दात् सास्नाश्युङ्गलाङ्गुलादयोऽक्षराकारपरिकराः सजातीयभेदापरामर्शात् संपिण्डितप्रायाः प्रतिभासन्ते, न च तदेव सामान्यम्,

> वर्णाकृत्यक्षराकारशून्यं गोत्वं हि कथ्यते । [प्र. वा. २. १४७]

न चापरमाकाशवत् किश्चित् प्रतिभाति । अन्यथा गोत्वाश्वत्वविकल्पयोरिवशेष-प्रसङ्गात् । तदेव हि ज्वलद्भासुराकारमात्रमिखल्व्यक्तावत्यन्तविलक्षणमि स्वलक्षणेन एकीक्रियमाणं सामान्यमित्युच्यते । न तु तत्सामान्यमेव तासाम्, बृद्धधाकारत्वेनान्यत्रा-नुगमात् । शास्त्रं हि,

> बुद्धेरर्व्यातिरिक्तं च कथमर्थान्तरं व्रजेत्। [

न जालोचनानन्तरजन्मनीन्द्रियार्थंजन्यतथाभिमते सोऽयं, तादृबोऽयं, गौरयिमिति वा विकल्पेऽर्थान्तरप्रतिभासः। यथा तु संपिण्डिताकारमलौकिकमात्मिन प्रतिभासमानं पुरः प्रतिभासिनि पिण्डे योजयित, तथा तस्य बाह्यस्याभावाद् भ्रान्तिरेवासौ, केश-प्रकाशवत्।

वाधकादेविमिति चेत् ? नतु प्रयत्नप्रणिहितपाणिप्रतिधाताद्यभावात् केरापाशे विसंवादः, प्रस्तुते तु यदि परिभावको भवित स एव व्यक्तव्यक्त्यतुभवो बाधकः किस् अपरेण ? जनस्य तु विवेचनासामर्थ्यमित्युक्तभेव । कथं वा करप्रतिधातादिविरहोऽद्यापि न बाधकः ? त एव हि श्रृङ्कादयो यथास्थानिविशितोऽस्पष्टक्ष्या अप्रतिष्ठितदेशदशा-विशेषा देशकालादिभेदादनन्तमूत्वयः सङ्कीर्यमाणा इवाद्यापि भासन्ते, तेषां प्रतिधातादिनियतत्वात् कीवृद्यः केशादिभ्यो भेदः, यतो नात्र बाधकमिति स्यात् ?

तस्माद् वासनावशाद् बुद्धेरेव तदात्मना विवर्तोऽयमस्तु, असदेव वा तदूपं ख्यातु, व्यक्तय एव वा सजातीयभेदितर॰कारेणान्यथा भासन्ताम्, अनुभवव्यवधा-

१. तुल० रत्न० निब० पृ: ५८. पं १-४

नात् स्मृतिप्रमोषो वाभिधीयताम्, सर्वथा आन्तिरेवेयं बह्रिरपेक्षया सामान्यवार्ता, इदन्तया च पुरोवर्तिवस्त्वनुभवप्रभवतया भवितुं युक्तेव । ननु आन्तिहेतवस्तिमराशु- अमणादय इन्द्रियविकारकारिणः परिगणिता एव । न च तत्रेकस्यापि सन्निधिरिति कथिमयमाकस्मिकी आन्तिः ? अथ निर्विकल्पकआन्तेरेव हेतवस्ते, इयं च मानसी आन्तिरिति मन्यसे ? [16b] साप्यारोप्यारोपविषययोः सादृश्यदर्शनित्वन्धनैवेति तादृगविभागाभावात् कथं मानस्यपि आन्तिः ? सर्वा च आन्तिः सादृश्यन्वन्धनैव, न खलु जन्मान्तरेऽपि सदृशदर्शनमन्तरेण भवितुमहृंति । न च संभिन्नाकारं किञ्चिज् जन्मान्तरेऽपि वृष्टमिति कथं तदारोपः ? अहो महत् पौरुषम् ! तथा हि निर्विषयत्वं तावदुक्तेन कमेण न चेत्परिहर्तुं शक्यते, आन्तिव्यवहारं कुर्या[त्] मा वा, तावतैव प्रकृतसिद्धेः किमत्र निर्वंथेन ?

यत् पुनराकित्मकत्वमुक्तं तदयुक्तम्, जनकसामग्रीभेदस्य भवताप्यवश्यस्वी-करणीयत्वात् । कथमन्यथा इन्द्रियार्थौ निर्विकल्पकज्ञानजननियतौ दृष्टौ विकल्पम् जत्पादयतः ? तस्मात् पूर्विपिष्डदर्शनस्मरणसहकारिणातिरिच्चमानसामर्थ्येयं सामग्री विकल्पमुत्पादयतीति निर्विषयं ज्ञानमुत्पादयत्येवार्थः, निर्विषयतानिष्ठत्वाद् विकल्प-तायास्तदंशेन । तद् वरं विजातीयविकल्पवद् विस्पष्टप्रतिभासादनुभवाद् भिन्न एव सजातीयविकल्पोऽपोत्येव साधु, तस्मान्न जातिसिद्धिरध्यक्षात् ।

नाप्यनुमानात्, अध्यक्षगोचरतयैव केनचिदग्निधूमवत् कार्यकारणभावस्य ग्रहीतुमश्वयत्वात् । सामान्येन तु ज्ञानजन्मनि यथा परिदृष्टकारणभ्यः कारणान्तरस् अपेक्षणीयभिन्द्रियवत् कदाचित् सिध्येत् यदि सकलान्यकारणसिन्नधौ कदाचिद्धभिमतज्ञानकार्याभावं विभावयेत् । न चैवं प्रस्तुते शक्यस् । यदा हि पिण्डान्तरेऽन्तराले वा गोनुद्धेरभावं दशंयेत्, तदा गोपिण्डस्येनाभावात् अभावो गोनुद्धेरपपद्यमानः कथमर्थान्तरापेक्षामाक्षिपेत्, यतस्तदेव गोत्वमिति प्रत्याशा स्यात्? ननु गोपिण्ड हति गोत्वादेव सामान्यादन्यथा तुरगपिण्डोऽपि गोपिण्डः स्यात् । यद्येवं गोत्वमित सामान्यं गोपिण्डादेव, अन्यथा तुरगत्वमि गोत्वं स्यादिति समानम् । न चादृश्यस्य सामान्यस्य भावाभावौ कवित् निश्चेतुं शक्यौ पिण्डवदिति न किञ्चिदेतत् । अथापि स्याद् यदि बाहुलेयपिण्डाभावात् तुरगे न गोवुद्धिः, शावलेयेऽपि मा भूत्, स्वलक्षणस्य कचिदनन्वयात् । सत्यमनन्वयि स्वलक्षणस्, यथां तु स्वजातीय-पिण्डान्तरदर्शनस्मरणवित प्रतिपत्तरि तदाकारप्रत्यवमर्शंजननसामथ्यं बाहुलेयस्य

तथा शाबलेयस्यापि । ततो नैक एव गोपिण्डोऽपि तु तादृग् विकल्पारोहिणः सर्व एव पिण्डाः । अतस्तुरगे न गोप्रत्ययः ।

नतु सामर्थ्यं शक्तिरिति जातिरेवोच्यते । सा हि शक्तिभिन्ना वा स्यादिभिन्ना वा ? यद्यभिन्ना, तदा स्वलक्षणवदननुगामिनोति नेतरः शक्तः । अथ भिन्ना, अन्यसाधारणो च, तदा जातिरेवासाविति नाम्नि विवादः । अत्रोच्यते । अभिन्नेव सा प्रतिवस्तु, यथा त्वेकः शक्तस्वभावो भावस्तथाऽन्योऽपि भवन् कीदृशं [17a] दोषस् आवहृति ? यथा हि भवतां जातिरेकापि समानधीध्वनिप्रसवहेतुरन्यापि स्वरूपेणैव जात्यन्तरविरहात्, तथाऽस्माकं व्यक्तिरिप निरपेक्षा स्वरूपेणैव भिन्नापि हेतुः । तत् तु स्वरूपे व्यक्तेः कारणपरम्पराप्रतिबद्धम् ।

यत्तु त्रिलोचनः, अश्वत्वगोत्वादीनां सामान्यविशेषाणां स्वाश्च्येषु समवायः सामान्यमित्यभिधानप्रत्यययोनिमित्तमिति । तत् समबायिनराकरणेनेवापहस्तितम् । समवाय एव वा स्वरूपेणैव निमित्तमिति । तत् समबायिनराकरणेनेवापहस्तितम् । समवाय एव वा स्वरूपेणैव निमित्तमिति न दृष्टान्तक्षतिः । न च जातिसमवाययोः सहिक्रयाकल्पनेनान्योन्यशक्तित्वम्, तदा हि स्वरूपेणैकस्यापि जनकत्वमिति सामान्या-भिधानिधयोर्देत्तो जलाञ्जिलः । स्वरूपेण जनकत्वमवश्यवाच्यमिति समवायावलम्बनं विज्ञम्बः । न च तद्वधापार्यवरहे तदाकारवेदनोदयः कारणान्तरमात्रात्, अन्यथानुवृत्ताकारस्यापि प्रत्ययस्य जन्मिन स्वरुपेणैव कि न निर्वृत्तिरिति चिन्तापि जातेः समूलकाषं किषता स्यात् । आकस्मिकत्वेऽपि स एव दोष इति गले पादिकया जातिस्वीकारिणोऽनुवृत्तप्रत्यये स्वरूपेणैव जातिव्यापारमनवस्थाभयात् स्वयमेवानारोपित-जात्यन्तराः स्वीकारियतव्या इति कथं समवायेन परिहारः ? स पुनरिकः सहकारी भवतु मा वा भूत्, जातिस्तु जातिनिरपेक्षा स्वरूपेण शिक्तिती अनुवृत्तप्रत्ययं जनयित, स्वभावस्यापर्यंनुयोज्यत्वान्न व्यक्तिरिति न राज्ञामाज्ञामन्तरेण शक्यमिभिधातुम् ।

एतेन सेयं प्रत्ययानुवृत्तिरनुवृत्तवस्त्वनुयायिनी कथमस्यन्तभेदिनीषु व्यक्तिषु व्यावृत्तप्रत्ययविषयभावानुपातिनीषु भवितुमहंतीत्यप्यूहप्रवर्तनमस्य प्रत्याख्यातम्, जातिब्वेव परस्परव्यावृत्ततया व्यक्तीयमानास्वनुवृत्तप्रत्ययेन व्यभिचारात्। अथ जातीनामदर्शनात् कानुवृत्तप्रत्ययो यतो व्यभिचार इति चेत्—न, अभ्युपगमविरोधस्य

१. तुल० रत्न० निब० पृः ५८, पं २०—२५

अनेन क्रमेण प्रतिपादनात् । तथा हि प्रत्यपानुवृत्तिरनुवृत्तवस्तुसाधनायोपनीयते, सा चानुवृत्तवस्त्वभावनान्तरीयिका यद्यनुवृत्तवस्तुसिद्धिरिति क इमं व्याधातमुद्धोढुं शक्तोऽन्यत्र जाङ्यात् ? किं च कल्पितास्विप जातिषु व्यभिचारस्तदवस्थ एव किमत्र दर्शनेन ?

अथ दृश्यमानेष्वर्थेषु नियम उच्यते—न, तत्रापि विपययबाधकाभावात् प्रति-वन्धानुपपत्तेः । सामान्येन च व्यभिचारदर्शनादन्यत्रापि शङ्काबीजम् । यदि च दृश्यविशेषापेक्षया सामान्यव्यभिचारपिरहारः, तदा न वक्तव्यं या भिन्नेष्वभिधानप्रत्ययानुवृत्तिरसावनुवृत्त्तवस्तुनिमित्ता, यथा कुसुमेषु सूत्रमित्यभिधानप्रत्ययानुवृत्तिरसावनुवृत्तवस्तुनिमित्ता, यथा कुसुमेषु सूत्रमित्यभिधानप्रत्ययानुवृत्तिरसाव गोषु भिन्नेषु गौरित्यभिधानप्रत्ययानुवृत्तिरिति । दृश्यमाननिमित्ततायामेवाभिधानप्रत्ययानुवृत्तेरनुवृत्तवस्तुनिमित्तत्त्रया व्याप्तेविश्वामनियमात् । युक्तं चैतत् । न स्रत्यु सूत्रेऽपि [17b] दर्शनाविषयोक्वतेषु सूत्रप्रत्ययानुवृत्तिः । सवस्तुको हि विकल्योऽनुमानं विना वस्तुदर्शनकार्यः सिद्ध इति विपर्ययात् कारणानुपलब्ध्या निवर्तमानानुवृत्त्वस्तुना प्रत्ययानुवृत्तिव्यासिर्वृश्यनिमित्ततायामेव विश्वाम्यति, सित वस्तुविषयत्वे । वस्तुविषयत्वविवदे तु नायं नियमः ।

यत् पुनरनेन विपर्ययवाधकमुक्तम् अभिधानप्रत्ययानुवृत्तिः कुतश्चित्तिवृत्त्य किचिदेव भवन्ती निमित्तवती । न चान्यितिमित्त्तिमत्त्यादि । तन्न सम्यक् । अनुवृत्त-मन्तरेणाप्यभिधानप्रत्ययानुवृत्तेः [अतद्र्पपरावृत्त]स्वरूपविशेषादवश्यं स्वीकारस्य साधितत्वात् । तस्मात् यथा स्वलक्षणान्तिवृत्त्य गोत्वाश्वत्वादावेव सामान्यं सामान्य-मित्यभिधानप्रत्ययानुवृत्तिः कयाचित् प्रत्यासत्त्या भवति, तथा व्यक्तिष्वपि भवतु, एतेनानुनृत्तवस्तुनि साध्येऽभिधानप्रत्ययानुवृत्तिः, तेनास्या व्याप्तौ च विपर्ययवाधिका व्यापकानुपलिक्धिरित्युभयमनैकान्तिकमिति वेदितव्यम् । प्रत्यासत्तिरित्यपि नास्त्य-[न्य]व्यावृत्तेरन्या । यथाहि गोत्वम[श्व]सामान्याद्व्यावृत्तं तथाक्वत्वद्रव्यत्वादिकमिष, एवं यथैका गोव्यक्तिरगोतः परावृत्ता तथाज्वत्वप्रत्या । अस्या अपि भेदाभेदिचन्ता-मौखर्ये शक्तिवदेवोत्तरम् । ततश्च येऽर्था अतद्रपपरावृत्त्या परस्परं प्रत्यासन्नास्ते तेष्वेकदर्शनानन्तरमपरदृष्टौ अनुवृत्तप्रत्ययमुत्पादयन्ति नान्ये । सैव च शक्तिः, न जात्यात्मा । अन्यथा,

आत्मैकत्रापि सोऽस्तीति व्यर्थाः स्युः सहकारिणः। [प्र. वा. ३. १६४] एतच क्षणभङ्गे सहकारिवादादवधायंम् । सा च प्रत्यासत्तिः कारणपरम्परा-यातेत्यनन्तरभुक्तमेव । अवस्यं च हेतुकृतः प्रत्यासत्तिविशेष एिषतव्यः, यतः काश्चिदेव व्यक्तयो जात्यिष्ठानभाजनीभवन्ति नेतराः । अन्यधात्वे तु सामग्रीनियमाञ्च नियत-जातिमत् कार्यं भवतीति उक्तमपरित्राणं भूषणस्य स्यात् । तथा च सति,

> तुल्ये भेदे यया जातिः प्रत्यासत्त्या प्रसपंति । कचिन्नान्यत्र सैवास्तु शब्दज्ञाननिबन्धनम् ॥ [प्र. वा. ३. १६१—२]

किमत्र जात्या ?

यत् पुनरत्र तेनोक्त[मपर]मपि क्वोद्यस्, न ह्येवं भवति, यया प्रत्यासत्त्या दण्डसुत्रादिकं प्रसपेति कचिन्नान्यत्र, सेव प्रत्यासत्तिः पृष्ठपरफटिकादिषु दण्डसूत्रित्वादि-व्यवहारिनवन्धनमस्तु कि दण्डसुत्रादिनेति ? एतत् कदा शोभते ? यदि प्रमाणसिद्धं सामर्थ्यं किञ्चित् कचिदपलप्येत । यथा हि. उपसर्पणप्रत्ययाद्याश्रया प्रत्यासत्तिर्दण्ड-सूत्रयोः पंसि स्फटिके च प्रसर्पणहेतुः प्रत्यक्षादिप्रमाणसिद्धा, तत्संपृक्तपृष्वस्फटिकानु-भवश्च दण्डिस्त्रिवद्वेतिवन्धनं सिद्धं समयस्मरणवतः प्रतिपत्तः, तथा न गोत्वभावा-भावावनुविधीयमानेयं गोबुद्धिरुपलब्धा, कि त्वन्धकारे करामर्पमात्रमेतदीद्शा केन-चिद् भवितव्यं गोबुद्धिनिबन्धनेनेति । तत्र यद्यवश्याभ्युपगन्तव्येन प्रकारान्तरेण तित्सद्धौ न [18a] बा[ध]स्तत् किं गुवितर्या परिकल्पनयेत्युच्यते ? अन्यथा तदपि कल्पयित्वानथंकाथंशतकल्पनमनिवार्यम् । यदि तु यथोपसपंणप्रत्ययादेः पुरुषादौ दण्डादिसन्निधिभीवाभावमनुविद्धानो दृष्टः दृष्टश्च पुरुषादौ दण्डादिसन्निधानानु-भवभावाभावानुविधायी दण्डचादिप्रत्ययस्तथा कारणकलापस्य नियतजातिकतायामेव परं व्यापारो नैकामर्शे । एकामर्शे पुनरियमसौ जातिरेव संप्रति व्यापारवतीत्यनुभूषेत, स्यात् तदपविदत्रपराधः, यावता समयमात्रमेतत्, जातेरनुभवातिक्रान्तिप्रतिपादनात् इति कृतस्तद्वैयर्थ्यचोदनं दण्डादिकमपि विषयोकुर्यात् ? एवमन्यत्रापीद्शि प्रतिविधौ वाधनमृह्यम्।

१. तुल० रत्न० निब० पृः ५९, पं ९—१७

अर्थवमनुमानम्, यद्विधिष्टज्ञानं तिद्विधेषणग्रहणनान्तरीयकम्, यथा दिण्डज्ञानम् । विधिष्टज्ञानं चेदं गौरयिमिति प्रत्यय इत्ययंतः कार्यहेतुः । विधेषणानुभवकार्यं हि दृष्टान्ते विधिष्टबुद्धिः सिद्धेति । अत्रानुयोगः, विधिष्टबुद्धिः सिद्धेति । अत्रानुयोगः, विधिष्टबुद्धिः सिद्धेति । अत्रानुयोगः, विधिष्टबुद्धिः स्विधेषणग्रहणनान्तरीयकत्वं वा साध्यम्, विशेषणमात्रानुभवनान्तरीयकत्वं वा ? प्रथमपक्षे पक्षस्य प्रत्यक्षवाधा साधनावधानमनवकाशयित, वस्तुग्राहिणः प्रत्यक्षस्योभयप्रतिभासाभावात् । विधिष्टज्ञानत्वं च सामान्यं हेतुरनैकान्तिकः, भिन्नविशेषणग्रहणमन्तरेणापि दर्शनात् । यथा स्वरूपवान् घटः, गोत्वं सामान्यमिति वा । द्वितीयपक्षे तु सिद्धसाधनम्, स्वरूपवान् घट इत्यादिवत् गोत्वजातिमान् पिण्ड इति किल्पतं भेदमुपादाय विशेषणविशेष्यभावस्येष्टत्वादगोव्यावृत्तानुभवभावित्वाद् गौरयमिति व्यवहारस्येति । तदेवं शाव्दादिवृद्धौ न बाह्यस्य स्वरुक्षणस्य सामान्यलक्षणस्य वा प्रतिभासः । न च सामान्यं प्रमाणसिद्धिमिति प्रतिपादितम् । तद्वदुपाध्यन्तराणि विन्त्यानि ॥

यद्येवं कथं तहि,

## शब्देस्तावनमुख्यमाख्यायतेऽर्थः ।

इति शास्त्रं सङ्गितियुक्तम् ? न हि तच्च तेन प्रतिपाद्यते, न च तज्ज्ञाने तत्प्रकाश इति सङ्गितिः काचिदित्याह,

#### अध्यासत इति।

द्विधा विषयव्यवहारः प्रतिभासादध्यवसायाञ्च। तिवह प्रतिभासाभावेऽपि परापोढस्वलक्षण-स्याध्यवसायमात्रेण विषयत्वमुक्तम् । तथा च ततोऽपि विकल्पात् तद्ध्यवसायेन वस्तुन्येव प्रवृत्तेरिति । अथ कोऽयमध्यवसायो नाम विकल्पादन्यः, विकल्पितमध्यवसितमित्यनर्थान्त-रत्वात् ? तत् कथं विकल्पादध्यवसायेनेति भेदनिर्देशः ? अन्यापोढं च स्वलक्षणं न विकल्पे परिस्फुरित । अध्यवस्ति [विकल्पि]त इति क एष न्यायः, यतोऽध्यवसायापेक्षतया तदिपि विकल्पस्य विषय इति व्यवस्थाप्यते ? किं च विकल्पस्याविषयश्च बाह्यम्, ग्रहणं चास्य शब्देन संयोज्येति दुर्योजम् । आत्मिन च तन्नास्तीति विकल्पे नाम नास्त्येव, [18b] तत् कस्य विषयचिन्ता ? अगृहीते च स्वलक्षणे शब्दात् प्रवृत्तिरिति सर्वत्रा-विशेषण प्रसज्येत, सर्वस्थागृहीतत्वेन विशेषाभावात् । ततः प्राप्तिरित नाभिमतस्य नियमेनेत्यनुमानस्यापि विष्ठव इति ।

अत्रोच्यते, सत्यमेकार्थो विकल्पाध्यवसायौ केवलं विकल्पशब्दः शब्दादियोजनानिमित्तकः । अध्यवसायस्त्वगृहीतेऽपि प्रवर्तनयोग्यतानिमित्तः । यद्यपि च विश्वमगृहीतम्, तथापि नियतविषया प्रवृत्तिनियताकारस्वाद् विकल्पस्य । नियत्वः त्रक्षयो हि भावाः प्रमाणपरिनिष्ठितस्वभावा न शक्तिसाङ्कर्यपर्यगुयोगभाजः, असदुत्पत्तिवत् । सर्वस्य तत्रासत्त्वेऽपि हि बीजादङ्करस्यैवोत्पत्तिः, तत्रैव तस्य शक्तेः प्रमाणेन निरूपणात् । तथेहापि हुतवहाकारस्य विकल्पस्य हुतवहार्यक्रियाधिनः, तत्रस्मरणवत्तो हुतवहविषयायामेव प्रवृत्तौ सामर्थ्यं प्रमाणप्रतीतं कथमितप्रसङ्कर्भाणि ? प्रत्यासत्तिचिन्तया च तात्त्विकस्यापि वह्नेज्वंलद्भास्तरात्तं विकल्पोल्लेखस्यापीति, तावता तत्रैव प्रवर्तनशक्तिजर्वंलनिकल्पस्य न जलादौ । न च सादृश्यारोपेण प्रवृत्ति बूमः, येनाकारे बाह्यस्य बाह्ये वाकारस्यारोपद्वारदूषणावकाशः । किं तर्वहं ? स्ववासनापरिपाकवशादुपजायमानेव सा बृद्धिरपश्यन्त्यपि बाह्यं बाह्ये प्रवृत्तिमातनोतीति विप्नुतेव ।

यच्छास्त्रम्,

[देशभ्रान्तिश्च] न ज्ञाने तुल्यमुत्पत्तितो घियः। तथाविधाया [अन्यत्र तत्रानुपगमाद् घियः॥] [प्र. वा., २. १३]

इति । तस्मान्न रूप्यादिवदारोपद्वारेण प्रवृत्तिरिंग तु तथाविधाकारोत्पत्तिप्रतिबद्धशिक्तिन्यमात्, यथा शालित्वेन शालिबीजमुपादानं निरन्वयोदयेऽपि शाल्यङ्कुर उपादेये, शिलित्वादिस्थितेः स्थैर्यदूषणेन निरस्तत्वात् । न च विचारकस्य वस्त्वदर्शनं निश्चिन्वतः अप्रवृत्तिप्रसङ्गः सङ्गच्छते, दर्शनेऽपि हि प्रवृत्तिरर्थिक्रययान्वितया, अर्थिक्रयाप्राप्तिश्च वस्तुसत्तानियमे । स च नियमो यथा दर्शनाद् वस्तुप्रतिबन्धकृतस्तथा विकल्पविशेषाद् अपि पारम्पर्येणेति, नानुमानमनवस्थितम् । शब्दात् तु कचिदर्थंसंशयेनेति प्राप्तेरिप तत्रानियमः । तस्मादध्यवसितिमत्यप्रतिभासेऽपि प्रवृत्तिविषयीकृतमित्यर्थः ।

ततो विकल्पबुद्धावप्रतिभासेऽप्यध्यवसितत्वं न बाह्यस्य बाध्यते। अयमेव चार्थो दृश्यविकल्पयोरेकीकरणस्याभेदप्रतिपत्यादेश्च। ततश्च तच्च न प्रतोयते तेन चाभेदभासनमित्युपालम्भोऽसंभवोति दर्शितम्, तदर्थनिष्ठायाः कृतत्वात्। स चाग्निर-त्रेति व्यवसायो यथा कायिकी प्रवृत्ति प्रसूते, तथाग्निमंया प्रतीत इति वाचिकीमपि प्रसूते । एतदाकारानुव्यवसायरूपां मानसीमपि प्रसवति । एवं सित यथा विकल्पेन अयमथों गृहीत इति निष्टयस्तथा शब्देन संयोज्येत्यपि, अर्थाकारलेशवच्छव्दाकारस्यापि स्फुरणात् । तस्माद् यावदर्यग्रहणाभिमानवान् मानवः [19a] तावदभिधानसंयुक्तग्रहणा-भिमानवानपीत्यवसायानुरोधादेव विकल्पव्यवस्था न तत्त्वतः ।

आह च,

न शब्दैः संसगः कविदपि बहिवां मनिस वा-क्षराकाराकीणः स्कुरित पुनरर्थाक्वतिलवः। उभावप्यात्मानौ यदपि थिय एवाध्यवसिति-निधत्ते तौ बाह्ये वचसि च विकल्पस्थितिरतः॥

अतएव च तदिभमानम्लानमानसं व्यावहारिकं प्रति प्रत्यक्षलक्षणे कल्पनापोढ-विशेषणमुपादीयते, सूत्रतोऽपि विकल्पादध्यवसायेनेति भेदनिर्देशः। तत्रापि नायम् अध्यवसायध्वनिर्धीमण एव विकल्पस्याभिधायकः प्रयुक्तः, कि तु तद्गतस्याध्यवसान-लक्षणस्य धर्मस्य। तद्यमर्थः, अदृष्टेऽपि प्रवर्तनयोग्यता नाम यो धर्मस्तया विकल्पात् प्रवृत्तिरिति। ज्ञातश्चेद्यों व्यवस्थापितोऽध्येवसायात् संवृत्त्या, ततो विषयव्यवहारोऽपि लब्ध इत्यवसायमात्रेण विषयत्वमिति युक्तम्।

अत उक्तम्,

अर्थश्चेकोऽध्यासतो वाच्य इति।

यदाह भाष्यकारः,

कथं तद्विषयत्वं तत्र प्रवर्तनादिति ।

1

]

यस्तु कथमदृष्टे प्रवर्तनिमत्याशङ्कथादृष्ट एव सर्वत्र प्रवर्तनिमत्यादिसिंहनादः, स न विपञ्जितोऽस्माभिग्नंन्थगौरवभयात् ।

एवं स्वप्रतिभासेऽनर्थाध्यवसायेन प्रवृत्तेरित्यत्राप्यनर्थे स्वप्रतिभासे सित अध्यवसायः पूर्ववत्, अर्थस्त्वर्थक्रियासमर्थो बाह्य उक्तः। तत्पर्युवासेनानर्थो बुद्धया-कारः। एवं स वस्त्विति असन्निति च द्रष्टव्यम्। एतम्र वार्तिकवानैव स्फुटीकृतं साकारसिद्धौ । अर्थाध्यवसायेन प्रवृत्तिरतुमानस्येत्यिपि हि अर्थाध्यवसायानुमानमित्यर्थः । टोकाकारस्य े तु यथाऽत्र व्याख्यानं स्वापोहसिद्धौ तद्वेयमेव, विस्तरप्रसङ्गभीत्या नोद्भावित्तमस्माभिः ।

यदि तींह बाह्यस्याध्यवसायेन वाच्यता, कथं बुद्धचाकारस्य ? यच्छास्रम्,

अनादिवासनोद्भ् तविकल्पपरिनिष्ठितः । शब्दार्थः [त्रिविधो धर्मी भावाभावोभयाश्रयः ॥] प्रि. वा. ३. २०४—५]

इत्यादि ।

विकल्पप्रतिविम्बेषु तिन्नष्ठेषु निबध्यते । [ततोऽन्यापोहनिष्ठत्वादुक्तान्यापोहकुच्छ्र्तिः ॥] व्यतिरेकीव यज्ज्ञाने भात्यर्थप्रतिबिम्बकम् । शब्दात् [तदपि नार्थात्मा भ्रान्तिः सा वासनो-द्भवा ॥] [प्र. वा. २. १६४—५]

इति । न हि बुद्धचाकारेऽप्यध्यवसायः शक्योऽभिधातुम्, प्रवृत्तिविषये तस्य व्यवस्थाप-नात् । स चार्थिकयार्थिनो बाह्य एवेत्याह,

#### भासतेऽन्योऽर्थो वाच्य इति ।

बाह्यादन्यो बुद्धचाकार इत्यर्थः । शब्दादिजन्यायां बुद्धावाकारमात्रस्य प्रतिभासनात् स एव विषय उच्यते, चक्षुष इव रूपं विषयः, न पुनरध्यवसायादिति भावः । उक्तं च,

यथाप्रतीति कथितः शब्दार्थोऽसा[वसन्निप]
[प्र. वा. ३. ८३]

इति । असन्निति तु यथाप्रतिभासं बहिरभावात्, बहिर्मुखापेक्षया च चिन्तायाः प्रक्रमात् । अयमेवार्थो यथाध्यवसायमतत्त्वात्, यथातत्त्वं चानध्यवसायादिति । अध्यवसायस्य विकल्पपर्यायत्वाद् यथाविकल्परफुरणमित्यर्थनिष्ठानात् । असदर्थनप्रकाशनादेरिप यथाप्रतीति वहिरसत्त्वमेवार्थः । भ्रान्तित्वमिप बहिरपेक्षयैवेति सर्वम्

१. धर्मोत्तरस्य । (Apologidoli (Thermstone) 228, 18-20)

अनाकुलम् । न तु स्वसंवेदनगोचरस्य ज्ञानरूपतयार्थस्वात् केशाद्याकारस्येवासत्ताभिः धानं [19b] साधु । अतएव वाच्यत्वेऽपि,

> नाकारस्य न बाह्यस्य तत्त्वतो विधिसाधनम् । बहिरेव हि संवृत्त्या संवृत्यापि तु नाकृते: ॥

1

न ह्यसन्देहस्य विषयस्य स्वसंवेद्यस्याकारस्य शब्दादिना विधिनिषेधयोगः वैयर्थ्यादसामर्थ्याञ्च । नापि विकल्पाप्रतिभासिनो बाह्यस्य । विषयाप्रतिपत्तिष्ट्वं कस्य विधिनिषेधो वा स्यात् ? तस्माद् यथा वृक्षशब्देन बाह्यो वृक्षोऽध्यवसायादभिधेयो व्यवस्थापितः, तथाध्यवसायादेव बाह्यस्य विधिनिषेधो वा व्यवह्रियते । यदापि कृतिश्चित् प्रकरणाद् बुद्धचाकारं कश्चिद् विकल्पान्तरेणादाय परीक्षा, तदापि तिव्वकल्पाद् बाह्य एव विधिनिषेधौ ।

तं हि पतत्यर्थे विवेचयन् ।

[प्र. वा. २. २२०]

इति हि शास्त्रम् । तस्मात् तत्त्वतो नोभयोरपि विधिनिवेधौ, संवृत्त्या हि बाह्यस्यैव दुष्परिहरौ च । अन्यथा संव्यवहारहानिप्रसङ्गात् ।

एतेन 'यट्टीकाकारः आरोपितस्य बाह्यत्विवयौ विधिनिषेधावित्यलौकिकमनागममतार्किकीयं कथयित, तदपहस्तितम् । न हि संवृतिपरमार्थंसत्यद्वयमनाश्रित्य काचिद् व्यवस्था । तत्र न ताविद्यं संवृतिः, लोकाभिमानरूपत्वात् तस्याः, लोकस्य च बाह्य एव पदस्यार्थो विहितः प्रतिषिद्धो वेत्यविगानेन व्यापी प्रवृत्तितिवृत्याश्र्यः अभिमानः, नारोपितस्य बाह्यत्वादिकं स्पृतित लोकः । नाप्येष परमार्थः । न ह्यवाच्यस्य विधिनिषेधौ । न च वाच्यं किश्चित् तत्त्वत इत्यापमः । तकंस्यापि नान्या दिक् । कं च नानध्यवसेयस्य विधिनिषेधौ, न च शब्दाद्ध्यवसायः स्वलक्षणादन्यत्रेति स्वयमप्युद्ध्यते । अतः किमायातमारोपितबाह्यत्वविधिनिषेधयोः ? प्रतिभासाध्यवस्य सायद्वारा च सर्वा व्यवस्थितिस्तत्त्वमस्पृद्धति । तत्रारोपितमारोपितबाह्यत्वं वा न प्रतिभासस्य विषयो, नाप्यध्यवसायस्य । तत्रारोपितं तावन्न प्रतिभासस्पित्, यत् स्वयम्

१. धर्मोत्तर एव, द्र० रत्न० निब० पृः ६०, पं १२

२. न रूपं तस्य किञ्चन । प्र. वा. २.३०

एवाह, जल्लेखानुभवसमानकालं समारोपणमप्रतिभासरूपमेवावस्तु विकल्पविषयं इति । अत्तएव तद्वाह्यत्वमपि न प्रतिभासि, तद्धर्मत्वात् । अध्यवसायवस्तु बाह्यस्वलक्षण-नियमादेव नैनयोरित्यलमेनामुत्थाप्य ।

आरोपितिमित्यपि किल्पितमेवोच्यते, कल्पनाकर्म च प्रितभासमवसितं चेति द्वयम् । तत् कुतस्त्योऽयमारोपिताख्यो राशिरपरः ? तस्माद् बुद्धधाकारबाह्याश्रयेव संवृतिपरमार्थाभ्यां चित्तोचितेति । तथाविधार्थिकयाविवक्षायां च कि वक्रदुर्गमार्गा-श्रयेणत्यलमितिविवेचेन । स्थितमेतदध्यवसायेन बाह्यस्य बुद्धधाकारस्य तु प्रतिभासेन शब्दवाच्यत्वमुच्यते इति । नन्वेवंब्याचक्षाणेन भवतोभयार्थराश्रेरशेषस्य बाच्यता स्वीकृतेति कथं सर्वधर्मानिभिलाप्यतासमर्थनाथंमिदमवतारितमित्याह,

#### स्थाप्यत इति

प्रयोजनान्तरपुद्दिश्य व्यवस्थामात्रमेतत् क्रियते, अध्यवसायमात्रेण प्रतिभासमात्रेण [20a] वा वाच्यत्विमिति । तथा च बिहिविषयीकरणं तत्त्वव्यवस्थानमात्रं गृह्धतः तावदन्यापोढं स्वलक्षणमेव विषय इत्युच्यते उपाधिराशिनिरशनपरं, एवमन्यापोढाकारो विकल्पस्यात्मा विषय इति समस्तवाह्यनिरसनपरम्, न तु स्वस्मिन् विषयत्वस्य विश्रामायेति न विरोधः ।

कुतः पुनरेतत् ? तत्र तत्र विषयताप्रतिपादनेऽपि न विश्वामो विवक्षितः, किं त्वन्यनिरसने तात्पर्यमित्याह,

#### वाच्यस्तत्त्वतो नैव कश्चिदर्थः।

इति । अध्यवसायसहापोहिप्रतिभासः सांव्यवहारिकापेक्षया तत्त्वतो क्रेयस्य ज्ञान-विषयतामुपनयति प्रत्यक्षवत् । न हि प्रतिभासमात्रमवसायशून्यमन्यावसायाक्रान्त-व्यापारं वा प्रवृत्तिकामस्य विषयव्यवस्थामर्थे क्षमते, गच्छत्तृणस्परांवत्, मरीचावुद-कारोपवत् । नाप्यवसायमात्रमपेतप्रतिभासम्, उदकारोपवदेव । तस्मात् प्रवृत्ति-योग्यतया व्याप्तं विषयव्यवस्थानमुभयाभावो व्यापकाभावेन परिभूयमानमुभयसंभव-प्रतिवद्धमेकविवेके स्वीक्रियमाणं सांवृतमेव । यत्र ज्ञाने यत्र प्रतिभासते येन वा यत्रावसीयते स न तस्य विषयो यथा गोज्ञानस्याश्वः । न प्रतिभासते च बाब्दज्ञाने स्वलक्षणं, नावसीयते चानेन बुद्धचाकार इति व्यापकानुपलव्धः । प्रतिवन्धसाधनात् नानेकान्तः । यद्यपि चात्यन्ताभ्यासे प्रतिभासमात्रेणापि प्रवृत्तिविषयत्वं च दृष्टम्, तथापि स एवाभ्यासो नावसायाद् विनेत्यवसायस्यैव तत् पौरूषम्, ततो येन यन्ना-वसीयतेऽसत्यभ्यास इति विशेषणमपेक्ष्यम् ।

नितु प्रत्यक्षेऽपि न गृहीतक्षणस्यावसायः, किं तु सन्ततेः, न चास्याः प्रतिभास इति केनास्यापि सविषयत्वं, क्षणे सन्ततौ चोभयाभावात्। अनुमाने तु परीक्षेव वर्तते। न चान्यत् प्रमाणमस्ति, यस्योभयसंभवेन विषयः कश्चिदित्यसंभवमेतत्। तदेकैकेन विधेयत्वे स्थितविषयकस्थितिरखिलस्य बाह्यस्यान्तरस्य वा वाच्यत्वमिति।

अत्रोच्यते । तत्त्वव्यवस्थामाहः उभयसंभवेतैव विषयत्वं, केवलं सांव्यवहारिकापेक्षया संवृतिरेवाधरसंवृतिमपेक्ष्य तत्त्विमिति व्यविह्नयते, क्षणभेदावतारे संव्यवहारिविलोपात् व्यावहारिकं प्रति प्रतिक्षणक्षीणताया अभावात्, तत्त्वतः प्रत्यक्षेणोभय-संभवाभावः, इति न दोषः । अथ पृथग्जनस्य दृश्यविकल्प्ययोरप्यभेदग्रहो नियत एवेत्यवस्तितो विह्नः प्रतिभासित एवेति चेत्—न, प्रतिभासान्तरस्मरणेन तत्प्रतिभास-भ्रमभ्रंशस्य कृतत्वात् । यथा च विकल्पप्रतिभासादत्य एव वस्तुप्रतिभासो दर्शयितुम् अध्यक्षे शक्यः, तथा नाध्यक्षप्रतिभासादत्योऽस्तीति तत्रेव वस्तुप्रतिभासविश्रामात् तद्विजातीयस्य वस्तुप्रतिभासात्व्यदासः श्रेयान् । तस्माद् युक्तमुक्तम्,

## स्थाप्यो वाच्यस्तत्त्वतो नैव कश्चित्।

इति । [20b] अथवा वस्त्वन्तरावाच्यत्वेऽपि तत्रापोहस्तिद्विशेषणत्वेन गम्य इति अपोहस्य वाच्यता स्वीकृतैव । तथापि कथं सर्वधर्मानिभिरूप्यत्विमत्याह,

#### वाच्यस्तत्त्वतो नैव कश्चिदर्थ इति।

अयमभिप्रायः । पर्युदासपक्षे तावद् वस्तुरूपवत् तस्याप्यध्यवसायमात्रकृतं वाच्य-त्वस्, न प्रतिभासादध्यक्षवत् । प्रसज्यपक्षे पुनरन्यनिवृत्तिमात्रस्यान्यदापि न विशेषः, तथाप्यसौ नार्थं इति नोक्तदोषः । यद वा यः शास्त्रे, तस्मात् सिद्धमेतत् सर्वशब्दा-विवेकविषया विकल्पाश्चेत्युपसंहारः, तस्यार्थंनिष्ठामुपसंहारेणैव दर्शयति,—

> वाच्यस्तत्त्वतो नैव कश्चिद्यं इति । संवृतौ प्रतिभासाध्यवसायमात्रेण वाच्यताया दर्शितत्वात्, तत्त्वत इत्याह ।

तदयमर्थः । यदेतच्छास्त्रे विवेक एव वाच्य इत्युपसंहृतं तस्य न किञ्चिद् वाच्यमेवार्थः, यथा अभावो भवतीति भावो न भवतीत्येवार्थः, तथा अपीहस्य वाच्यतेति वाच्यताया एवापोह इत्यर्थः । एतच्च हेतुत्रयविभागकरणादिना स्वयमेव शास्त्रेण स्फुटीकृतमित्युप-पादितम् ।

तदेवं कथमपोहः शब्दवाच्य इति प्रश्ने तद्गुणस्वेन यथोकार्थेनेत्युत्तरम् । अथ वृद्धधाकारः स्वलक्षणमुपाधयो वा कस्मान्न वाच्या इति प्रश्नः, तद्ध्यवसायस्य प्रति-भासस्य उभयस्य चाभावादिति क्रमेण विसर्जनानि । यदा तु शब्दैः किं वाच्यमित्यनु-योगः, तदा प्रतिभासादर्थाध्यवसायात्, यद् वा तत्त्वत इति विकल्प्य विकल्पस्थेऽन्या-पोढाकारः, अन्यापोढस्वलक्षणं न किश्चिदिति प्रतिवचनानि क्रमेणवेत्युक्तं भवति । तस्मात् शब्दलिङ्गयोरपोहविषयतास्थितिप्रसाधनं सर्वधर्मावाच्यत्वप्रतिपादनपरमिति प्रथमश्लोकार्थोपसंहारः ॥

भवत्वपोहे क्वतिनां प्रपञ्चो वस्तुस्वरूपास्फुरणं तु ममं। तत्रादृढे सर्वमयत्नशोणं दृढे तु सौस्थ्यं ननु तावतेव॥

समर्थनैतस्य दिशः प्रकाशः कृतोऽयमस्माभिरविस्तरेण । तद्विस्तरस्त्वाकर एव चिन्त्यः परोदितं तूलमिव क्षिपद्भिः॥

।। अपोहप्रकरणं समाप्तम् ॥

# ॥ ईश्वरवादः ॥

# ।। पूर्वपक्षसंक्षेपः ।।

कमंनिर्मितवैचित्र्यमनीशं यो जगज्जगौ। प्रणमामि प्रमाणेन तमव्याहतशासनम्॥

इह प्रत्यवस्थानमन्येषाम्, विवादास्पदीभूतं भूधरादि बुद्धिमत्कृत्ंपूर्वंकम्, कार्यंत्वात् । यद्यत् कार्यं तद् बृद्धिमत्कृत्ंपूर्वंकं दृष्टम्, यथा घटः । कार्यं वेदं भूधरादि । तस्माद् वृद्धिमत्पूर्वंकमिति । न वेदमिसद्धम्, बौद्धस्यापि विन्ध्यगन्धमादनादीनां कार्यंत्वे विवादाभावात् । नापि विष्ठद्धम्, सपक्षे भावात् । न चानैकान्तिकम्, कविदिपि कार्ये वृद्धिमद्धिष्ठानव्यभिचारस्य दर्शयितुमशक्यत्वात् । प्रत्यक्षागमाभ्याम् अवाधनाञ्च न कालात्ययापदिष्टम् । प्रतिहेतोरभावाञ्च न प्रकरणसमम् । तदनेन यत् सिद्धम्, तदुपादेयं विदुषाम्, साधनान्तरसिद्धवत् । न च सर्वत्रान्वयव्यतिरेके हेतुवल्लभत्या वृद्धिमित कार्यस्य [21a] तदुभयासिद्धेरसाधनत्वमभिधेयम्, सपक्षे सतोऽस्य विपक्षराशेराकाशादेरत्यन्तं व्यावृत्तेः ।

त्रयो हि भावराशयः । वृद्धिमत्कर्तृकाश्च घटादयः, अकर्तृकाश्चाकाशादयः, सिन्दिग्धकर्तृकाश्च भूधरादयः । तत्र घटादिषु सपक्षेषु विद्यमानम्, अविद्यमानमम्बरादिषु विपक्षेषु इत्यन्वयव्यतिरेकि कार्यत्वं शेषेषु वर्तमानमवस्यं साध्यमुपस्थापयति । यद्यपि च दिगम्बरादयोऽसन्तस्तन्मते परमाणवस्तु कार्यमेव, तथाप्यसतोऽपि व्यावृत्तिः स्वीकृतैव । तथा च,

तिवृत्तियंदि तस्मिन्न हेतोवृंत्तिः किमिष्यते । [प्र. वा. ४. २२४]

इति हि शास्त्रम् । न च विपक्षताक्षतिः, साध्यानधिकरणलक्षणत्वाद् विपक्षस्येति किमेषां सत्तासाधनप्रयासेन ? तस्मान्नान्वयव्यतिरेकारेकः कर्तरि यथोक्ते कार्यत्वस्य । एवमुत्पत्तिमत्त्वाचेतनोपादानत्वस्थित्या प्रवृत्त्यादिषु योज्यम् ॥ अत्र बौद्धमुत्थापयन् शङ्करः प्राह, नोत्पत्तिमात्रेण यथोक्तबुद्धिमत्पूर्वकत्वस्य सिद्धिः। अपि तु यादृशं प्रासादादिषु दृष्टम्, यद्दृष्टेरिक्रियादिशनोऽपि कृतबुद्धिरुत्पद्यते, यदि तादृगेव क्षित्यादिषु भवेत् स्यादत्रापि बुद्धिमतोऽनुमानम्। न कार्यत्वशब्दसाम्येन, तत्र व्यभिनारस्यापि संभाव्यमानत्वात्। न ह्यर्थान्तरात्,

### शब्दसाम्यादभेदिनः

[प्र. वा. १. १४]

पाण्डुत्वादग्नेरनुमानं न्याय्यम् । अचेतनोपादानत्वाद् घटादिवत् क्षित्यादेरिप कर्तुः अनुमानमिति चेत्? एवं तर्िह घटादेर्मृद्विकारस्य कुम्भकारपूर्वकत्वाद् वल्मीकस्यापि तर्जूर्वकत्वानुमानप्रसङ्गः । तदुक्तम्,

#### सिद्धं यादगित्यादि

[प्र. वा. १. १२]

वार्तिकत्रयम् । तिवदमिनिरूपितपराभिप्रायस्य व्याहृतम् । तथा हि बुद्धिमत्कारणस्य सन्द्रावे भावो घटादानुत्तत्यादेरभावे नाभावो गगनादिषु । स न तथा प्रसिद्धाविनाभावो यत्रैव क्षित्यादानुपलभ्यते तत्रैव तिद्विनिर्माणसमर्थकर्तृबुद्धि तिद्वदो जनयित । न नैवं पाण्डुत्वादयः, तेषां जात्यन्तरसमवायिनामिग्नव्यभिनारोपल्ब्धेरिति । तथा न ह्य[न]िष्टितानां प्रयत्नवता करणकर्मणां क्रियासु स्वातन्त्र्यमुपलब्धपूर्वम्, सर्वत्र बुद्धिमदिधिष्ठतेभ्य एव प्रासादादिप्रसवोपलब्धिरिती ॥

ेवाचस्पतिस्तु स्वाभाविकसम्बन्धं प्रस्तुत्याह, इहापि कार्यत्वस्थोपादानाद्यभिज्ञेन कर्वा स्वाभाविक: सम्बन्धोऽस्त्येव, उपाधेरनुपलम्भेन व्यभिचारासिद्धेः। तृणादयश्च पक्षीकृता इत्युक्तम्। उत्प्रेक्षणमात्रं तु न कर्तंव्यमित्यिप प्रतिपादितमेव। ततः स्वभावतः प्रतिबद्धं स्वसाध्येन यदि साध्यमन्तरेण भवेत्, स्वभावदेव प्रच्यवेतेति तकंसहायं निरस्तसाध्यव्यतिरेकवृत्तिसन्देहं भूधरादिषु दृष्टं स्वसाध्यमुपस्थापयितुं शक्तं किम् अरुचिभारः? ये तु पाण्डुत्वमृद्धिकारगोत्वादयस्तेषां जात्यन्तरसमवायित्वेन प्रत्यक्ष एव व्यभिचारोपळव्धेनं ते हेतवः, जात्यन्तरसमवायिनो हिमादिगतपाण्डुत्वस्यागिनव्यभिचारात्। तथा मृद्धिकारस्य स्थपत्यादिपूर्वंकत्वेन [21b] कुलाळव्यभिचारात्। एवमन्यत्रापि बोद्धव्यम्। ततश्चायं तत्र विभागः। यदेव विशिष्टं पाण्डुद्वव्यधूमरूपम्,

१. परत्र वातिकसप्तरलोकी द्रष्टव्या । २. तुल० ता. टी. ४. १. २१

तदेवाग्नेहेंतुः, तत्र तस्याव्यभिचारदर्शनात् । यत् पुनरग्निवलक्षणकारणजन्मपाण्डु-द्रव्यमात्रमथंतो भिन्नं शब्दसाम्यादभेदि, न तत्तोऽग्नेरनुमानम्, तत्र तस्य व्यभिचारोप-लब्धेः । एवं मृद्धिकारादिष्विप योज्यम् । कार्यत्वसामान्यस्य त्वभूत्वाभावलक्षणस्य पर्वतादिषु भावः परैरिष्ट एव । किं तु प्रतिवन्धासिद्धेरनैकान्तिकिमिति ब्रुवते । स च धूमादेरिव प्रतिपादित इति युक्तं ततस्तदनुमानिमिति ।।

वित्तोकस्त्वाह, र्ययदेतत् । न सपक्षविपक्षयोर्दर्शनमात्रेणाव्यभिचार-निश्चयोऽतदात्मनोऽतदुत्पत्तेश्चाव्यभिचारनियमायोगात् । तदिदं कार्यत्वं सन्दिरध-व्यतिरेकत्वादसाधनम् ॥

अत्रोच्यते । नास्ति विपक्षच्यावृत्तिसन्देहो धूमान्छयोरिव कार्यवृद्धिमतोरपलम्भानुपलम्भसाधनस्य कार्यकारणभावस्य सिद्धत्वात् । कार्यविशेषस्यैव तदुत्पत्तिसिद्धिनं कार्यसामान्यस्य, यथा धूमादिर्वात्वस्तुत्वादेर्नान्छादिजन्यस्विनिश्चय इति
चेत्—न, विशेषहेत्वभावात् । उपलम्भानुपलम्भयोस्तदुत्पत्तिसाधनत्वेनेष्टयोः साध्यसाधनसामान्ययोरिवशेषात् कार्यविशेषस्येव कार्यमात्रस्यापि प्रवोधाश्रयायत्ततासिद्धेः ।
न चेवं वस्तुत्वस्यापि विङ्गकार्यत्वम्, तदन्तरेणापि सहस्रश उपलम्भात् । तता यथा
कार्यं वस्तादि उपादानवद् दृष्टिमिति कार्योन्तरमि तथा व्यवस्थाप्यते, तथा तदेव
वस्त्रादिकायं बृद्धिमद्वेतुकं दृष्टिमित्यदृष्टकर्तृकमिप कार्यं कर्तृ[पूर्वकं] व्यवस्थाप्यते,
उपादानस्येव कर्तृरिप कार्येणानुकृतान्वयव्यतिरेकत्वात् । तेन यथा कार्यं च निश्पादानं
चेति न शक्यमाशिङ्कतुम्, तथा कार्यं च भवदकर्तृकं चेति नाशङ्कनीयम्, कार्यमात्रस्य
कर्तृमात्रादुपादानादिवात्पादसिद्धरविशेषादिति ॥

यत् तूच्यते, अन्यादृशमेव कार्यं बुद्धिमता व्याप्तम्, यद्दृष्टेरिकियादिशिनोऽपि कृतवृद्धिः, तञ्चासिद्धं सिन्धुभूषरादाविति । ननु केयं कृतवृद्धिः ? कि साधनवृद्धिरयः साध्यवृद्धिः ? साधनवृद्धिस्तावद् भवतां सिद्धैव, कर्मणं छोकवैचिच्यप्तिस्यभ्युपगमात् । अथोत्तरः पक्षः, तेनायमर्थां भवति, नेदं क्षित्यादिषूपलभ्यमानं साध्यानुमानसमर्थं कार्यंत्वं कि त्वत्यदेव साध्यवृद्धिजननात् । न चैतद् युक्तम्, सर्वानुमानोच्छेदप्रसङ्कात् । घूमादिष्विपि हि शक्यमेवं वक्तुम्—नायं वह्न्यनुमितिसमर्थों धूमः, कि त्वत्य एव साध्यद्धिजन साध्यवृद्धिजनात् । तथा च तावन्न साधनं सिध्यति, यावन्न साध्यवृद्धिः सिध्यति, यावन्न साधनं सिध्यति। तावन्न साध्यवृद्धिः सिध्यति, यावन्न साधनं सिध्यतिति स्फुटतरिमत-रेतराश्रयत्विमिति ।।

हाङ्करोऽप्याह, न च व्यामोहात् कस्यचित् साध्यबुद्धधभावे हेतोरसिद्धिः, सर्वानुमानेषु तद्भावप्रसङ्गादिति ॥

भूषणकारस्त्वाह, कृतकत्वेन प्रतीतौ कथं न कृतबृद्धिः ? सर्वेषां प्रासादादिष्विप [22a] कृतबृद्धिनं भवित, यथा चिरन्तनेषु प्रासादादिषु व्याप्त्यभिज्ञस्यैव कृतबृद्धिः भवित, व्याप्तिविक्तविद्धाः अवित, व्याप्तिविक्तविद्धाः । पुरुष- कृतबृद्धिः प्रासादादिष्विव क्षित्यादिषु न भवतीति चेत् ? किं प्रसिद्धाविनाभावानामृत अप्रसिद्धाविनाभावानाम् ? प्रसिद्धाविनाभावानामि किं व्याप्तिग्रहणस्मृतिविकलानाम्, अथान्येषाम् ? अभ्रष्टस्मरणानां तावद्भवत्येव पुरुषकृतबृद्धिः, लोकेऽपि विचित्रं जगत् केनचिद् धात्रा निर्मितमित्यस्ति प्रतीतिः । व्याप्तिग्रहस्मृतिविमूद्धानां तु प्रासादादिष्विप केषुचित्र पुरुषकृतवृद्धिभैवतीति नैतावता तेषामपुरुषकृतत्वम् ।

अपि चेयं वेदेष्वपि पुरुषकृतबुद्धिर्मीमांसकानां नास्तीत्यतक्ष तत्रापि पुरुषकृति-साधनायोक्ता वाक्यत्वादयोऽसिद्धाः स्युः। किं चानित्यत्वसिद्ध्यथं यत् कृतकत्वं साधनमुक्तस्, तदप्यसिद्धं स्यात्। न हि यादृशं कृतकत्वादि घटादिषु दृष्टं श्रोत्राग्राह्य-रूपम्, तादृशं शब्देऽस्तीति। तस्मात् दृष्टान्तदार्ष्टान्तिकवैधम्यमेतत् सर्वानुमानेषु समानं नेश्वरानुमानस्यैव बाधकमिति।।

मञ्जर्या त्रिलोचनः पुनराह, बुद्धिमत्पूर्वकत्वेन व्याप्तं जन्म घटादिष्वेवास्तीति कुतः प्रतिपद्यसे ? कृतबुद्धिहेतुत्वादिति चेत् ? एवं तर्िं घटादोनां स विशेषो वाच्यो येन महाभूतासंभाविना विशेषो घटादय एव कृतबुद्धिमुत्पादयन्ति न महाभूतानि । न तावत् कर्त्तृक्षियोपलिक्षिविशेषः, अक्रियादिशिनोऽपि कृतबुद्धिहेतुत्वाभ्युपगमात् । महत्त्वपित्माणं विशेष इति चेत् ? तस्यापि कारणबहुत्वमहत्त्वप्रचयविशेषेभ्यो महा-भूतेष्वपि वृष्टत्वात् । कृतकत्वमेव विशेष इति न वाच्यम्, कारणसमवायलक्षणस्याभूत-प्रादुर्भावस्य पृथिव्यादिष्वप्यविशिष्टत्वात् । न चैतेभ्योऽन्यः शक्यो विशेषः शक्रेणापि निष्टपित्रम्, यस्य भावाद् घटादय एव कृतबुद्धिहेतवो न पृथिव्यादय इति ॥

वाचस्पतिस्त्वाह<sup>5</sup>, इदमत्र निपुणतरं निरूपयतु भवान्, किं बुद्धिमदन्वयव्यति-रेकानुविधानं विशेषः ? उताहो तद्दर्शनम्, यत् पर्वतादिषु नास्तीत्यभिधीयते ? यदि पूर्वः कत्यः, स बुद्धिमद्धेतुकत्वं तनुभुवनादेरातिष्ठमानैरभ्युपेयत एव । न हि कारणं

<sup>(8.)</sup> at. zî. q: 944. 155, 13-956,1 ; R 51,26 52,7

कार्यानन्विहितभावाभावमन्यो वक्तमहीत्यह्नीकात्। अथ दर्शनमिति चरमः कल्पः ? न तर्हि अक्रियादिशनः कृतबृद्धिसंभवः। य एव घटोऽनेन बृद्धिमदन्वयव्यतिरेकानु-विधायी दृष्टः, स एव तत्कार्यो, न त्र विपणिवर्ती । तज्जातीयस्य तदन्वयव्यतिरेकान-विधानदर्शनाददृष्टान्वयव्यतिरेकानुविधानमपि तज्ञातीयं तथेति चेत् ? हस्तोत्पत्ति-मद्घटादि बुद्धिमदन्वयव्यतिरेकानुविधायीत्यन्यदिप तनुभुवनादि तथा भवन्न दण्डेन पराणुद्यते । घटजातीयमुत्पत्तिमद्बृद्धिपूर्वकिमिति चेत् ? नन् प्र[ा]सादादि तद्धेतुकं न भवेदघटजातीयत्वात् । [22b] अथ यज्जातीयं वृद्धिमदन्वयव्यतिरेकान्विधायि दृष्टम् , तज्जातीयमेवादृष्टान्वयव्यतिरंकमपि बुद्धिमद्धेतुकम् । तत् किमिदानीं कार्यंजातीय-प्रासादादि बद्धिमद्धेतुकं न दष्टम , येनोत्पत्तिमत् तनुभुवनादि तथा न स्थात् । न खल् त्र तज्जातीयत्वेन कश्चिद् विशेषः ॥

वित्तोकोऽपि, भवतू वा कश्चिदिनरूपितरूपो विशेषः, कि पूनरनेन विशेषं प्रतिपादयताभिप्रेतम् ? किं कार्यत्वसामान्यस्यासिद्धत्वम् , अथ कार्यविशेषस्य, अथ कार्यमात्रस्य बृद्धिमत्कर्तव्यभिचारः, अथ साध्यदृष्टान्तयोर्वेधर्म्यमात्रम् ? कि चातः ? यदि तावत् कार्यमात्रस्यासिद्धत्वम , तन्नास्ति, विश्वम्भरादिष् घटादिष्विव कारणव्यापार-जन्मतयोभयतिद्धत्वात् । अथ कार्यविशेषस्य कुम्भादिवर्तिनः पक्षेऽसिद्धिः अभिधोयते, तदा न काचिदत्र क्षतिः, विशेषस्य हेत्त्वेनानुपादानात् । यदि त् कार्यसामान्यस्य कर्त्वयभिचारः प्रतिपाद्यितुमिष्टः, स न शक्यो विपक्षेऽदर्शनात्, तृणादेश्च पक्षोकृतत्वात् । अथ साध्य-दुष्टान्तयोर्वैधर्म्योद्भावनम् , तन्न, सर्वत्र तस्य सुलभत्वात् ॥

<sup>९</sup>अपरस्तू एवं तावद् भुमादेरिव कार्यत्वस्य स्वाभाविकः प्रतिबन्धः प्रतिपादितः।

इदानीं सौगतमनोऽनुरञ्जनार्थं बाधकान्यपि प्रमाणान्यभिधीयन्ते। न खत्वस्माकं बाधकप्रमाणदारिद्रयम् । किं तु नायं न्याय इति ब्रूमहे । तत्र तावदिदमेव बाधकं प्रमाणम्, सकृदपि पुरुषादनुत्पादो नाम। यथा सौगतानां चित्रभानोरनुमाने यदि चित्रभानमन्तरेण कारणान्तरादिष धमो देशान्तरे कालान्तरे वा जायेत, दृष्टयोरिष देशकालयोर्न चित्रभानोः सकृदप्यात्मसत्तां लभेत, यस्मान्न तदभावे भवतस्तत्कार्य-ं नियमो युक्तः, अतिप्रसङ्गात् । ततश्च तादशस्य सर्वस्यैवातद्वेतृत्वान्न ततः सक्रदिप जायेत । भवति च तस्मान्नातज्जन्यं तादृशमिति विपर्यये बाधकप्रमाणवृत्त्या प्रति-

१. सतानन्दस्त्वित पत्रप्रान्ते टिप्पनम् ।

बन्धसिद्धिः, तथाऽस्माकमपि यदि किञ्चिद् बुद्धिमदिश्वष्टानमन्तरेणान्यतोऽपि कार्यमुप-जायेत, हन्त न तर्हि सक्वदिप बुद्धिमतः कुम्भकारादेख्त्पद्येत । भवति च ततस्तज्जन्यम् इत्येकं वाधकं प्रमाणम् ।

यथा वा <u>सौगतानामि</u>प न धूमोज्यस्माद् भवतीति शङ्कनीयम्, अनिव्यतहेतुकत्वेन निर्हेतुकत्वप्रसङ्गात् । निर्हेतुकस्य च,

> नित्यं सत्त्वमसत्त्वं वाऽहेतोरन्यानपेक्षणात् । १४ म ४४०० अपेक्षातो हि भावानां कादानित्कत्वसम्भवः ॥

> > [प्र. वा. ३. ३४]

तथास्माकमपीति द्वितीयं बाधकं प्रमाणम् ।

एवं च सित यथा भवतामयं निवमः सिध्यति, स धूमोऽन्यन्वयव्यितिरेकानु-विधायी पदार्थविशेषः, स चाग्नियंस्तस्य जनकः। तद् यद्यसौ शङ्कयमानो धूमस्तदाग्निकार्यं एवेति, तथास्माकमपि तत्कार्यं यद् बृद्धिमत्पूर्वकम् । स पृष्ठ्षो यस्तत्कारोति । तथा यदि चेतनावन्तमधिष्ठातारमन्तरेण [23a] कचिदपि कार्ये निश्चेतनानां प्रवृत्तिनिवृत्तो स्यातां तदानीं कार्यक्रियाया अविरामप्रश्रङ्गः। तथा हि यद्यचेतनानां स्वरस्तः प्रवृत्तिस्तदा निरिभप्रायव्यापारतया सर्वदा प्रवृत्तिः स्यात् । न ह्यकस्मात् प्रवृत्तिनाशो युक्तः। तत्रश्च कार्यस्यविरामः। अथौदासीन्यम्, तदा कदाचिदपि प्रवृत्तिनं स्यात्, विशेषाभावात् । अधिष्ठायकेन तु प्रयत्नवता कदाचित् प्रवर्यन्त इति युक्तं पश्यामः, नाचेतनेन । तस्येच्छायत्तप्रवृत्तिनिवृत्त्यारयागादितं तृत्येय वाथक प्रमाणम् ।

इह खलु कार्यत्वं कादाचित्ककारणसिविधमत्तया व्याप्तम्, कादाचित्ककारण-सिव्यिधान्वयव्यतिरेकाभ्यां कर्तृव्यापाराधीनः, यथा तुरोवेमादोनां सिव्यिधः। विपक्षे च कादाचित्ककारणसिव्यिधिसत्ता नास्ति। न ह्यचेतनः कारणानि सिव्यधापयितुं शक्नोति, शक्तौ वा घटादाविप कर्तृव्यापारिनवृत्तिप्रसङ्गात्। तत्रश्च व्यापकानुपल्व्या विपक्षान्त्रवर्तमानं कार्यत्वं बुद्धिमत्पूवंकत्वेन व्याप्यत इति प्रतिबन्धसिद्धिरिति चतुर्थं बाधकं प्रमाणम्।

तथा देशाद्यनियमप्रसङ्को वाधकः। तथा हि कार्यत्वं देशकालप्रकृतिनियमेन व्याप्तं यदि प्रयत्नवन्तमन्तरेण भवेत्, न देशादिनियमेन भवेत्। कर्तुरिच्छया हि कचिद् देशादावन्यदेशादिव्यवच्छेदेन जायेत। तदभावे सर्वत्र देशादी भवेदिति

विपक्षाद् व्यापकानुपलब्ध्या निवर्तमानं कार्यंत्वं प्रयत्नवन्नान्तरीयकत्वेन व्याप्यत इति प्रतिबन्धसिद्धिः पञ्चमं बाधकं प्रमाणमिति ॥

यत् शङ्करः, निरिभप्रायव्यापारेभ्यः सर्वकार्याणां देशादिनियमो न स्यादिति । तथा नापि कश्चिद् विशेषः क्षित्यादिहेतुनां प्रासादादिहेतुभ्यो येनामी निरिभप्राय-व्यापाराः सन्तः प्रयत्नवित्रपेक्षाः प्रतिनियमवता च व्यापारेण तद्वन्तः स्यरिति ॥

ैवाचस्पतिस्तु कणिकायामीश्वरवादमुख्यापयन्नाह्, यदि पुनरचेतनानि चेतनान-धिष्ठितानि कार्यं कुर्युः, ततो यत्र कचनावस्थितानि जनयेय्रिति न देशकालप्रतिनियत-प्रसवं कार्यमुपलम्येत । हेतुसमवधानाधीनजन्मतया कार्यं न प्रत्येकं कार्णेजन्यत इति चेत् ? [सत्यम्, ]समवधानमेव तु कारणानां कुतः ? कादाचित्कपरिपाकाद् अदृष्ठविशेषादिति चेत् ? कन्वयमप्यचेतनः कथं यथावत्कारणानि सन्निधापयेत् ? नो खलु यत्र कचनावस्थितानि दण्डादीनि विना कुम्भकारप्रयत्नमदृष्टविशेषवशादेव प् परस्परं सन्निधीयन्ते, सन्निहितानि वा कार्यस्येशते । तस्मात् कारणसमवधानव्यास-त्वात् कार्योत्पादस्य, तस्य चोपलव्धिमत्पूर्वकत्वाभावेऽनुपपत्तेव्यपिकनिवृत्या विपक्षात् कार्योत्पादो निवर्तमान उपलव्धिमत्पूर्वकत्वेन व्याप्यत इति प्रतिवन्धसिद्धिरिति ॥

एवं [23b] सित भवतु कर्तृमात्रसिद्धिः, सर्वज्ञता तु कथमस्य, दृष्टान्ते तदन्वय-स्याभावादिति चेत् ?

अत्र तिलोचनः, नेतदस्ति । यतो नास्माभिरुपात्तभेदः कर्ता साधियतुमिष्टः, कि तर्ति ? साध्यसामान्यम् । तस्य च येन विशेषण सह वास्तवः प्रतिबन्धोऽस्ति सोऽप्युगदानादिसाक्षात्कारणलक्षणो विशेषः साध्यसामान्ये निश्चेतव्येऽवश्यनिश्चेतव्यः, तत्त्यागे साध्यसामान्यत्यागप्रसङ्गात् । न च शक्यं त्यक्षम्, साध्यसामान्यस्य क्षित्यादिधर्मिच्यापकत्वात् । तत्युनः क्षित्याद्यपादानं परमाणुचतुष्ट्यम् सर्वक्षेत्रज्ञसमवेतसिद्धिरूपाणि कर्माणि । दिक्कालौ चोपकरणम् । सर्वक्षेत्रज्ञलक्षणं च सम्प्रदानम् । देवेजन्नोपभोगलक्षणं च प्रयोजनम् । एतत् सर्वं प्रत्यक्षतः प्रतिपद्यमानः कर्ता प्रत्यक्षीकृतसकलिश्वविभागः सर्वज्ञः । न चास्योपन्यासपूर्वकोऽन्वयो दृष्टान्ते प्रदश्येते, येनानन्वयादिदोषगणस्यापत्तिः स्यात् ॥

१. न्या॰ क॰ पुः २१५-६

३. न खल्बय॰ न्या॰ क॰

२. कारणानामन्योन्यमिति न्या॰ क॰

४. व्यादेव न्या॰ क॰

स्यादेतत् । महाभूतोत्पत्तेद्वर्षणुकादिकमस्य घटनिष्पत्तेरिप द्वषणुकादिकम-विशेषानुपल्रुवेरयं घटं कुर्वेन् कुम्भकारो द्वयणुकमिप करोति । न च तस्योपादानम् उपकरणं वा कुलालः प्रत्यक्षतः प्रतिपद्यते । तस्मादयमनेकान्तः, यो यस्य कर्ता स तस्योपादानादि जानातीति ॥

अत्रोज्यते । भवेदनेकान्तो यदि कुलालो ह्रघणुकस्य कर्ता भवेत् । न हि यावदन्त्यावयिविनिष्पत्तेरङ्गं तत् सर्वं कुलालः करोति, दृष्टसामध्यंकारणप्रयोक्तृष्ठक्षणन्तात् कर्तृकत्त्वस्य । तस्माद् इघणुकमि महाभूतवत् सन्दिग्धकर्तृकत्वात् साध्यमेव । तदेवं यत् साध्यवादिना साधियतुमिष्टमनुमेयसामान्यं तद् दूषणवादिना प्रतिवन्धं न शक्यते । यस्तु दूषणवादिना प्रतिवन्धुमिष्टो विशेषः, नासौ साध्यसामान्यवादिना साधियतुमिष्टः । कि तर्हि ? साध्यसामान्ये निश्चेतव्ये तेन वास्तवप्रतिवन्धस्य विशेषस्य सिद्धियंलाद् भवन्ती नोपेध्यते । एवं साधनायत्तां विशेषसिद्धिमाचार्यो मन्यमानो यद् दूषणमवादीत्,—यावतीमधंगति साधनं व्याप्नोति तावतीं दूषणमिष । यद्यसौ विशेषो न साधनेन विषयोक्ततः, कथमतस्तिसिद्धः ? सिध्यन् वा कथमविषयः ? विषयस्चेत्, कथं स्वाध्ययां दोषगित न स्पृशोदिति, तिग्नरस्तम् । यतः साधनवादी साधनाधीनां यदि विशेषसिद्धिमभ्युपगच्छेत्. तदैतत् स्यात् । न च नैयायिकः साधनायतां विशेषसिद्धमुपजीवति । कि तर्हि ? साध्यसामान्यप्रतिवन्धाकृष्टस्य विशेषस्य सिद्धम्, यथा बौद्धः धणिकत्वसिद्धौ तेन वास्तवप्रतिवन्धान्नेप्रस्यसिद्धमुपजीवति । का तर्हि ? साध्यसामान्यप्रतिवन्धाकृष्टस्य विशेषस्य सिद्धम्, यथा बौद्धः धणिकत्वसिद्धौ तेन वास्तवप्रतिवन्धान्नेप्रसिद्धमुपजीवति । न ह्यात्मिनि नित्ये विभी च सति सर्ववस्त्विषयं क्षणिकत्वसनुमानुमीशः ॥

मीमांसकोऽपि दर्शंनस्पर्शनाभ्यामेकमवयिवनं निश्चिन्वन् निश्चेतव्यानुपिङ्गण इन्द्रियस्य नानात्वं नियतविषयत्विमिन्द्रयाणां स्वविषयग्रहणिङङ्गल्वं ज्ञानुज्ञानसाध-नत्वं गन्धादिगुणव्यतिरिक्तं [24a] च गुणाधिकरणमिनयतविषयश्चेतन इत्येता-वतोऽर्थानुपजीवति । तथा साध्यविज्ञेपोऽपि नैयायिकैष्पजीव्यत इति सर्वं समानस् अन्यत्राभिनिवेशात् । तस्मान् सिद्धं सर्वज्ञत्विमिति ॥

वाचस्पतिस्तु , स्यादेतत् । उत्पत्तिमत्त्वमुपादानाद्यभिज्ञकर्तृमात्रव्याप्तं घटादिषु दृष्टं तन्मात्रमेव पृथिव्यादोनां गमयेत् । नित्यसर्वविषयज्ञानवत्कर्तृपूर्वकत्वं तु कृत-स्त्यम् ? न चैतद् घटादौ दृष्टान्तधर्मिणि दृष्टम् ॥

१. ता. टी. पृः ९५४, या - २७

नन्वेवं रूपाद्युपलब्धेः क्रियात्वेन चक्षुरादिसाधनानुमानमपि कयम् ? न हि च्छिदादयः क्रिया इन्द्रियसाधना दृष्टाः, तासां कुठारादिसाधनत्वात् । अथ दृष्टान्तः धर्मिण्यदृष्टमपि इन्द्रियसाधनत्वं पक्षधमंतावलात् सिध्यति, रूपाद्युपलब्धिगतं हि क्रियात्वं तदेव करणं गमयेत्, यत् तदुपलिब्धिनिवंतंनसमर्थम्, न च कुठारादयः समर्था इति पक्षधमंतावलात् कुठारादिविलक्षणमदृष्टचरमपि चक्षुरादि उपस्थापयतीति । तदत्रापि समानम् । न ह्यपरिमेयानियतदिग्देशैन्द्रियकातीन्द्रियकत्रसस्थावरादिलक्षण-कार्योत्पादयौगपद्यमसित सर्वविषये ज्ञाने नित्ये वा सेद्धुमर्हति । नो खल्बीदृशं पारमेश्वरं ज्ञानं कार्यशरीरेन्द्रियादिकार्यं संभवति, शरीराद्युत्पत्तेः प्रागस्याचैतन्येन तत्प्राङ्गालकार्योत्पादाय परमेश्वरान्तरकल्पनाप्रसङ्गात् । एवं च ततः प्राक् ततः प्रागिति अनेकालौकिककल्पनायां वरमेकमेवालौकिकं वृद्धिनित्यत्वं किष्पतम् । एतेनैव शरीरेन्द्रियन्तित्वकल्पना प्रतिव्युद्धा । एतेन यदेकं वृद्धते,

सिन्नवेशादिमत्सर्वं बुद्धिमद्धेतु यद्यपि । प्रसिद्धचेत् सिन्नवेशादेरेककर्तृंकता कुतः ॥ [विधिविवेके पृ. २१९]

इति, तदिष पराक्रुतम् । तेषां सिध्येत् सर्वज्ञित्राक्ष्यामनोरथो यदि पिशितचक्षुषः परमाणून् क्षेत्रज्ञान् तत्समवेतान् वा कर्माशयात् द्रष्टुमीशते । न चैतदिस्त । तस्मात् अतीन्द्रियार्थंदिशिनोऽस्मदादिविलक्षणा वहनः कल्पनीयाः । तद् वरमस्त्वेक एव ताद्शः कल्पनालाधवायेति । तदेवं कार्यत्वादेव पक्षधर्मतासहायादेवस्भूतेश्वरसिद्धिरिति स्थितम् ॥

भवतु वास्मादुपादानाद्यभिज्ञकर्तृमात्रसिद्धिः । पारिशेष्यानुमानात् तु व्यति-रेकिद्वितीयनाम्नो विशेषसिद्धिः । तथा हि ततुभुवनाद्यभिज्ञः कर्ता नानित्यासर्वविषय-वृद्धिमान्, तत्कर्तृस्तदुपादानाद्यनभिज्ञत्वप्रसङ्गात् । न ह्येवंविधस्तदुपादानाद्यभिज्ञो वृष्टो यथास्मदादिः । तदुपादानाद्यभिज्ञश्चायम् । तस्मात् तथिति । नो खलु परमाणु-भेदान् प्रतिक्षेत्रज्ञसमवायिनश्च कर्माशयभेदानपरिमेयानन्यः शको ज्ञातुमृते तादृशा-दीदवरादिति ॥ वित्तोकस्तु, यथा धूमदर्शनेन पक्षधमंताबलात् निकुझवितत्वं वह्नेविशेषोऽव्या-पकोऽपि प्रतीयते तथा कर्तुरपीत्यदोष इति तादृगेव पुरुषिवशेष ईश्वरः [24b] प्रमाण-सिद्ध इति कथमनीशजगद्वादिनो भगवतः प्रमाणेनाव्याहतशासनत्विमित ॥

।। ईश्वरवादाधिकारे पूर्वपक्षसंक्षेपः समाप्तः ।।



# ।। ईश्वरवादाधिकारे संक्षेपदूषणम् ।।

वार्तिकसप्तरलोकीव्यास्यापेक्षप्रवन्धभीरूणाम् । ईश्वरवादे दूषणमात्रक्येयं समासेन ॥

इह यद्यपि बहुलं सहचारमात्रं कायंस्य प्रयत्नवता द्रशितम्, द्रशितश्च तदभावे किचदभावः, तथापि प्रतिबन्धासिद्धेः कायंमिप स्यात्, न च वृद्धिमत्कतृंपूर्वंकिमत्याः सङ्का-बाधवेषुर्यात् कायं बृद्धिमति साध्ये सिन्दिग्धविपक्षव्यावृत्तिको हेत्वाभातः। न च सपक्षविपक्षयोदंशंनादशंनमात्रेण साधनस्य भावे साध्यस्यावश्यम्भावः, साध्याः भावे वा तदभाव इत्येवं रूपाया व्याप्तेः प्रतिबन्धशब्दवाच्यायाः साधनं भवितुमहंति, भाविव्यभिचारदशंनेष्विप तथोपल्य्येः। किमिदमिदानीमदर्शनमभावादेव व्यभिचारस्य, अथ दर्शनसापग्रीसमवधानविरहादिति निर्णेतुमशक्यमेव सहचारमात्रदर्शिनो विमर्शशीलस्य।

अत एव वाचस्पतः स्वाभाविकसम्बन्धघोषणमि शब्दपुष्टिमात्रम्, तदितिरक्तार्या-पोषणात् । भूयोदशंते हि व्यभिचारादशंते स्वाभाविकव्यवस्या । व्यभिचारादशंतं च विपक्षेऽदर्शनमात्रमुकं भवित । यत् पुनरेतदुपाधेरनुपलम्भेन व्यभिचारासिद्धिरिति, तत्र नोषािचर्नाम दृश्यचिह्नस्थानीयं किञ्चिदस्ति, यदनुपलम्भोऽव्यभिचारं व्यवहारयेत् । किं तु व्यभिचारदर्शनमात्रणैव तत्परिकल्पः । तददर्शनात् च स्वाभाविकत्वमिति विशेषाभावात् न स्वाभाविकवादेन किञ्चित्, साध्येन सह भूयो दृष्टो हेतुव्यभिचारे च न हेतुरितीयतैव पर्याप्तत्वात् । एतच्च सवै व्याप्तिचर्चायां विविच्य किच्दर्यान्तरस्य प्रतिबन्धो नाम तदुत्पत्तिमन्तरेण, सा च प्रत्यक्षानुपलम्भसाधनैवेति व्यवस्थापितमिति तत एवावधार्यम् । एतेन शङ्करवाचस्पतिमतावलम्बनः प्रत्युकाः ।

अस्तु तर्हि प्रयत्नवतापि कार्यस्य तदुत्पत्तिलक्षण एव प्रतिबन्धो धूमस्येव विह्नना । यथोक्तं वित्तोकेन । तथा हि कुम्भकारव्यापारात् प्राक् मृत्पिण्डदण्ड-चक्रादिषु सत्स्विप कार्यं कुम्भाव्यमुपलिब्धलक्षणप्राप्तमनुपलब्धं तद्व्यापारानन्तरम् उपलभ्यत इति हेतुफलभावसिद्धौ कुतो विपक्षव्यावृत्तिसन्देहः ? सत्यमत्र पक्षविपक्ष-वृत्तिरेव न सन्देहः, अत्र हि प्रत्यक्षानुपलम्भयोग्यस्वरूपस्वीकारादभिव्यकोजनुपलब्ध-पुरुषक्यापारैर्वृक्षवीरणादिभिव्यभिचारः । पक्षीकृतास्तृणादयः, न च पक्षीकृतेनैव

व्यभिचार इति चेत्—न, प्रतिक्षिप्तस्य पक्षीकरणे न्यायाभावात् । अन्यथा अनुष्णोऽग्निः प्रमेयत्वादित्यादाविष पक्षीकरणमेव शरणं स्यात् । तथा हि,

सन्दिग्धे हेतुवचनाद् व्यस्तो हेतोरनाश्रयः। [प्र. वा. ४. ९१]

इति न्यायः । अध्यक्षमेव प्रतियोगिनः प्रतियोग्यन्तरापेक्षयानुपलिध्यच्यते । [25a] ततोऽनुपलिध्यविधितमपि प्रत्यक्षवाधितमेव । व्यवहारसाधनापेक्षया तु सानुमानम् । न चानुमानबाधितेऽप्यन्यावकाशः । सा तिहं दृश्यिवशेषणापत्रस्यैवाभावं व्यवहारसित, दृश्यावृश्यशरीरेतरसाधारणं च बुद्धिमत्त्वमिति दृश्यतानियमानुपपत्तेर्वृद्धिमतः कथम् अनुपलिध्यमतेण तृणादिजन्मिन निषेधः ? ततः सन्देहात् पक्षीकरणं न्याय्यमिति चेत् ? तदेतद् विकोतगवीरक्षणम् । व्याप्तिसाधनायाध्यक्षानुपलब्ध्योरवकाशदानादेव दृश्यविषयतास्वीकारस्य प्रसद्धायातत्वात् । न ह्यदृश्ये प्रत्यक्षमन्वयसाधनमनुपलिध्यर्वा व्यितरेकसाधनी भवितुमर्ह्ति । तदयं भेदे सत्यन्वयव्यतिरेकष्ठपमध्यक्षानुपलम्भाभ्यां हेतुफलभावमवतरस्र दृश्यतामितर्वाततुं साध्यस्य शक्तः । दृश्यत्वे च नियततृणादिना व्यभिचार इति साधारणानेकान्तः ॥

अथ व्यभिचारचमत्काराद्यध्यक्षागोचरेण प्रयत्नवता व्याप्ति गृह्णीयात् ? गृह्णातु, न तु प्रत्यक्षानुपलम्भाश्रयः श्रेयानस्य । ननु दृश्यादृश्यविशेषणमनपेक्ष्य प्रेक्षान्वन्मात्रेण व्याप्तिप्रहः ? नैवम्, तावतापि हि प्रत्यक्षकृताया व्याप्तेरनवकाश एव । दृश्येकस्वभावनियता हि सा कथं दृश्यादृश्यविषया भवेत् ? तिद्ध दृश्यमदृश्यं च रूपमेकबुद्धिमत्त्वादिधमानुवृत्ताविप स्वभावविष्ठकर्षेतराभ्यामत्यन्तं भिन्नजातिः । ततः प्रत्यक्षं दृश्येकजातिस्वीकारेण प्रवृत्तमित्रत्वात्तिभिज्ञं तिद्विशिष्टमेव साधारणमपि धमं व्यापकमाद्यीयति ।

यद्यपि देशकालविप्रकृष्टमिप न दृश्यम्, तथापि त[द]दर्शनयोग्यतयैकजात्ये-विति स्वभावविप्रकृष्टस्यैव प्रत्यक्षेण पिरहारः। सर्वान्यवर्जने हि स्वलक्षणैकपर्यवसा-नाद् व्याप्तिरेव न स्यात्, धूमाग्निवत्, कम्पमारुतवज्ञ । यथा हि स्वप्रवृत्तियोग्यज्वल्द्-भासुराकारपुरस्कारेण प्रवर्तमानाध्यक्षकृता व्याप्तिः सप्ताचिषि न जठरानलसाधारण-रूपपर्यवसायिनी, अन्यथा तार्णादिभेदवदिभमतेऽपि रूपे सन्दिहानो न तत्साध्यार्थ-क्रियालाभैकाग्रवृद्धः प्रवर्तेत । प्रतिबन्धवैकल्यवद् वासति जठर्यत्व इत्यामृशतः प्रवृत्तिः स्यात् । यथा वा पल्लवोल्लासने समीरणेन व्याप्तिरध्यक्षजञ्जतास्पृश्यरूपपुरस्का-रान्नस्तिमतमारुतसाधारणरूपपर्यवसायिनी, अन्यथाद्यापि किसल्यकम्पेन मातरि-श्वानमनुमापयन् स्पृश्यप्रभञ्जनानुरूपप्रवृत्तिनिवृत्ती निश्चयेनाचरेत्, तथा पुरुषेऽपि प्रत्यक्षञ्चता व्यापितागृहीतिरदृश्यरूपपरिहारेणैव । तस्मात् प्रत्यक्षाव्याजेन यदि परमिष्टमात्रमेव साधनं नाध्यक्षं दृश्यादृश्यसामान्येऽपीति व्याप्तेरभावात् सन्दिग्ध-विपक्षव्यावृत्तिकत्वमेव ।

प्रयोगः, यो यः प्रत्यक्षक्कतः [25b] कारणत्विनिश्चयः, नासौ दृश्यादृश्यरूपपर्यवसायी, यथाग्नौ जठरजातजातवेदःसाधारणरूपं परिहरन् । प्रत्यक्षक्कतश्चासौ बुद्धिमतीति व्यापकविषद्धव्यासोपलिव्धः । प्रत्यक्षकृतत्वं हि दृश्यविषयत्वेन व्याप्तमदृश्ये तस्याप्तवृत्तः, तद्विषद्धं दृश्यादृश्यविषयत्वम् । किं च यदि दृश्यादृश्यविश्यणमवभूय धोमन्मात्रेण व्याप्तिविवक्षिता, एवं सित यदा बुद्धिमदभावे कुम्भकार्यस्याभावमुपदर्शयेद् व्यतिरेकप्रतिपादनाय, तदा दृश्यादृश्य-विशेषणरिहत्वेतनमात्रस्याभावः केन प्रमाणेन सिद्धः, दृश्यानुपल्ब्येदृश्यस्यैव प्रतिषेधेऽधिकारात् ? अन्यथा तृणादिना व्यभिचारस्याशव्यपरिहारत्वाञ्च ?

न च दृश्यपुरुषविषयेवानुपलिवध्यं हिस्तमात्रस्य व्यतिरेकबोधसाधनीभिवतुम् अहंति, आत्यन्तिकविषयभेदस्य व्यक्तत्वात् । अन्यथा तृणादिजन्मन्यपि दृश्यपुरुष-विषयेवानुपलिवधस्तद्वयभिचारित्यरोकरणकारणं स्यात् । न हि लाभे प्रवेशश्खेदे निःसरणिमिति न्याय्यम् । तस्माद् दृश्यविशेषणापोढपक्षे व्याप्तिग्रहणकाले व्यतिरेकग्रहणोपायाभावाद् अव्याप्तेः पुनरपि विपक्षव्यावृत्तिसन्देहः । न च नभस्युभयाभाव-विभावनमुपायो व्यतिरेकग्रहणस्य, कार्याभावस्य बुद्धिमद्ध्यापाराभावप्रयुक्तत्विश्वयानुपपत्तेः । तदपरकारणसाकत्ये हि तन्मात्राभावेऽभावः कार्यस्य तदभावप्रयुक्तः प्रत्येतुं शक्यः । यथा त्रिकपञ्चकविन्तायां चिन्तितम् । द्वयोस्तु कचिन्निवृत्तिमात्रम् अकार्यकारणभूतयोरपि सुलभम् ।

िंक च बुद्धिमत्कारणव्यापारिवरहात् विहायसि कार्यत्वाभाव उत् कारणमात्र-विप्रयोगादिति को निष्टङ्कः? तथा च सित विकलः सकलो यत्तः। अन्वयोऽपि हि कारणमात्रेण कार्यमात्रस्य गृद्धातामुतस्वित् पुरुषविशेषणेन कारणेनेति सन्देह एव । अथ दृष्ट एवायं विशेषः कथं परिहतुं शक्यः, धूमे दहनात्मवतु । यद्येवं दृष्यशरीर- रूपोऽपि विशेषः प्रतीत एव, कथं परिहर्तुं शक्यः, चित्रभानोभीसुराकारवत् ? स तर्हि विशेषः कार्येण व्यभिचर्यंत इति चेत् ? व्यभिचर्यंताम् । कार्येऽपि कारणवद् यथा परिदृष्टविशेषिष एवान्वयो भवतु घटवत् सौधादाविष दृष्टत्वादिति किं निर्देष्टक्षम् ? एतज्ञान्वयमात्रं गजिनमोलितेन दूषणमवधीयीभिधोयते । वस्तुतस्तु प्रत्यक्षानुपलम्भयोरेकस्थापि व्यापारायोगान्नान्वयो न व्यतिरेकः । अस्ति च कार्यत्वमुर्वीधरादौ, न च दर्शनातिकान्ते कर्तर्यन्वयव्यतिरेकौ स्पृशित । तादृक्चेतनक्रुतेतरत्वाभ्यां च राज्यन्तराभावाद् गन्धादिवदसाधारणानेकान्त एव । तस्मान्न प्रत्यक्षेण कार्यमात्रस्य व्याप्तिग्रहणिमिति सिद्धम् ।

[26a] याताश्चैवं यदमी प्रत्यक्षानुपरुम्भाविशिष्टकार्यजात्युद्रलेखेनैव कार्य-कारणभावग्रहणप्रवृत्त्वयो न कार्यमात्रोल्लेखेन । तथा हि प्रत्यक्षानुपरुम्भप्रवृत्तिसम-नन्तरमोवृशात् ज्वलद्भासुरस्वरूपवस्तुविशेषादीवृशं धविलमिलिप्तकण्ठाम्बकविकारकारि वस्तु जायत इत्यनेनाकारेण हेतुफलभावन्यवहारः सर्वापरकार्यकारणजातिन्युदासेन विशिष्टमेव जातियुग्ममुल्लिखन् प्रवर्तते । इयमेव गतिः सर्वत्र हेतुफलभावन्यवहृतौ, ईश्वरानुरोधात् तु प्रसिद्धन्यायोल्ल[ङ्घनमेतत्] इति पश्यामः ॥

कः पुनरत्रापराधो यदि तार्णादिभेदमुदस्य विह्नना धूममात्रस्येव भूधरादि-भेदमप्युदस्य कार्यमात्रस्य बुद्धिमता व्याप्ति प्रतीयात् प्रत्यक्षम् ? यथेव तर्िं विद्वा कार्यजातिविशेषस्य धूमस्यावान्तरसूक्ष्मजातिमात्रमन्तर्भाव्य व्याप्तिग्रहो न तु तद्धि-जातीयस्पर्शः, तथा बुद्धिमताप्यस्तु वस्त्रादेः । यथा वात्यन्तविसदृशोरिप कार्यजातीः अन्तर्भाव्य भूतिमन्मात्रस्य चेतनेन व्याप्ति जिघृक्षसि, तथा विह्निनापि गृह्धीयाः । इन्द्रियप्रत्यक्षस्येव हि व्यापार उभयत्र कथं भिन्नां वृत्तिमाश्रयेत ? व्यभिचारदर्शना-दर्शनकृतोऽयं विभाग इति चेत् ? तत्तिहि दर्शनादर्शनं सङ्कल्पमनारूढं गच्छन्ण-स्पर्शवदिकिश्चित्करिमिति तदनुरूपविमर्शेनावश्यभाव्यम् । न चास्ति ।

न हि कश्चिदिग्नधूमादिब्बन्बयब्यितरेकग्राहिप्रत्यक्षानुपलम्भप्रवृत्तौ कार्यजातिः अखिलानलादुत्पद्यत इति सङ्कल्यमनुभूय भूयो व्यभिचारदर्शनात् यतो वा कार्यान्तराणि विह्नमन्तरेणाप्युपलब्धान्युपलभ्यन्ते वा ततो धूम एवानेन जन्यत इति निश्चयं परिचिनोति, किं तु झगित्येव प्रत्यक्षानुपलम्भान्तरमस्मादग्न्यादेरिदं धूमादीति जाति-विद्येषद्वयं हेनुफलभावव्यवहारभाजनीकुर्वक्षनुभूयतेऽनुसन्धानप्रत्ययः। प्रत्यक्षगोचरे

[अन्वयव्यतिरेक्यो]र्न कश्चिद् विशेषः । यदा च विकल्पान्तरस्थितस्य झिर्गित कण्टकाद् व्यथेत्यनुपलम्भपूर्विकाध्यक्षविहिता हेतुफलभावग्राहिणो मितः, तदाभिव्यको व्यभि-चारदर्शनविमशंविरहः, समसमयासम्भगद् विकल्पानाम् । तदिहाप्यस्मात् शिल्पिन इदं पृथुवुक्नोदराद्याकारं कार्यमित्यवान्तरसूक्ष्मभेदमुदस्य व्यवहारः । यदा तु पट-शकटादिकमपि पुरुषादुत्पद्यमानं पश्यति, तदेदमपीदमिप पुरुषेण जन्यत इति मितरविसंवादिनी समुदेति ॥

कि च व्यभिचारो नाम कि सिद्धायामेव व्याप्तावनुमानमात्रं खण्डयित ? अथ व्याप्तिरेव मिध्येति व्यवस्थापयित ? अत्रापि पक्षे स्वसामर्थ्येन स्फुरत्येव व्याप्ति-ग्राहिणि प्रमाणे । यद् वा तस्येव प्रामाण्यक्षयमादधानः, अद्यापि सर्वत्र विषये नियते वा ? नियतेऽपि किमिष्टिवशात्, अथ प्रत्यक्षस्य तत्रैव प्रवृत्तेः ? प्रथमः पक्षस्तावन्न युक्ते विरोधात् । न हि [26b] साध्याविनाभावलक्षणा च व्याप्तिर्हेतोः साध्याभावसंभवकृत- आनुमानाभावः सङ्गच्छते, अन्यत्रापि व्याप्तावनाश्वासाञ्च ।

एवं व्याप्तिग्राहिणि प्रमाणे प्रामाण्यादप्रच्युतिभृति व्याप्तिग्राहिणा प्रमाणे प्रामाण्यादप्रच्युतिभृति व्याप्तिग्राहिणा प्रमाण्यक्षये भूमादिग्नरिण नानुमातव्यः, अन्यस्य व्याप्तिग्राहिणोऽभावात् । किमिदानीं शरणमीश्वरानुमानस्य भिवष्यति ? स्वेच्छ्या च नियते विषये व्याप्तिविहितौ प्रमाणं वराकमुदासीनिमिति न किश्चत् हेतुरहेतुर्वा तत्त्वतः, धूमेऽपि स्वेच्छ्या व्याप्तिखण्डनप्रसङ्गात् । नियतविषयत्वं तु व्यिभचारगोचरस्यापि प्रत्यक्षस्य कथम्, यावता यथा नियतजातिप्रवृत्तं व्याप्तिग्राहि सर्वविषयमिष्टम्, तथा व्यभिचारगोचरमि सर्वविषयमेवान्यूनानतिरिक्शिक्तवाद् उभयोः ? तदकविषय एव व्याप्तिग्रहो व्यभिचारवेदनं चेति किमधुना साधनमसाधनं वा स्यात् ? भवतु वा भवदुपरोधाद् बाधबोधिनः प्रमाणस्य नियतविषयत्वम् । तथापि न खलु सकुदेव व्यभिचारवतां बाधबोधः, किं तु क्रमेण । तदा च व्यभिचारिणामिण व्यभिचारदर्शनमाहत्य नास्तीति धूमस्य ततो विशेषाभावात् पुनरहेतुत्वम्, हेतुत्वं वान्यस्यापि ।

न च सर्वस्यान्यस्य व्यभिचारदर्शनैर्धूमे व्याप्तिविश्वास इति वाच्यम् । एवं हि पुरस्ताद् धूमे व्याप्तिग्रहणानन्तरमेव पर्वतिनतम्बे धूमाद् दहनानुमानं न शार्दूछादिति न स्यात्, व्यभिचारदर्शनविलम्बापेक्षणात् । अशक्यं चैतदन्यत्र व्यभिचारदर्शनेदिश्वन

मते व्याप्तिविश्राम इति । व्यभिचारिवषयाणामप्यनन्तत्वाद् देशादिविप्रकर्षवतां गोचरोकरणकालापेक्षया पुरुषायुषस्य कनीयस्त्वात् । तस्माद् व्यभिचारदर्शनविश्वयत-विषय एव व्याप्तिग्रहो निरपवादः, शुद्धेकाध्यवसायस्य विभागेन प्रवृत्तेः । अत्तत्व च स्वाभाविकविकरपस्यैव कार्यकारणभावग्रहणेऽथिकारो नौपाधिकस्य ।

अस्ति हि शुद्धविषयजनितालोचनाज्ञानमात्रापेक्षो बालितयंक्साधारणो विकल्यः । स शुद्धः स्वाभाविक इति चोच्यते, यद्वशात् पश्चोऽपि क्षुत्पिपासाप्रशमादिसाधनानि तत्रैव समर्थान्यवधारयन्तः पुनस्तदन्वितया तथैव ततस्तत्र प्रवर्तन्ते, निवर्तन्ते वानिव्वतया । अस्ति च सङ्कोतस्मरणस्विवालोचनाज्ञानजनितो [विकल्पः], यथा दीपात् कज्जलमालोक्यतो नीलिमदं रञ्जनाद्युपयोगोत्येव विकल्पः पूर्वदृष्टार्थक्रियास्मरणसहायानुभवभावितस्तादृगौपाधिक उच्यते । न च तदा नीलिकल्पः इत्येव प्रदीपादिखलं नीलमुत्यद्यत् इति प्रेक्षः किष्टािक्षित्रोति । कि तु यदेव कज्जलावलोकनमात्रानुरूपविकल्पपुरस्कृतं [27a] वस्तु कज्जलश्चव्यसङ्कोतयोग्यं जातियोगात् स्वरूपविशेषाद् वा तदेव प्रदीपकार्यं व्यभिचारालम्बने चोक्तस् ।

एवं धूमेऽपि धवलिमदं वस्तु वह्नेर्जायत इति सङ्क्षेतानुसारी विकल्प औपिधक एवाक्षिपति कार्यत्वेन तुहिनादिकम् । शुद्धे तु विकल्पे धूमजातिरेव परिस्फुरतीति तत एव तुहिनादेव्यामौ निरासो न व्यभिचारालम्बनं सािध्वित बोद्धव्यम् । तद्वत् कार्यविकल्पोऽपि सर्वत्र औपिधिक एव । अपेक्षितपरव्यापारो हि स्वोत्पत्तावन्धः । कार्यमिति सङ्क्षेतस्मरणसहायादिन्द्रयज्ञानादुत्पत्तिरिति न हेतुफलभावव्यवहारस्याङ्गम् । ततो यद्यपि पुरुषात् घटोदयदर्शने घटोऽयमस्मादिति विकल्पवत् कार्यमिदमस्मादित्यपि सुलभो विकल्पः, तथापि स्वाभाविकत्वाभावान्न तत्पुरस्कृतस्वरूपस्य तत्कार्यत्वव्यवस्था । नैर्सागकविकल्पविषयोक्चतस्य तु भवतु ।

तनु शुद्धावसायगोचरेऽपि विकल्पः सङ्क्षेतस्मृतिजनितो दृश्यतेऽयं घटः पौरुषेय इति नामोल्छेखात् । ततः सोऽप्यौपाधिकः प्राप्तः । न, तन्मात्रविकल्पने स्मरणस्य अप्रयोजकत्वात्, वाचकांशोल्छेख एव तस्य सामर्थ्यात् । यद्यपि च वाच्यवाचका-कारोत्किलताखण्डविकल्पोदयः स्मरणसाहायकेन, तथाप्यपोद्धारद्वारेण तन्मात्रे तद्-व्यापार उच्यते, मृन्मयत्वमात्रे कुळाळस्येव । जात्यन्तरसमवायिकार्यत्वधवळतादि-धर्मकल्पनं तु सङ्क्षेतसम्बन्धग्रहणादिप्राचीनव्यापारस्मरणमन्तरेण शुद्धाध्यवसायस्य

तन्मात्रजात्युल्लेखेनैव कृतार्थंत्वाद् वालकादिवत्, अतस्तन्मात्रविषयेव प्रत्यक्षकृता व्याप्तिरित्यनवद्यम् । तस्माद् व्याप्तिग्रहः प्रत्यक्षकृतो व्यभिचारप्रत्ययो वा भिन्नविषय एवेति सिद्धम् ।

एवं तर्हि व्यभिचारदर्शानेन साधारणानेकान्तव्यवस्था दुःस्थेति चेत् ? एव-मेतद् यदि बुद्धिपाटविनयमः सर्वेषाम् । मन्दबुद्धिस्तु सादृब्यादिना जातिविशेष-प्रवृत्तोऽपि प्रत्यक्षे जात्यन्तरेणैकीकृत्य व्याप्तिग्रहाभिमानादनुमानमातिष्ठमानः पटुना परेण व्यभिचारमादश्यं व्याप्तिदुग्रंहमापाद्यते । अतः साधारणानेकान्तव्यवस्था । यथा भूमे प्रवृत्तोऽपि प्रत्यक्षे व्याप्तिग्राहिष्युच्छलद्वहलरूपमनलव्याप्तिमनुस्मरन् मास्तो-द्वतभूलिपटलादनलमनुमापयन् वाष्पोदयेन प्रसिद्धोधर्वधवैध्येण व्यभिचारमादश्यं वार्यते, ततोऽपि कारणात् जातिविशेषविषयेव व्याप्तिः प्रत्यक्षेण गृह्यत इति सिद्धम् ।

यदि हि ध्मैकजातिप्रतिबद्धपितबन्धबोधमध्यक्षम्, तदा सादृश्यापेक्षोऽन्यत्र तद्रूपारोपः, सदृशान्तरव्यभिचारेण च वारणं युक्तस्। यदा तु कार्यजातौ सर्वत्र व्याप्तिग्रहः, तदा किं सादृश्यापेक्षयेति ? यदि तर्हि जातिबिशेषप्रतिबद्ध एवाध्यक्षेण प्रति-वन्धवोधः कथमत्यन्तविजातीयोऽपि [॰तीया अपि] घटकुटकुड्यादयः साधारणरागयोगिनो [27b] हरिद्राविद्रव्यसंस्कारमनुमापयन्ति ? कथं वा कुठारादि च्छेदिकयायां दृष्ट-च्यापारं करणमस्यन्तविजातीयापि बुद्धः क्रियास्वेनानुमापयिति ?

एवमस्यन्तविजातीया अपि कैलासकुलिशादयः साधारणकार्यत्वादिधर्मकाः पुरुषमनुमापियष्यन्तीति चेत् ? नैवम्, व्याप्यस्य गमकत्वात्, तदपेक्षयेव सजातीय-विजातीयतायाश्चिन्त्यस्वात् । व्याप्यं च निर्वर्त्यविकार्यकर्मापेक्षया द्विविधं धर्मिरूपं धर्मेरूपं च । तत्र सर्वथापूर्वोत्पत्तौ धर्मिणो व्याप्तिरुच्यते, धूमादिवत् । तदा च धूमान्तरमेव सजातीयम्, विजातीयमन्यद् वस्तु । यदा तु पूर्वेस्थितस्यैव धर्मान्तरोन्त्पित्ववसायः, तदा धर्मव्याप्तिरुच्यते, पयित औष्ण्यादिवत्, तदा च औष्ण्यान्तर-मेव सजातीयो धर्मः, नाधुना धर्मिजातेरपेक्षा ।

एवं रागोऽपि घटकुटादिद्रब्यवैजात्यमवमत्य स्वयं स्वजातीयकायिभिसयैव रागद्रव्यसंस्कारस्य गमकः । अतएव तिद्वशेषे कचित् कुङ्कमस्य सम्पर्कः कचित् हरिद्रा-देरनुमीयते । न चैवं पूर्वस्थिते भूधराम्भोधरादौ कार्यत्वादिमात्रनिर्वर्तकः पुरुष इष्टः, किं तु कुम्भादिवदपूर्वकोत्पादक एव । तदा च धूमे धवलतादिवत् कार्यतादयः ३२

सन्तोऽपि जात्यन्तरसमवायिनो धर्मा व्याप्तेर्बहिर्भावादिकिञ्चत्करा एव । तस्माद् धर्मिनस्तुव्याप्तिग्रहो न धर्ममात्रप्रत्यासत्तिमनुरुध्यते । नापि धर्मव्याप्तेर्धीमणः स-जातीयतास् । शुद्धैकविमर्शोपेक्षया च सजातीयेतरच्यवस्थानमुक्तम् । नातो रागवद्धीम-वैजात्येऽपि कार्यत्वादीनां गमकत्वम् । अन्यथा पाण्डुद्रव्यादिप हव्याशनानुमान-प्रसङ्को दुष्परिहरः, व्यभिचारोत्तरस्य दूषितत्वात् ।

इन्द्रिये त्वेवमनुमानम् । यदन्यकारणसिक्षधौ कादाचित्कम्, तत् कारणान्तरापेक्षम्, यथा पाथःपृथ्वीसिक्षधावङ्करः, विषयमनस्कारालोकसिक्षधौ च कादाचित्की
बुद्धिरिति स्वभावहेतुः । अनपेक्षत्वे विपक्षे कादाचित्कं विरोधादनवस्थायीति
बाधकात् व्याप्तिसिद्धिः । यत् तदन्यदपेक्ष्यं तदिन्द्रियमिति व्यवस्था, ततो न क्रियात्वेन कारणानुमानं, नापि प्रत्यक्षं व्याप्तिग्राहि । अवश्यं च स्वाभाविकविकल्पामुक्षीकृतजातिभेदपुरस्कारणेव सामान्यग्रहणमेषितव्यमध्यक्षस्य, अन्यथा यदा प्रत्यक्षेण
व्याप्तिमेकामुपदर्थायं घट इति सङ्कतः क्रियते, तदा किमसौ कार्यत्वादिधमंयोगि
विश्वमाविशति ? व्यभिचारदर्शनेन च नियतविषयतामुपनीयते ? उपदेष्टेव वा सर्वान्यजातिष निषेधन् विषयनियमे निष्ठापयति ? अथ सामान्यविषय एव नासौ समयः ?

एवं वाचकजातिभेदेऽपि द्रष्टव्यम् । कार्यशब्दस्तु प्रत्यक्षमनपेक्ष्य विकल्पमात्रगोचिरिते परापेक्षोदयमात्रे निवेशित इति न विशेषवृत्तिः । यदि तु सोऽपि प्रत्यक्षवितन्ययं कार्य [28a] इति निवेश्येत, सोऽपि तत्पर्यायान्तरवान्नियतवृत्तिरेव स्यात् ।
तस्मात् कायजातिविशेषविषयीकरणमेव निसर्गः प्रत्यक्षस्य । यदि च कार्यजातिभेदे
प्रवृत्तमपि प्रत्यक्षं कार्यमात्रमिष्ठिष्टानीकरोति, कारणे तिह् प्रवर्तमानं कारणमात्रमेव
व्यापकमवधारयतु, कस्मादुपादानादिवेदनिविशिष्टमवलम्बते ? ततो यदि न भवदिभप्रायानुरोधोऽध्यक्षस्योभयत्र सामान्यावलम्बना विशेषावलम्बना वा भवितव्यमनेन,
सामान्यालम्बने कार्यात् कारणानुमानमिति का वार्तेश्वरसिद्धेः ? विशेषावलम्बने च
कार्यमात्रव्याप्तेरसिद्धेरिति । तस्मादनुभवाद् युक्तश्च विशिष्टामेव कार्यजाति हेतुविशेषव्याप्तामुपदर्शयति प्रत्यक्षमिति ।

प्रयोगः । यद् यत् कार्यंकारणभावग्राहि प्रत्यक्षम्, तद् विशिष्टजातिप्रति-नियतव्यापारम्, यथाग्निधूमयोः । तथा चेदं बृद्धिमता कार्यस्य व्याप्तिसाधनमिति स्व-भावहेतुः । नास्यान्यथाव्यापाराशङ्क्रयानेकान्तः, कारणानुपलिब्धवाधितत्वात् । कारण-भेदो हि कार्यभेदस्य कारणम्, अन्यथा सर्वस्याहेतुकत्वप्रसङ्गात् । न चास्य कारण- भेदोऽस्ति, विषयेन्द्रियालोकादिलक्षणसमानसामग्रीप्रभवत्वादिति । दृष्टान्ते साध्य-णूयताशङ्कायां च यद् यत् प्रत्यक्षम्, तत् तद् विशिष्टजात्येव सामान्यावलम्बनम्, यथा व्यभिचारग्राहि प्रत्यक्षम्, प्रत्यक्षं च व्याप्तिग्राहीति स्वभाव एव । स एवानेकात्त-परिहारः । वृद्धिमत्कार्ययोरिष व्याप्तिग्राहिणि धर्मिण्ययमेव वा प्रयोगः । अथवोभय-व्यापि यद् यत् सम्बन्धग्राहि प्रत्यक्षं तद् विशिष्टजात्येव, यथा वाच्यवाचकयोः, सम्बन्धग्राहि च प्रत्यक्षं कार्यकारणयोरिष पूर्ववत् । तद्यं यदि तत्त्वतः क्रत्स्नोऽिष कार्यग्रामः प्रयत्तवन्नान्तरीयकः, तथापि कार्यजातिनामत्यन्तविलक्षणानामानन्त्यात्, प्रतिजातिभेदं च व्याप्तिग्रहणापेक्षणात्, यावज्जातिकं कार्यं पुरुषपूर्वकं परिच्छिन्नम्, तावत एव तदनुमानमाञ्जसमिति युक्तमुक्तम्,

## सिद्धं यादृगित्यादि ।

तथा च बह्नेरेव धूमभस्माङ्गारपाकपार[दो]त्सारणवीक्षणक्षतिप्रभृतिषु कार्येषु यत्र यत्रैव प्रतिबन्धसाधकमध्यक्षं प्रवृत्तम्, तत एव तदनुमानम्, नान्यस्मात् । एवं देवकुळकळसप्रासादस्यन्दनदुकूळादिषु वस्तुवृत्या पौरुषेयेष्विप यज्जातीयेष्वेव पुरुषिक्रयोप-ळिच्चरासीत्, तज्जातिकादेव कार्यात् तदनुमानमनुमन्यामहे । धाराधरधराधरादिजातौ पुनस्तद्व्यापारानवधारणात् कानुमानवार्ता, जातिवेजात्यस्यात्विन्तिकस्य सम्भवेन व्याप्तेरग्रहात् ? गृहीतव्याप्तेश्च कार्यस्यादर्शनात् ॥

क्रीडापर्वतकादिनिर्मितिदृशां शैलादिषु ज्ञानुमा नापि न्यायसहा स्खलद्गति यतस्तन्नाममात्रं समस्। कि चानेकसमानमानवक्रताः सिध्यन्ति चेदीशिनः

का वार्ता फलसाम्यसंविदि कुतो हेतोविशेषस्थितिः॥

[28b] इति ह्यन्तरवलोकः ॥

कीद्शी पुनः कार्यंजातिः प्रयत्नवता व्याप्तेत्याशङ्क्ष्य तस्या अप्यानन्त्यात् संक्षेपार्थमुन्यते, यद्दृष्टेरथंकियाद्शिनोऽपि कृतवृद्धिभवतीति । तत्र च कृतवृद्धिरिति न साधनवृद्धः, नाप्युपादानाद्यभिज्ञलक्षणप्रकृतसाध्यवृद्धः, कि तु कृविन्दादिस्वभावसाध्यवृद्धः। तद्दभावाञ्च न साक्षाद्भवदीयहेत्वसिद्धः प्रकृतसाध्यसिद्धिवा विवक्षिता, कि तु आत्यन्तिकवैजात्यप्रदर्शनमेतत् । तद्द्वारेण च हेतोरसिद्धरव्याप्तिवाभिमतैव ।

तथा हि शून्यनगरपरिदृष्टदेवकुलादौ कुलालादि[सम]शिल्पबृद्धिराविरस्ति, न मलयमकरालयादौ। तस्याः शिल्पबृद्धेर्भावाभावौ न जातिभेदमात्यिन्तिकमन्तरेण इत्यिभिप्रायः। व्याप्तेरग्रहणे स्मरणसंस्कारभ्रंशे वा देवकुलादाविष न स्यादियं समानं शिल्पबृद्धिः। ततो यथा धूमादिग्नबृद्धिर्भवन्ती गर्दभादभवन्ती धूमाद् गर्दभस्य नियतं जातिभेदमापादयित, तथेयमिष परिनिश्चितपौरुषेयभावेभ्यो भावेभ्यः कैलासकुलिशा-दीनाम्।

कथं पुनरनुमानाभाव एव प्रत्येतव्य इति चेत्, कुम्भकारादम्भोददम्भोलि-प्रभृतिसम्भव इति स्वप्नेऽपि शङ्काविरहात्। अन्यथा कुविन्दपादमर्दनादनावृष्टिकष्टम् आविशेत् न लोकः, परचकाकान्तिकातरो वा क्षितिधरजलिधव्यवधिमभिलपंस्तत एव निर्वृत्तिमासादयेत्। कुविन्दस्थानीयस्तत्रापरोऽपेक्ष्यत एवेति चेत्—न, समाने कार्यजन्मिन विजातीयकारणगवेषणानुपपत्तेः, कुविन्देनैव साध्यसिद्धेः। न हि पटान्तरे अपि कुविन्दादपरस्यापेक्षा।

अस्ति च वस्त्रविशेषे विशिष्टशिल्पिनोऽपेक्षेति चेत् ? अस्ति, यावदेव तु वस्त्रान्तरेणैकजातिपरामशों वृढः, अत एव कुविन्दस्यैव शिल्पिनः कल्पनम् । तिद्व-मर्शाभावे पौरुषेयताया एव सन्देहः । मेरुमन्दरादयस्तु न केनचित् पौरुषेयेणैक-प्रत्यवमर्शभाजः । तदेषामध्यक्षसिद्धमत्यन्तवैजात्यं शाठ्यादपह्नुवानः समानिशिल्प्यनु-मानविरहेण स्वीकायंते । सिद्धे च जातिभेदे यादृक् कार्यं कुम्भादि पुरुषप्रतिबद्धं सिद्धम्, न तादृग्गर्भार्भकादि । यादृक् चेदं न तादृक् पुरुषव्याप्तमिति सिद्धा असिद्धः अव्याप्तिश्च द्वयोः । एवं च स्थिते प्रकृतसाध्यबुद्ध्यजननद्वाराणि दूषणानि दूरम् अपास्तानि ॥

न हि वयं प्रकृतसाध्यवुद्धेरभावात् कार्यत्वादिहेतोरसिद्धि ब्रूमः। कि तिह ? मन्दरादौ कुविन्दसमिशित्पवुद्धेरभावादम्बरादिसजातीयकार्यत्वासिद्धिम्। ततश्च प्रकृतसाध्यवृद्धिवैधुर्यामिति न कश्चिद् दोषः। कुविन्दसाध्यापेक्षया च व्याप्तिग्रहण-स्मरणसंस्कारश्चंश एवेष्ट इति न भूषणिवकत्पावकाशः। कृतकत्वमात्रप्रतीतिस्तु न विविक्षितैव। अश्चष्टस्मरणानां तावद् भवत्येव पुरुषकृतवृद्धिः क्षित्यादिष्विति तु दूरमपकृष्टम्।

वौद्धकृतस्य हि [29a] कृतवृद्धिनिषेधस्यासिद्धिः प्रस्तुता अभिधातुम् । न च सा शक्या, कृतवृद्धिशब्देन शिल्पिवृद्धेरस्य विवक्षितत्वात् । पुरुषकृतवृद्धिभावविभावनं पुनरनुपयोगि । प्रतीत एव तिस्मिन् दूषणचिन्तेयम् । तत्राप्यश्रष्टस्मरणानामित्यसङ्गतम्, अत्यन्तवैजात्यसिद्धेः सिन्ध्वादेरन्यतो न व्याप्तिप्रतीतेः, स्मरणसंस्कारभ्रंशस्य परि-हर्तुमशक्यत्वात् । अत एव जगत् केनचित् सृष्टमिति प्रलापमात्रे क आश्वासः ? प्रकृतसाध्यवुद्धचासिद्धिचोदनपरिहारादेव च वेदेष्वपीत्यादि प्रत्यादिष्टम् ।

यदि तु पौरुषेयवाक्यादेरस्यन्तं वेदस्य वैजात्यमुपदर्शयेत् मीमांसकः, तत् किं समयमात्रेण पराजेतव्यः? न तु तयोः स्वरूपद्वारकः शक्तिद्वारको वा किंध्यद् विशेषोऽस्ति । तथा च तत् द्वयमगृहीतसंकेतस्य पुरः पठित्वा प्रतोहि कस्य कीवृशं विशेषं व्याकुर्वीत श्रोता, किं न वा पश्यिस गरुडादिमन्त्रकृतं विषापाकरणादि? तदेतदायातम्,

एकः कार्यविशेषमेव कल्पन् हेतोविशिष्टं निजं
लक्ष्याग्नेरिव कार्यमात्रममुना व्याप्तं समुत्पश्यति ।
तज्ञातीयकमेव कार्यमपरो नावैति तद्धेतुकःं
हन्त ध्वान्तविशेष एष विदुषामध्यक्षवस्तुन्यि ॥

तस्मात्,

यदि तत्, का कथा विचारगोचरातीतात्यन्तिकजातिभेदेषु कुम्भादम्भोद्दद्मभोछिप्रमृतिषु तज्जातिनियतप्रतीतेः पौरुषेयतायाः? यदप्यनित्यतासाधनायोपाछठ्यम्, तदिप न्यायवाह्यम् । प्रत्यक्षेण प्रतिबन्धवोधाधिकारे हि तादृशी सजातीयेतरत्वमीमांसा । अनित्यत्वे कृतकत्वमात्रस्य विपर्ययवाधकप्रमाणादनुमानस्वभावात्
प्रतिबन्धसिद्धिरिति न तत्र जातिविशेषानुरोधः । जातिविशेषानविद्धिक्षे तु कृतकमात्रे
व्याप्तिसाधनसमर्थमसमर्थं वा तत् प्रमाणमिति चिन्तनीयम् । शक्ते न दोषस्पशः ।
अत एव तत्र घटशब्दभेदेन भेदोद्भावनं दृष्टान्तदार्ष्टीन्तिकवैधर्म्याभिधानमिति न
युक्तम् । यतो धर्मिष्टपादाकृष्टधर्मद्वयस्य व्याप्तिव्यवस्थापनाद् धर्मवस्त्वेव धर्मीति
तद्भोदाभिधानस्य धर्मिमात्रभेद एवार्थः ।

इहापि तर्हि कार्येषु धर्मिषु पौरूषेयत्वं साध्यं कार्यत्वमात्रं हेतुरिति न विशेषः किथिदित्ति चेत् ? उच्यते, कार्यत्वमात्रं हेतुरिति कोऽस्य भाषितस्यार्थः ? कि तावत्मुख्यत्या धर्ममात्रे कारणस्य कुङ्कुमादेरेव रागे व्यापारादेवमुच्यते ? उतस्वित् कारस्येंन कार्यें व्याप्तिसिद्धेः, धूमत्वमात्रं हेतुरितिवत् ? यथा क्रत्स्नो धूमः साध्यव्याप्तः, तथा यावत् कार्यं तत् क्रत्स्नं पुरुषव्यापारजन्मकिति निश्चयात् । तदेतदुभयमपि निरस्तम् । क्रतकत्वमात्रमनित्यत्वव्याप्तिति तु कार्त्स्यंपर एव भावनिर्देशः, यावत् क्रतकं तत् सर्वमनित्यमित्ययमेवार्थः । [29b] अत्रार्थे प्रमाणवले मिलिते सिद्धे च ध्वनेः क्रतकत्वे घट एव क्रतकोऽनित्यो दृष्टः कथं शब्दः स्यादिति निरवकाशमेवेत्ययमेवार्था धर्ममात्रभेदोऽयमित्यन्या रीत्या प्रकाश्यते ।

यथा हि स्वभावहेल्बिधकारप्रस्तावात् साध्यसाधनधर्मी विकल्पारूढरूपपोक्षया
भिन्नो व्यवस्थापितौ तथा धम्यंपि शब्दादिः, अन्यस्य तद्धमंणोऽभावात् । न चान्यन्न
धर्मिणि कृतकवस्तुना अनित्यवस्तुसाधने ध्वनेरनित्यतासिद्धिः । तस्य च धर्मिणो घटशब्दभावेन भेदमापादयन् दूषणमभिधाय निगृह्यते धर्मिमान्नभेदद्वारेण । प्रस्तुते तु
कायंहेल्बिभमानाद् धूमस्थानीयः कार्यराशिः साध्यश्च भिन्नोऽग्निवत् पुरुषः । केवलं
नाग्निवत् तद्देशकाल एव । किं तु जन्मदेशकाले सिन्निहितो निश्चेयः, भस्मकुम्भाभ्याय्
इवानलकुलालौ । ततो यथा कुलालपूर्वोऽयं घटो घटत्वादित्युपन्यासेऽप्युत्पत्तिकालदेशसिन्निहितव्यापारः कुलालो निश्चीयते, घटश्च हेतुर्वस्तुतः, तथा पुरुषेऽपि साध्ये
बस्त्वेव हेतुर्नं कायंत्वधमः, तथा सति पुरुषव्याप्तात् कार्याद् विलक्षणं क्षोणोधरादिकार्यामिति वदता साधनवैसदृश्यमुद्भावितम्, न धर्मिवेसदृश्यम् । तदा हि तदुदयदेशकालमेव धर्मि, न च कलसादिकालदेशात् केलासादिकालदेशवेसदृश्यं कश्चिद् वक्तुमुपकान्तो येन धर्मिवैसदृश्योद्भावनं भवेत् ।

तस्माद् दहनरूपमात्राद् दहनानुमानवत् साधनवैसदृश्योद्भावनमेतदिसिद्धम् अव्याप्ति वा दर्शयितुं धर्मिण इति तु विद्ववः परेषाम् । अयमेवार्थो यादृक् कार्यत्वं देवकुलादौ पुरुषव्याप्तं प्रतीतम्, न तादृग् युगन्धरादावित्यनया दिशोपिद्दयते । यज्जातीयं देवकुलादि पुरुषव्याप्तं न तज्जातीयं युगन्धरादोत्यर्थः । अत्यन्तवेजात्याञ्च कार्यशब्दमात्रसाम्यमुच्यते न पुनरकार्यव्यावृत्तेः कचित् न्यूनभावः । व्याप्तौ तु कार्यन्त्वादेरनन्तर्भावं बूमः । अत्तएव तन्मात्रेण साम्यं नोपयोगि, मूतंत्वादिनेव दहनान्माने ।

मञ्जयस्ति पर्यनुयोगोऽस्थानपतितः। घटादिजातिरेव पुरुषव्याप्ता सिद्धेति वदतान्यत्र संशयमात्रस्य विवक्षितत्वात्। कुलालादिमनुष्यकृतवृद्धिश्च कृतवृद्धिरुका। तदभावश्च जातिभेदे उत्तरीकृतः। स चोभयसिद्धतया न विसर्जनान्यवकाशयति। न चात्यन्तिकजातिभेदमन्तरेणोपपद्यत इति निवेदितम्।

एवं वाबस्पतेरिष विशेषगवेषणं कृतवृद्धिवैध्यंस्याभिधेयप्रयोजनयोरपिरज्ञान-प्रयुक्तमिति वेदितव्यम् । यदि हि कृतवृद्धिनास्तिति प्रकृतसाध्यबृद्धिनास्तीति विविधान्तम्, तदा प्रतीतिकलहेऽमुष्मिन् कृतो विशेषादन्यत्र सा भवित पवंतादौ तदभावान्नेति चिन्त्यते । यदा तु कृतवृद्धिनास्तीति [30a] समानशिलिकृतवृद्धिनास्तीत्यभिधेयम्, तत्र च न विवादः । प्रयोजनं च कुम्भादिभ्योऽम्भोधरादेरत्यन्तवैजात्यस्यापनम् । तत्र पृष्ठीतव्याप्तिकेभ्योऽत्यन्तविलक्षणात् कथं प्रकृतसाध्यवृद्धिरित्यभिप्रेतम् ? तदा प्रवत एव सकलमेवविधम् । उत्पत्तिमन्मात्रे च व्याप्तिनिरसात् हन्तोत्पित्तमदित्याद्यत्तरं कालदण्डलिण्डतमेव । तेन घटे दृष्टव्याप्तिकस्य घटसजातीयमेव बृद्धिनत्यूर्वकम् । यदा तु प्रासादादाविष व्याप्तिग्रहस्तदा तज्जातेरिष तत्युर्वकत्वसिद्धिरित्यप्युक्तम् ।

यञ्चा[थ] यज्जातीयमित्याशङ्क्षयः किं कार्यजातीयम् ? तथा न दृष्टमित्युत्तरम्, तदिप स्वाभाविकविकल्पावभासिनः सामान्यस्य प्रत्यक्षेण व्याप्तिग्रहणयोग्यतासमधैनात् कर्दाधितम् । तस्माद् यदिप ओपाधिकविकल्पप्रतिभासिनापि रूपेण तज्जातीय-व्यवहारो दुष्परिहरः, व्याप्तिग्रहणे तु प्रतिक्षितत्वान्महान् विशेष इति ।

अत एव वित्तोकविकल्पा अपि न किञ्चित् । तथा हि, यद्यस्मदिभप्रायप्रवतः, तदा विशिष्टेव कार्यजातिर्देवकुलकलसादिलक्षणा बुद्धिमह्र्याप्ता यद्दृष्टेहि परोक्षिक्रयस्याप्यनुभूतसजातीयशिल्प्यनुमानम्, सा न सिद्धा सिन्धुभूधरादौ । कार्यत्वमात्रं तु न व्याप्तमित्युच्चैस्तरां तन्वन्त एवास्महे । तत्र किमेभिर्विकल्पैरिति चिन्तय । यद्विशेषाद् विशिष्टा कार्यजातिः स विशेषः किमिनरूपितरूप एपोयः, प्रत्यक्षसिद्धानां कार्यजातीनां परस्परवैसदृश्यस्यापह्नोतुमशक्यत्वात् । व्याप्तिस्तु विशिष्टायां जातौ भवतु कार्यमात्रे वेत्यत्र परमापाततो विमन्तुमहंति । कथमन्यथा स्वयमपि वस्तुत्वस्याग्निकार्यत्वासंजननं व्यभिचारमालम्ब्य परिहृतस् ? व्यभिचारबुद्धीनां नियतजाति-विषयत्वे विवादाभावादित्याविभवितमेव । तस्मादाकारार्थिक्रयासामर्थ्यादिवेदनात्

चित्राकारे जगति नियतमीश्वरप्रसादादेवालीकिकमेकाकारमालोकितमस्येत्युपेक्षेव ज्यायसी।

यदि प्राचीनमृपादानोदाहरणमस्य कार्यमात्रे व्याप्तिसमोहया, तदिष नौपियकम्, तत्रापि प्रत्यक्षव्यापारस्याशक्यसाधनत्वात्, नैसर्गिकविकल्पविषयत्वात्,
उपादानस्य दृश्यादृश्यस्वभावत्वाञ्च । तत् किमिदानोमृपादानेन कार्यराशेव्यक्तिरेव
नास्ति ? आहोस्वित् प्रमाणान्तरगम्या भवत्विति चेत् ? उभयत्र संशयः, सतोऽिष
व्यभिचारस्य विपर्ययवाधकानुमानस्य वानुल्लेखसंभवादिदानीमेकान्तहेतोरभावात् ।
तद्यं सोपादानं सर्वोत्पत्तिरिति सर्वेतन्त्रसिद्धान्तोऽिवरोधादनुवृत्तः, यावञ्च कार्यम्
आलोकयामस्तावदुपादानवदेवेत्यविगानेन व्यवहारोऽिष । न च कार्यपर्यन्तवोधः
पृथग्जनस्यिति तनीयसापि विपरीताशेन संशयो दुर्वारः । बुद्धेश्च बुद्धिरुपादानं निश्चिता
इति विज्ञानस्य विज्ञाना[न्या]नुपादानाञ्च सिध्यतीति न विरुध्यते, ततो यदि सिद्धान्तादपि [30b] तद्व्याप्तिव्यवसायो न काचित् क्षतिः । प्रत्यक्षात् तु मा भूत्, केवलमत्र
पक्षेऽचेतनोपादानत्वहेतुरेकदेशसिद्धः शङ्कश्चेतिति व्यवस्था । सा चायातेव, कि क्रियताम् ? विपर्यवाधकप्रमाणलाभे तु सापि न स्यात् । केवलं प्रत्यक्षेण कुत्स्नकायंव्यप्तिवादेऽनुदाहरणमेवेदम् । अतः प्रत्यक्षस्य जातिविशेषे व्यापारनियमप्रसाधनाद्
विशेषहेत्वभावादित्याद्यपि ध्वस्तम् ?

यत्पुनरपरस्य विषयंयवाधकप्रमाणोपन्यासपौछ्षम्, तत्रापि प्रथमद्वितयं तावद् बाधकं धूमस्येव सिद्धायामेव तदुत्पत्तौ तत्साधकप्रत्यक्षानुपलम्भस्य विधिष्ट-जात्यधिकारेण प्रवृत्तिसाधनाद् विधिष्टमेव घटादिकायं प्रति शक्यम्। एवं च यदि बुद्धिमन्तमन्तरेण जायेत सक्चदिप ततो न भवेत्, अनियतहेतुत्वे वाहेतुत्वमिति न कार्यमात्रं प्रति, तस्य पुरुषादुत्पत्तिप्रसाधनाभावात्। ततश्च तत् कार्यं यत् पुरुषपूर्वम् इत्यपि निरवकाशम्॥

नापि कार्याविरामप्रसङ्क्षसङ्गितः, स्वकारणायत्तसित्रधेरदृष्टपरिणामसहकारिणः कारणावस्थाविशेषस्य सततमभावेऽपि कार्याणां कादाचित्कतोपपत्तेः, यदपेक्षया नित्यक्षित्रेण ईव्वरस्य शहवन्न करण[त्व]स् । एकावस्थानियमे हि कारणान्तराणां प्रवृत्ति-निवृत्तिसाक्षनीच्छा प्रार्थ्येत । स च नास्ति, वीजस्थोच्छनतरत्तमादिभाववत् परिणाम-

१. शतानन्दस्येति प्रान्तलेखः ।

परम्परापित्त्रयस्य तेषामपत्नोतुमशक्यत्वात् । अस्तु वा एकावस्थानियम ईश्वरस्य इच्छाया अपि नित्यत्वात् तदवस्थः कार्याविरामः, अनित्ये तु यदपेक्षोऽस्याः कदाचिद् भावः, तदपेक्षया कार्यग्रामस्य यदि स्यात् कीवृशो दोषः ? कुम्भादिकार्यक्रमेऽपि तिर्हि किं पुरुषेच्छया, यदपेक्षोऽस्याः क्रमः, तदपेक्ष एव कुम्भादेरप्यस्तीति वक्तं शक्तेः ? तदयुक्तम्, प्रमाणेन वृष्टसामथ्यंस्य हेतोरपोहितुमशक्यत्वात् । प्रस्तुते तु प्रमाणाभावात् कार्यकादानित्कतामात्रमाश्चितं तदन्यथाप्युपपत्स्यत इति कुतः पुरुषापत्तिनियमः कार्यस्य ?

अथ कुम्भादेः कदाचिद्भावः पुरुषाधीनो दृष्ट इति कार्यान्तरस्यापि तथेति चेत् ? एवं तींह तदेव दर्शनादश्नेनात्रं व्याप्तिसाधनमायातम्, किमत्र विप्यंयवाधको-पन्यासशौटीयेंणेति तृतीयमपि निरस्तम् ॥

यञ्चोच्यते, कारणसन्निधेधीधनाधीनो निश्चित इति, तत्रापि तथा दर्शनमात्रा-श्रये एतदेव वाच्यम् । विपर्ययवाधकं च न किञ्चिदुक्तम् । प्रत्यक्षानुपलम्भशरणीकरणे च वातोपधातादिमिलज्ञम्बालवीजादिसामग्रचा अनैकान्तिकत्वादि सर्वमाक्षेपपरिहार-समेतं कार्यवद्वगन्तव्यं सामग्रीविशेष एव व्याप्तियोग्य इत्येतत्पर्यन्तम् । तन्न कारण-सामग्रचाः पुरुषेण व्याप्तिसिद्धिः, यतो विपक्षे व्यापकानुपलम्भादसम्भव इति चतुर्थन्मपि कद्यितम् ॥

तावतैव वाचस्पतेरिप [31a] हृदयशून्यः प्रलापोऽपहस्तितः। यथा हि विततानां तावदजननवीजमुक्तमवस्थाविशेषाभावो नाम। यद्यपि दण्डचकादीनां पुरुषादेव मिलनमुपल्र्ण्यं तत्प्रयत्तसचिवानां च कार्योरम्भः, तथापि सर्वत्र सर्वदा वा
तथैवेति नियमयितुः प्रभाणस्याभावात् कार्योत्पादव्यापकस्यापि कारणसमवधानस्य
बुद्धिमद्धीनत्वेन व्याप्तयसिद्धेस्तदवस्थो दोषः। यथा च कारणान्तरदशाविशेषाश्रयेणैव कार्याणां कदाचिद् भावस्तथा प्रकृतविशेषोऽभीति पञ्चमं च पञ्चतामश्चितम्॥

कारणमात्रापत्तिसाधनं पुनरेतदिति दर्शितं शास्त्रे ॥

एतेनैव <u>शङ्करो</u>क्तमि नापि कश्चिद् विशेष इत्यादि काव्यरचनामात्रमा-पादितम्, प्रतिबन्धसाधकप्रमाणपर्यादानात् । यद्यपि च निरिभप्रायव्यापारत्वेन प्रासा-दादिहेतुभ्यो भूभूधरादिहेतूनां न विशेषस्तथापि प्रयत्नवदपेक्षानपेक्षाभ्यां यदि स्यात् को दोषः ? यथा पाधिवत्वाविशेषेऽपि लोहलेख्यत्वालोहलेख्यत्वे । अवश्यं च निरिभ- प्रायत्वाविशेषेऽपि विशेष एषामेषितव्यः शक्तेः, कथमन्यथा कार्यवैजात्यमात्यन्तिकम् ? तदसौ शक्तिः प्रयत्नवदपेक्षावैमुख्यमपि यदि क्षमेत का क्षतिः ? किं च कर्तुरिष करादिव्यापारमन्तरेण समीहामात्रात् न मूर्तकार्यसिद्धिश्पञ्च्या, तमितवर्तमानानां भूषरादीनां का गणना समीहामात्रे ?

करादयोऽपि समीहया प्रवर्त्यन्त इति चेत् ? समीहापि सिन्नवेशिनि शयादिव्यापारिवरहे न किञ्चित्करीत्युक्तम् । ततो यया शक्तचा करादिव्यापारपारवश्यमपास्य
महीधरादिहेतवो निरिभप्रायत्वे सत्यपि न कार्यकर्मणि प्रतिहन्यन्ते, तया समीहामपि
नातिक्रमेयुरिति क एवं श्रद्द्धीत ? न हि धूमोदयकाले उच्छलद्बहल्रूणं वस्तु वह्नीन्धनजन्यतया सम्भावितमेकाभाविनश्चये निश्चीयमानमन्याभावेऽपि न भावशङ्कायां
निवेशयति, तादुगेतदपि ॥

शरीरस्वीकारे तु प्रादेशिककार्यानित्यानेकासर्वज्ञत्वात् साधु साधितः सुधीभिरीश्वरः । एतेनेव वा व्यभिचारः कार्यंत्वादेः । न ह्यनिष्ठितानामित्यादि[व]चनाद्
दर्शनादर्शनमात्रादन्यमुपायमस्य व्याप्तिसाधनाय स्पृशित, तञ्च कृतोत्तरम् । यदि च
दर्शनादर्शनमेव शरणम्, तदा यथा समीहावतः कार्येक्रिया दृष्टेति कार्ये सित समीहावतोऽनुमानिष्यम्, तथा करादिमत एव मूर्तक्रिया दृष्टेति करादिव्यापारानुपपत्तौ
पुष्ठषस्याक्रियेव कस्मात् न निश्चीयते ? न खलु कार्यहेतुव्यापकानुपलस्मयोः प्रामाण्ये
कश्चिद् विशेषः । यदि तु दर्शनादर्शनमात्रमनास्याय प्रमाणान्तरमेकनियतं स्यात्,
स्यादेकसाध्यवृद्धिः, तदभावे तु प्रतिबन्ध [31b] एव तयोः परस्परम्, न बाधा तुल्यकक्षत्वादिति प्रकरणसमः पराभिष्रायात् ।

प्रयोगः, यो न स्वाङ्गव्यापारवान् नासौ मूर्तनिर्वर्तनसमर्थो दृष्टः, यथा कुलाल एव संहृतकरादिव्यापारदशायाम् । नास्ति च स्वाङ्गव्यापारः प्रकृते पुंसीति व्यापकानुपलिबः । नाध्यासिद्धिः क्षणभङ्गाध्यायन्यायेनेति वस्तुतस्तिहि दूषणान्तरमेव युक्तं, कः प्रतिहेतोरवकाश इति चेत्-न, भूयोदर्शनस्य व्याप्तिसिद्धावनङ्गत्वप्रतिपादनार्थमस्यो-पन्यासात् । यदि भूयोदर्शनमुपायः तदैवमपि स्यादित्युक्तेरिति व्याप्तिग्रहप्रकाराणाम् अयोगादनेकान्त इति स्थितम् ।

अस्तु वा व्याप्तिग्रहः कथिश्चत्, तथापि नेश्वरसिद्धिप्रत्याशा फलवती, बुद्धि-मतः साध्यस्यैकत्वनियमनिश्चयाभावात् । एकत्वे हि तस्य सिद्धे नित्यविभसर्वज्ञत्व- सिद्धिरीश्वरव्यवहारमारोपयेत् । यदा तु भिन्नदेशकालकलितं कार्यजातमनेकेन संख्याति-क्रान्तेन कर्त्रा क्वतं सम्भाव्येत, न तदा विभुत्वनित्यत्वे, स्वस्वविषयोपादानादिमात्रवेदन-सिद्धौ च क सर्वज्ञत्वस् ?

अथ बहूनां व्याहतमनसां व्यापारे कार्यस्यानुत्वित्तिष्वन्यस्य विलोपादिप्रसङ्गश्च स्यादिति चेत् ? प्रत्येकं वैभवादिगुणयोगादिश्वराणां व्यापारे स्यादिगयमाशङ्का, अद्य पुनरेकोऽपि तादृङ् न सिध्यतीत्युच्यते । अर्वाचीनशक्तयश्च भूयांस एकमनेकं च कार्यम् आरभ्य निष्पादमन्तो दृश्यन्त एव । नन्वनेकत्रापि प्रधानभूतेनैकेन भाव्यम्, बलीयसा वा, सूत्रधारवत्, सेनानीवद् वा। अतस्तस्यैव कर्तृत्वमितरेषां तदनुवृत्तित्वादिति चेत्—न, तत्रापि नियमाभावात्, स्वस्वप्रयोजनानुरोधेन स्वतन्त्राणामिष केषाञ्चिदेकसत्त्वादिघटना-दर्शनात् । तत्रापि कश्चिदेव प्रथमः प्रयोजक इत्यिप नास्ति, अनेकस्य तथा हृदयोत्किलकाया अनिवारणात्, नीचस्यापि प्रयोजकत्वसम्भवात् ।

तस्माद् भ्रमरमधुमिक्षकावल्मोकजन्तुवत् क्षूद्रप्राणिभरप्येकैकमैनाकादिकरण-सम्भावनायां का वार्ता विश्वस्यैकेन् कियायाः ? तत्रादृष्टजन्मानस्तावत् तावतैव कृतार्थीकृतचेतनानुमितयः क्षितिधरादयः । ते च क्षुद्रजन्तव उपादानमितक्षुद्रं पृथिव्या-दिद्रव्यमुपकरणं सुखादिसम्प्रदानमात्मानं स्थितिसुखादि च प्रयोजनं जानन्त एव वल्मीकजन्तुवत् प्रवर्तेरत् । सिद्धे च नावत्यमिष्ठायका दृश्येरत्, विचित्रशक्ति-कर्माक्षेपात् स्वभावविप्रकर्षाद् वा । येऽपि दृष्टजन्मानो वृक्षादयः पौरुषेयाः, तत्र चिन्तैव नास्ति । अदृष्टपुरुषव्यापारास्तु ये विन्ध्ययुगन्धरादिपरिसरद्भावास्तेऽपि पिशा-चादिप्रकारैरिष[छा]तृभिरसंख्यैः कर्तृमन्त इति कः सर्ववेदी भवतु ? देशकाल्योश्च भिन्ना एवेप्रि क विभुत्वनित्यत्वे ? न चैवं शङ्काया [32a] बाधकं किश्चदस्ति वस्तुबल-प्रवृत्तमनुमानम् ।

नतु चैवं तावद् भवद्भिरिप न स्वीकृतमेव । एतावच्चातिकष्टतरं कल्पयतो वरस् ईश्वरकल्पनेव लाघवादिति चेत् ? सत्यस्, यदि कल्पनामात्रेतरन्यासः, तदा भवदुप-न्यासमेव पुरस्करिष्यामः । यावत् पुनरनुमानव्याजं न वर्जयसि, तावदवश्यमस्माकं वृढिनिरूपणाभियोगः । अथ क्षुद्रैरसंख्यौर्निर्मता नर्मदादय इति दुनोति चेतरुचेत् ? एकेनाशरीरेण निर्मिता इति सुष्टुतराम् । तस्मात् प्रमाणमेव सर्वतो बलवद् यथा स्था-पयति तथार्थास्थितः । अत्यव तद् दृढं निरूप्यते । न च क्षुद्रेष्वनुरोधः कथित्।

क्षुद्रेरक्षुद्रेरदृश्यः समानशक्तिभिरधिकशक्तिभः स्वतन्त्रेः प्रधानसम्मतेकैकजन्तुसनाथापरि-मितसूथैर्वा स्यूलाणुकैकानेकस्वकार्यभागोपादानादिमात्रवेदिभिः षड्गतिपर्यापन्नैः कृतो भवतु भुवनसन्त्रिवेशः, एक एव तु कर्ताऽस्य मा भूत् ।

नापि बौढैस्तथानुपगमात् ततो हेतुव्यावृत्तिः, एकतोऽपि व्यावृत्तिप्रसङ्गात् । न च वस्तुवलप्रवृत्तेऽनुमाने परोपगमापेक्षा । उपगममात्रस्य त्यागेनाविरोधात् । तदेवं व्रवृद्धिमन्मात्रे साध्ये उपादानाद्यभिज्ञतालक्ष्मणिवशेषनान्तरीयकतया साक्षादुपादानाद्यभिज्ञकर्तृंसाधनाद् वाभिमतसिद्धिनैकान्तिको, सर्वकार्यक्रियाया एककर्तृंत्वासिद्धेः । उपादानाद्यभिज्ञमात्रसाधने च वैफल्यम्, भारतादिकथावत् । ततः साधनान्तराभावादस्मादेव सर्वज्ञादिगुणवतः सिद्धिरिष्टेति तदपेक्षयेव दूषणमभिधानीयमनेकान्त- लक्षणमिति स्थितम् ।

अतो यावतीमथँगितिमित्यादि दुर्लङ्घधम् । साध्यसामान्यप्रतिबन्धाकुष्टत्वेऽपि विशेषस्य सिद्धिः साधनाधीनैव, तदेकपरतया साधनोपन्यासादन्यसाधनाभावाच्च । बौद्धस्यापि हि नैरात्म्यसिद्धिः साधनाधीनैव । यदि हि नैरात्म्यत्यागेऽपि क्षणभङ्ग-साधनं चरितार्थं भवेत्, तदा कि क्षणभङ्गसाधने नैरात्म्यसिद्धिः स्यात् ? भवतस्तु सार्वज्ञ्यादिसिद्धिमुद्ध्यान्यथाप्युपादानाद्यभिज्ञानलक्षणो विशेष उपपादितः । अत्तएव प्रतामोपन्यासपूर्वकोऽन्वयो दृष्टान्ते प्रदृश्येत इति अनुपयुक्तम् । साक्षात् तदन्वयदर्शने अपि तन्नान्तरीयकत्वं साध्यसामान्यस्य दर्शयितव्यमेव । तच्चैकत्वेन सकलक्षियाधारस्य व्याप्तेरभावादशक्यम् ।

एतेनैव वाचस्यत्योऽपि सार्वज्यसाधनाभितयः प्रतिब्यूढः। सिद्धे तु सर्वज्ञे कर्तरि कर्त्तुरेकत्विनिरूपणश्रमोऽस्माकमनु[प]योगीत्युपरम्यते। यदप्ययं व्यतिरेकिप्रयोगमाह, तदप्येकत्वानिश्चयादेव दूषितस्, अनित्यासर्वविषयबुद्धित्वेऽप्युपादानादिवेदनसम्भवस्योप-पादितत्वात्।

वित्तोकसमाधाने तु धूमाद्दथराधरा[योग]ब्यवच्छेदवत् अग्नेः पश्चवणंशिखाकला-पताया अप्यनुमानप्रसङ्काः । नात्र सामर्थ्यमिति चेत् ? तत्रापि पक्षायोगव्यवच्छेद एव सामर्थ्यात् । पृथ्वीभृति प्रयत्नवतः सिद्धावप्येकत्वानिश्चयात् क सर्ववेदनसिद्धिः ?

[32b] ननु द्वधणुकस्यापि कार्यत्वात् कर्ता तदुपादानपरमाणुदर्शी नियमेन एषितव्यः। न च मांसचक्षुषस्तथा भवितुमहीन्ति। अन्यथा किमस्मदाभिरपराद्धं येन

तथा न भवामः ? तदववश्यं कर्तातीन्द्रयदर्शी स्वीक्रियमाणो नेश्वरादन्यो युक्तः । तदिष् यिकिञ्जित् । न हि मांसचक्षुष्ट्रेऽपि सर्वसाधारणं करणसामथ्यंम्, अस्मदत्यन्तमपकृष्टानामिष् गृध्रादीनामिन्द्रयपाटवातिशयदर्शनात् । क्षोदिष्ठानामेव च केषािद्वत् परमाणुदर्शनमिष स्यात् कर्मशक्तिविशेषात्, यथा पिपीिलकानामस्मदगोचरगन्धाणुग्रहणम् । न च तन्मात्रसूक्ष्ममीक्षमाणेर्वशकालविश्रकृष्टस्यापि सूक्ष्मान्तरस्य ग्रहणम्, सकलस्यूलस्य वा ? तन्न तानतेवेश्वरसिद्धिप्रत्याशा ।

एवं तर्हि भवतु परमाणोर्दशंनसम्भावना सकळक्षेत्रज्ञतत्समवेतधर्माधर्माशय-विशेषाणां तु कथम् ? न कथि वित् । न हि कार्यक्रिया क्षेत्रज्ञस्वरूपादिपरिज्ञानेनापि व्याप्ता कुळाळदृष्टान्ते दृष्टा, किं तु सम्प्रदानोपकरणवेदनद्वारेण तदाकृष्टिरिष्यते । सा चाशक्या, सामर्थ्यानुपपत्तेः, उक्तक्रमेणापि तन्मात्रवेदनस्य चरितार्थत्वात् । कर्मणि स्वस्याभिष्रेय-माणत्वेन सम्प्रदानताया दुर्वारत्वात्; यथा स्वस्मै मन्दिरं करोतीति । अन्यथा तेनैव व्यभिचारप्रसङ्गः सम्प्रदानज्ञानापेक्षायाः ।

अनुमीयमानस्तत्रापरः सम्प्रदानवेदी भविष्यतीति चैत्—न, व्यभिचारदशंनेन कर्तुः सम्प्रदानज्ञाननान्तरीयकत्वासिद्धेरनुमानवार्ताविरहात् । न चानुमीयमानापेक्षया तस्याकर्तृत्वम् । एवं हि कुळाळस्याप्यकर्तृत्वप्रसङ्गे व्याप्तिप्रहिवरहात् तदवस्थोऽनुमाना-नुदयः । तस्माद् यद् यदवश्यं सम्प्रदानज्ञानापेक्षं कर्तृत्वे, स्वात्मापि सम्प्रदानमेषितव्यः । न च परमिष सम्प्रदानं व्यवहारप्रसिद्धमुद्धूय क्षेत्रज्ञरूपमसौ ज्ञातुमीशः कर्माशयभेदार्थोप-करणशब्दसंगृहीतानिष । ततो यथा कुळाळस्तानविद्वान् दण्डवक्रादिवेदनेनवेषिकरणज्ञः, तथानुमीयमाना अपि जन्तवः स्वकीयकरमुखादिज्ञानेनाप्यन्ते भविष्यन्ति ।

तत् कुतस्त्यमेतत् क्षेत्रज्ञरूपतदीयधर्माधर्माशयभेदपरिज्ञानस् ? अथाशरीरस्य क स्वाङ्गव्यापारसङ्गितः ? अशरीरस्य सिद्धिसङ्गितरिप कीदृशी ? एकत्वे हि सिद्धे शरीरी प्रादेशिको न सर्वकर्मणि समर्थं इति सामर्थ्यादशरीरिसिद्धिप्रत्याशा, एकत्वं च दुःसाध-मित्युक्तस् । न चाशरीरत्वेऽपि दण्डचक्रकरमुखाद्यपकरणानुपपत्तेः पारिशेष्यात् कर्माशय-भेदज्ञानेनैवोपकरणज्ञाननिष्ठेति सौष्ठवाय । दिङ्कालसमवायादेरप्युपकरणसंगृहीतस्य ज्ञानेन तज्ज्ञतामात्रस्य कृतार्थंत्वात् ।

कः पुनरसौ विशेषो यतस्तदवस्थस्य दिगादिज्ञानेनैवोपकरणज्ञता ? [33a] न धर्माधर्मादिज्ञानेनेति । उभयज्ञानेनैव भवत्विति चेत् ? तदयुक्तम् । नहि यावदुपकरणं

ताबत् कर्जावर्यं ज्ञेयमिति दृष्टम् । न च दिगादिज्ञानेनेवं।पकरणवित्तिस्तद्वस्थस्येति विश्वयं बूमो यतो विशेषपर्यनुयोगः, कि तूपकरणान्तरसम्भवान्न पारिशेष्यविश्वान्तिः अत्रेत्युच्यते । ततो यथा परापरकर्तृषु दण्डवकादिनुरीवेमाशुपकरणविरहपरम्परायाम् अन्यान्येरुपकरणेर्धर्मादिबाह्येरुपकरणज्ञतास्थितिरुपलब्धा, तथा किमद्याप्यस्तु ? उत धर्मादीनादायैवेति सन्देह एव । यदि पुनरन्यदुपकरणं न स्यात् पारिशेष्यव्याख्यानं शोभेत । अभ्युदयनिःश्रेयसमार्गादिसन्देहे च कि तादृशा तेन कर्तव्यमीश्वराभिधानेन धनविरहिणेव ?

तस्मादशरीरित्वेऽपि न धर्मादिज्ञानाकृष्टिः, किं पुनस्तदसिद्धौ ? मा भूद्रपकरणतया धर्मादिवेदियता नियमेन कार्यंतया भविष्यति, यतः कर्ता कार्यंख्पादिवेदकः स चेश्वर इत्यपि निःसारम् । दार्नाहसादिकं हि कुर्वन्तस्तद् वेदयन्त एव स्वरूपमात्रेण, न तावता त एवेश्वराः । न चान्यः कारस्न्येन तहेदी सिद्धः । धर्माधर्मत्वेन तु निश्चयः तत्कारिणोऽपि नावश्म्भावी कुम्भकारवत् । तत्कारिणां तिहं तत्त्वेन निश्चयाभावात् तत्त्वनिश्चयः कार्यंत्वात् कर्तारमीश्वरमेव सिवधापयेदित्यपि नास्ति । धर्माधर्मंत्वनिश्चयोऽपि हि समीचीनः सिन्दिग्धसत्ताक एव वर्तते । कथं ततः प्रत्याशा ? अनिरस्तविपर्ययाशङ्कर्त्यञ्चर्त्वभवस्तु भूयसामागमद्वारेण । देवजातिस्मरादिस्वीकाराच्च तेषाम् अप्यस्ति लेशेन सम्यक्क्रमंफल्यसम्बन्धबोधः । न च तावतैवैश्वर्यपर्याधिरिति ।

तदेवमीश्वरासिद्धेः सकलजन्मिनां शुभाशुभकर्माणि नोपकरणम्, किं तु कारणान्येव लोकवैचित्र्यस्येति धीमतामुपादेयः प्रथमश्लोकार्थं इति ॥

।। ईश्वरदूषणं समाप्तमिति ।।

## ।। वार्तिकसप्तश्लोकी ।।

स्थित्वा प्रवृत्तिसंस्थानविशेषार्थकियादिषु ।
इष्टिसिद्धिरसिद्धिर्वा दृष्टान्ते संशयोऽथवा ॥ १२ ॥
सिद्धं यादृगधिष्ठातृभावाभावानुवृत्तिमत् ।
सिन्नवेशादि तद्युक्तं तस्माद् यदगुमीयते ॥ १३ ॥
वस्तुभेदे प्रसिद्धस्य शब्दसाम्यादभेदिनः ।
न युक्तानुमितिः पाण्डुद्वव्यादिवद्धृताशने ॥ १४ ॥
अन्यथा कुम्भकारेण मृद्धिकारस्य कस्यिचित् ।
धटादेः करणात् सिध्येद् वल्मीकस्यापि तत्कृतिः ॥ १५ ॥
साध्येनानुगमात् कार्ये सामान्येनापि साधने ।
सम्बन्धिभेदाद् भेदोक्तिदोषः कार्यसमो मतः ॥ १६ ॥
जात्यन्तरे प्रसिद्धस्य शब्दसामान्यदर्शनात् ।
न युक्तं साधनं गोत्वाद् वागादीनां विषाणवत् ॥ १७ ॥
विवक्षापरतन्त्रत्वान्न शब्दाः सन्ति कुत्र वा ।
तद्भावादर्थसिद्धौ तु सर्वं सर्वस्य सिष्ट्यित् ॥ १८ ॥

प्रमाणवार्तिके प्रथमेऽच्याये ।

## ।। ईश्वरवादाधिकारे वार्तिकसप्तश्लोकीव्याख्यानम् ।।

कर्मनिर्मितवैचित्र्यमनीशं यो जगज्जगौ। प्रणमामि प्रमाणेन तमव्याहतशासनम्॥

नित्यप्रमाणप्रतिषेधसिद्धौ यदप्रमाणत्वमनित्यभावे । विभावयन्नाह कृती तदंशे विमोहदंशापह एष मार्गः ॥

स्वयं निरस्यापि परस्य साधनान्यसङ्गतौ वार्तिककारकीर्तने । न निर्वृतिरुचेत् पुनरस्य वर्णनाद् वरं हि तद्वर्णनयैव विक्रमः ॥

यद् यत् कार्यं तत् तद् बुद्धिमत्पूर्वंकम्, यथा घटः । कार्यं च महोमहोधरादि । यद् वा, यद् यत् न बुद्धिमत्पूर्वं[कं] तत् तन्न कार्यम्, यथा आकाशम् । कार्यं च तरुगिरिसागरादीत्यर्थतः कार्यहेतुः । एवमचेतनोपादानत्वम्, अर्थकियाकारित्वम्, स्वारम्भकावयवसिन्नवेशनाविशेषवत्त्वम्, हैयत्वा स्थित्वा कार्यंकर्माणि, प्रवृत्तिधर्मंकर्वं च प्रयोज्यमिति कथम्च्यते,

#### अनित्येऽप्यप्रमाणतेति ?

एतच्च नित्यानित्ययोः साधारणमेव [33b] साधनम् । अनित्यताप्रक्रमणे तु परस्य प्रमाणपर्येषणा प्रवर्तेत । तदुपन्यासनिदानत्वमात्रेणानित्यशब्दानुवादः । न पुनः असावनित्य एव भगवान् अस्माभिरिष्यते । तथा हि,—

> एको विभुः सर्वविदेकबुद्धिसमाश्रयः शाश्वत ईश्वराख्यः। प्रमाणमिष्टो जगतो विधाता स्वर्गापवर्गाधिभरर्थनीयः॥

अत्रोच्यते । किमेभिरेव हेतुभिरुपदिष्टगुणगणागारपुरुषातिशयसाधनमनो-रथोऽय हेत्वन्तरबलात् ? तत्र न तावदाद्यः पक्षः । तथा हि यत् साधनं यावतीमधं-गर्तत च्याप्नोति ततस्तावत्येव सिध्यति नार्थान्तरम् । न हि यावानिच्छ्या व्याप्तोऽर्थः, तावित प्रमाणस्य सामर्थ्यम् । अपि तु यावित प्रमाणस्य सामर्थ्यम्, तावतोऽर्थस्य तिन्निमत्ता सिद्धिः । न च कार्यत्वादि चेतनपूर्वकत्वेन व्याप्यमानमपि तदेकत्वादि-नियतां मितमुत्भाद्यितुं शक्तम्, तिद्वशेषणे व्याप्तेरेवाप्रतीतेः, अन्यथा विपरोतरूप-३४ निश्चयस्यापि प्रसङ्गात् । न हि दहनसामान्येन व्याप्तं धूममुपलभ्य कश्चिद् विस्फुरत्पञ्च-वर्णशिखाकलापकमनीयमनलमतुमातुमीशः ।

ननु तथापि देशकालिवशेषविशेषणमनुप्तिमीत एव पक्षधमैताबलात्, एवं भूधरादाविप वृद्धिमद्धिष्टानाधीनं कार्यत्वमुपलब्धवतोऽभिमतिसिद्धिरिधकरणसिद्धान्त्र-त्यायेन भविष्यतीति चेत्—न, सामर्थ्यानुपपत्तेः। यथा ह्येतदेशकालेन विह्ना जन्यमानस्य न तदेशकालत्विमित धूमाद्यनुमाने सामर्थ्यम्, न तथा चेतियतुरेकत्व-सर्वज्ञत्विदिकमन्तरेण तरूणां वासनिवेशाद्यनुपत्तिमाकलयामः। ततः पक्षधर्मता-बलात् कुलालादौ तदुत्पादनसमर्थत्विसिद्धिरिप भवन्ती नाभिमतं विशेषमवलिम्बतुम् अलम्।

ननु यदि भूधरादिनिर्माणसमर्थः सिद्धः, किमपरं प्रार्थ्यते ? तत् किमिदानीम् । अपिरिनिष्ठितवाच्यरूपेण वाचकमात्रेण परितृष्टिः ? न ह्येवमिभमतप्रस्तुतवस्तुसिद्धिः । उत्पादनव्यापारो हि नोत्पित्सुकार्यं प्रति नियतप्राग्भावित्वमात्रादितिरक्तः । स चाचेतनसाधारणो बुद्धेरिप नैकसर्वगत्वादिविशेषप्रतिबद्धः सिद्धः । ततो विविक्षतसाध्यापेक्षया वचनमात्रसिद्धया न किञ्चित् ।

कः पुनरेवं प्रतिजानाति सर्वज्ञपूर्वकाः पर्वतादय इति ? अपि तु वृद्धिमद्धेतुका इत्याशङ्क्र्य साधनेनान्तरुपहसन्नाह,

# स्थित्वा प्रवृत्तिसंस्थानविशेषार्थिकयादिषु । इष्टसिद्धिरिति ।

साधारणासाधारणकर्मीर्नामितो हि समस्तो वस्तुराशिरिष्यते । कर्मं चाचेतन-स्वभाविमित सकलज्ञानहेतवोऽसिष्यन्तः सिन्धुभूधरादयः किमनिष्टमस्माकमावहन्तीति भावः । तन्मात्रसाध्याभिप्राये च विरोधासिद्धेः साधनोपन्यासवैयर्थ्यप्रसङ्गः । तस्मात् उपात्तविशेष एवानेन [34a] साध्यः । न च तत्र साधनसामर्थ्यमित्युक्तम् । अस्तु तहिं साधनान्तरादेव तथा सिद्धिरिति द्वितीयपक्षापेक्षया निश्चयाभावमुद्भावयसाह,

### असिद्धिर्वेति ।

न प्रमाणान्तरं न वा हेत्वन्तरमस्ति यतोऽयं निश्चयः स्यादित्यर्थः । अथवा, अतीन्द्रियत्वेनाध्यक्षासंभवादनुमानमभ्यर्थंनीयम्, तदर्थं च सर्वं हेतुमधिकृत्याह,

#### असिद्धिर्वेति ।

उकानुमानतो हि प्रतिवादिसाधारणसर्वकृच्चेतनमात्रे सिद्धेऽपि विशेषशंसी न कश्चिद्धेतुर्यो न स्वरूपासिद्धोऽन्यत्र सत्तायाः, तन्मात्रसत्तातिरेकिणि धर्मेऽनुमानस्यानव-सरात् । सत्ता तु क्षणभङ्गशंसिनीति नित्यैकत्वापेक्षया आह,

### असिद्धिर्वेति ।

विपरोत्तसिद्धिरित्यर्थः । अधर्मादिवत् पर्युदासेन नित्येऽपि हि परसाधनवद् दूषणस्याभिमतत्वात्, प्रस्तावमात्रफलत्वादिनत्योक्तेः । व्यापित्वापेक्षया अनेकान्त-मप्याह,

## असिद्धिर्वा दृष्टान्त इति।

व्याप्तित्वस्य परमार्थंतोऽभावादेव दृष्टान्ते दर्शनाभावान्न तेन कस्यचिद् धर्मस्य व्याप्ति[:] सिध्यतोत्युकं भवति । सर्वेबोधस्य तु भावेऽपि न व्यापकत्वप्रतोतिः । कुत इत्याह,

## दृष्टान्ते संशयोऽथवा

इति, अर्वाग्दर्शनेन विशेषनिष्ठतया वस्तुतो निश्चेतुमशक्यत्वात् । तस्मादुपगीतगुणस्य यथोक्तसाधनेभ्यो न साक्षान्नाधिकरणसिद्धान्तन्यायेन, नापि साधनान्तरात् सिद्धिः इति सिद्धः साधकप्रमाणविरहः । तद्विशेषविरहिणि त्विष्टसिद्धिरिति ॥

अथवा कार्यंत्वादिहेतुषूपन्यस्तेषु साध्यसामान्यविशेषभावेन विकल्प इति सिद्धिरसिद्धिर्वेत्याह । तत्र कर्मवादिताप्रसिद्धण सिद्धसाथनं व्यक्तमित्यसिद्धिनिबन्धनं विशेषेऽनुगमाभावमादर्शयसाह,

## असिद्धिर्वा दृष्टान्ते संशयोऽथवा

इति, साध्यस्येति प्रकृतस् । तत्र विभुत्वादिप्रत्यनीकधर्मणः कुलालादेरिववादेन सिद्धेः असिद्धिरिष्टस्य दृष्टान्ते । अथ देहातिरिक्तभागस्यानिसगंदुविभावस्य वैभवादिकमिष्टस् इति मतिस्तथापि संशयोऽस्तु, किमिदानीमत्र निर्वन्धेनेति भावः ।

सामान्ये सिद्धसाध्यतेति,

तस्मात् साध्यविकल्पात्सन्दिग्धसाध्यधर्मत्वाद् वा न दृष्टान्ते साध्येन कार्यत्वादेर्व्याप्ति-रिति विशेषस्यासिद्धेरेव, अनेकान्तस्तु हेतुदोषः ।

ननु धूमानुगमेऽपि,

विशेषेऽनुगमाभावः सामान्ये सिद्धसाध्यता।

इति समानो न्यायः, तदनयोर्नेकनियतं प्रामाण्यमन्यद् वेति । नियतं चेत् ? न समी-चोनमालोचितम् । तथा हि न ताबद्विशेषसिद्धिमबघ्य प्रामाण्यमनुमानमनुभवतीति सिद्धम् । स तु विशेषः पक्षायोगव्यवच्छेदमानलक्षणस्तदतिरिक्तश्च संभवति, यथा अग्निरत्र धमात्, एवंरूपो वा ? तत्र प्रथमापह्नवे स्यादनुमानस्यापलापः, तन्मुलत्वाद अतिरिक्तसिद्धेरि । न चासौ तथान्वयानुसरणमन्तरेणापि निरसितुं शक्यः । पक्षधर्मी हि यत्प्रतिबद्धः सिद्धः स तेन धर्मिणमवियुक्तमनादर्शयन् स्वरूपसत्त्रयेव [34b] वियज्येत. यदि परं कार्यहेरविधकारेण कालाद्यपेक्षातिरिच्यते। द्वितीयसिद्धिस्त् तज्जन्यविशेषग्रहणनान्तरीयकत्यान्वयानुसरणमन्तरेणाभवन्त्यपि तन्मात्रसाध्येति प्रभवति, तद्विशेषविरहिणा धर्मेणायोगन्यवच्छेदसिद्धचापि नानमानापलापाय तस्याश्चरितार्थत्वात् । अनुमानविशेषापलापस्त् स्यात्, यथा कश्चित् पञ्चवर्णशिखं शिखिनमनुमातुमभिप्रेत्य विह्नरत्र धमादिति साधने परेण सिद्धसाधनाननुगमाभ्याम् अभियुज्यमानस्तिहि धुममात्रोच्छेदेनेह चानुमानमि न स्यादिति ब्रुवाणः शोभेत । न त्वनुमानोच्छेद एव स्यात, तदैव दहनसामान्यानुमानस्य तेन प्रमाणीक्रियमाण-त्वात् । तस्मात्,

> पक्षायोगव्यवच्छेदमात्रभेदेन दूषणम् । इष्टसिद्धधन्वयाभावावतिरिक्तेषु दूषणम् ॥ ﴿ ﴿ 54, २९﴾

नैती दूषणत्वेऽदूषणत्वे वा नियतौ, विषयभेदेन तु द्वयौ स्थितिरिति मतम् । तद्वदिहापि जलधिभूधरादौ बुद्धिमद्धिष्ठानायोगव्यवच्छेदमङ्गीकृत्य विवक्षित्तविशेषान्तरापेक्षया तौ दूषणमुद्भावयतिश्चित्रकानितिशिखानुमानोच्छेद एव प्रसञ्जयितुमाञ्जसः नानुमानोच्छेदः। ततोऽनुमानविशेषापेक्षया नैकनियतं प्रामाण्यमप्रामाण्यं वेति युक्तं न सामान्येन ।

ननु चाद्यापि भेदोऽन्वयमनपेक्यैव सिद्ध इति भेदान्तरे कः प्रतिरोधः ? न वे निरन्वया कापि सिद्धिरस्ति । सामान्यान्वय एव तु तं विशेषमनाकुष्य नावस्थातुं शक्तः । न चैवं विशेषान्तरेऽपि तस्यावश्यं शक्तिरिति शक्यम्, यथोपर्वाणतं प्राक्, अन्यथा पञ्चवर्णशिखाद्यनुमानस्य दुर्निवारत्वात् । अत्रासंभवादिक्षेपणमेकचित्तत्वादि मिति पुरुषेऽपि समानम् । तादृगनुमानोद्गारस्तत्रापि समानः । तस्मादितरेकविशेष-शंसिनावश्यमनेनान्वयः प्रदर्शनीय इति तदभावादनेकान्त एव । बुद्धिमन्मात्रसाधने च सिद्धसाधनमिति स्थितम् ॥

स्यादेतत् । बुद्धिमानिति न चैतन्यमात्रवान्, अपि तूपादानाद्यभिज्ञः प्रयत्त-वान् वाभिमतः, तेन चान्वयो घटादिकार्ये सिद्ध इति भूधरादाविप कार्यंत्वमुपलभ्य-मानं तावृशमेव कर्तारमुपस्थापयतीति नो[को]भयदोषः । तथा हि तदुपादानाद्यभिज्ञ इत्येव सर्वज्ञः, देशकालनियतस्त्र, न तद्भेद उपादीयमानकार्यग्रामनिवंतंनसमर्थः स्यात् इति नित्यत्विभुत्वादयोऽपि तद्धर्माः सिद्धा इति चेत् ? सेयं छिन्नमूलविटपस्य फलभोगप्रत्याशा । एकत्वे हि सिद्धे सिद्धिरेषां गुणानाम्, अन्यथा भिन्नदेशकालस्य कार्यस्थानेककृतौ संभाव्यमानायां कस्य वैभवादयः, स्वस्वव्यापारिविषयमात्रवेदनाच्च कस्य सार्वज्ञमिति ?

एकत्वे सिद्धे [35a] साध्यमशेषमाक्रुष्येत, न च तिम्नश्चये किश्चित्रिबट्यस्य अस्ति । न च क्षित्यादिनिर्माणसम्यः सिद्ध इत्येकवचनप्रयोगपतनात् तिसिद्धः, प्रतिबन्धाभावात् । प्रतिबन्धे वा सिद्धेकत्वः परः कथमेनमुपेक्षेतः ? जात्यपेक्षया तु स्यादपीति न निर्वत्थः, अपरापर्श्वसप्रमितस्येव वह्नेः । न च विचित्रेऽपि चित्रकर्मण सजातीयरेखाद्यनुगमादेककर्तृसिद्धिवत् कार्यभेदेषु गुणविशेषानुगमात् तदेकत्वसिद्धः, तथाविधस्य कस्यचिदनुगतस्येवानुपलब्धेः । उपालभ्यमानं च कार्यत्ववस्तुत्वादि नैकत्वसाधनं चित्रवदेव । गुणान्तरसंभवेऽपि हि सदृश एको वा कर्तेति सन्देह एव कि पुनस्तदभावेऽप्येकिनश्चयः ? नियतमिदमभित्तिचित्रकर्मेव, यदभेदानिश्चये सर्वज्ञत्वादि व्यवसीयत इति ।

इतरस्त्वाह एवत्वमि कार्योत्पत्त्पैवावगन्तव्यम् । कथम् ? बहूनां व्याहत-मनसां स्वातन्त्र्येण परस्परिवरोधेन मिथः स्वानुकूलाभिप्रायानववोधेन युगपत् कार्या-नु[तृ]पत्तिः, उत्पन्नस्य विलोपनादिप्रसङ्गश्च स्यादिति । अत्र चिन्त्यते बहुभिः करणे युगपत् कार्यानुत्पत्तिति भिन्नकालानां भिन्नदेशानां कार्यानुत्पत्तिविविद्याता, एकस्यैव वा महावयिवनः क्षितिधरादिरूपस्येति पक्षः । तत्र नैकत्राप्यनेकेन करणे उत्पत्तिविरोधं पश्यामः । यथा ह्येकस्य प्रवृत्तिस्तथान्येषामिष् स्याद् वल्मीकवत् । कि प्रयोजनमभिसन्धाय तेषां प्रवृत्तिति चेत्—न, विचित्रवृत्ति-त्वान्मनसां प्रवृत्तिनिवन्धस्य विशेषिनिध्यायनाशक्तः । अन्यथेश्वरस्यैव किमिभ-प्रेत्यिति चिन्तानिर्वन्धो निर्वोद्धं न शक्यः । शक्यो वा अन्येषाम्भिप्रेतादिवाध्यता-वधारणपटीयसास्, न मृदुप्रकृतेरीश्वरस्य ।

नापि बहूनां परस्परध्याहितिनयम उपपादियतुं शक्यः, वल्मीकौकसामेकारम्भ-दर्शनात् । पुरुषाणामहमहिमिकया संभाव्यत एव तदिति चेत् ? सिद्विकिनो ह्येक-कार्यारिम्भणः सन्त्यपीति तथाविधैरपरैरप्यतिप्रचुरतरैरेकस्य क्रमेण स्थवीयसः करणे संभविनि कोऽस्माकं नरेष्वनुरोधः ? नापि युगन्धरादेर्युगपित्रष्पत्तिः कंनचिद्वपुरुध्धा, यत एकस्यैव कस्यविच्छिक्तः संभाव्यते । न चाहमहिमिकया पुरुषेष्विपि व्याघातन्त्रमः शक्यिनवाहः, परस्पराव्याघातेन पुरुषस्य विरोधद्वयस्यानुपपत्तेः । तस्मात् संभावनामात्रमेतत्, न प्रमाणवत्मं इत्युपन्यासमर्हति, नानेकनेकमैनाकादेः करण-मिति समयमात्रानुस्मृतिवां ।

नन्वनेकत्रापि प्रधानभूतेनेकेन भाव्यं बलीयसा सूत्रधारवत्, सेनानीवद् वा, अतस्तस्येव कर्तृत्वमितरेषां तदनुर्वातत्वादिति चेत्— [35b] न, तत्रापि नियमाभावात्, स्वस्वप्रयोजनानुरोधेन स्वतन्त्राणामपि केषािश्चदेकसेत्वादिघटनादर्शनात् । तत्रापि कश्चिदेव प्रधानः प्रयोजक इत्यपि नास्ति, अनेकस्य तथा हृदयोत्कलिकाया निवारकाभावात्, अप्रधानस्यापि वा प्रयोजकत्वसंभवात् । न तावतैव प्राधान्यं, लोकविरोधात् । किं च सूत्रधारस्यानीयापिरिमितैकैकजनसनाथैः सार्थैरपिमितैरेव खण्डशः स्यूलरम्भसंभवेऽपि का नाम कामसिद्धिः ? एतेन वल्मीकजन्तुषु मुख्योपन्यासः प्रत्युक्तः ।

अपि च यथैकहृदयानुर्वितिभिरनेकैरिभिनिर्मीयमानस्य प्रासादस्य सुखोपधाना-वयवसिन्नवेशिवशेष उपलभ्यते, न तथा विसंस्थूलस्थूलशिलाजालकलितेषु कुल-गिरिष्विप, येन तथैवैकप्रधानभूतपुरुषपूर्वकत्वमेषामिप स्यात् । तस्मादेकैककैलासादि-सम्पादने बाधिनुमशक्योऽनेकव्यापारः कथमपरदूरान्तरानेकदेशकालकलितेषु भावेषु बाध्यः ? आगमादेकत्वसिद्धिस्तिहि इति चेत् ? सोऽयं सिन्नपातापन्नस्य सर्वपै रक्षाबन्ध-विधिरवाधक एव बौद्धानिधक्रत्यागमिवचारैकचतुरचेतसः। यदि हि परीक्षागमग्रहः तदायमेव परीक्षाकाल इति कस्तदनुरोधोऽधुनैव ? अय परीक्षानपेक्षः, तदापि तत एवाभिमतसमस्तवस्तुसिद्धिरस्तु, किमनुमानोपन्यासव्यसनेन प्रयासैकसारेण ? कष्टो हि हेतुशोधनव्यवसायः सूक्ष्मप्रतिवेधविधुरबुद्धीनाम्, सुकरस्तु शास्त्रैकदेशपाठेनाभिमत-लाभः।

यदप्य[य]मेव वादी प्रामाण्यमागमानां समर्थयत् न ह्यप्रमाणत्वे समस्ताश्रमिणां संवादो नाम, तस्याप्रमाणत्वे कस्यनिदप्रामाण्यबोधेन विसंवादस्यापि संभाव्यत्वात्, संवादिनियमस्य च प्रमाणेव्वेव प्रत्यक्षादिषूपपत्तेरिति नाप्रमाणानि ऋग्यजुःसामानि, समस्ताश्रमिणां संवादिज्ञानसाधनत्वात् प्रत्यक्षादिवदित्यादि पञ्चालकं पठित, तदिप विष्यसमितावेवो[प]युज्यते । तथा हि संवादो नाम प्रमाणान्तरसङ्गतिरर्थिकिया वा स्यात्, न च तदुभयमि,

सहस्रशीर्षा पुरुषः

[ऋ. वे. १०, ९०, १]

स वेत्ति विश्वं न च तस्य वेत्ता [तूल॰ श्वेता॰ उप॰ ३. १९]

द्यावाभूमि जनयन् देव एक आसीत् [तुल॰ सैव ३, ३]

इत्यादिवाक्यार्थेषु स्वर्गसाधनाग्निष्टोमादौ वा कस्यचित् संभवति ।

आश्रमिणस्तावद् यथैकस्य एको विभुः शास्त्रवतः स्त्रष्टा जगतोऽस्तीति मितः, तथान्यस्यापि । तदनुरूपानुष्ठानं चेति चेत् ? सा पुनरेषां मितस्तदेकागमप्रभवा, तादृगन्यप्रभवा वा, आकस्मिकविकल्पमात्ररूपा वा स्यात्, न तु प्रत्यक्षानुमानरूपा, अना-श्रमिणामप्यवकाशप्रसङ्गात् , प्रत्यक्षादे पुरुषान्तरै: [36a] अनपराधात् । आगमाश्रयं तु ज्ञानमश्रुतवतोऽनादृतवतो न स्यात् , भवान्तराभ्यासवासनावशाद् वा संभवेत् नान्यस्येति युक्तम् । तत्रेदं स्वतन्त्रतया न प्रमाणम्, सत्यसित वा वस्तुनि संभविनः अभ्यासात् प्रसूतेः । तदागमप्रभवत्वेन प्रमाणान्तरसङ्गितिरुक्ता भवित, तादृत्रप्रभवन्त्वात् , तस्याप्यप्रामाण्यात् । तदसिद्धं यदसिद्धेन साध्यत इति न्यायः। तस्मात्

तादृक्समयानुस्मरणमात्रमेतदेवम्भूतः कश्चिदस्तीति । किं च, आश्रम इत्यपि दर्शनमात्रं विदाः, ततश्च समस्ताश्रमिणामिति विशेषणासिढिः, बौद्धियम्बरादेः संवादासिद्धेः । कित्वयसंवादश्च विपरीतमतेऽध्यस्तीति नोपन्यासः सफलः । अत्तएव विसंवादस्यात्यन्तनिवृत्तिरसिद्धाः, यतः प्रामाण्यमवतिष्ठेत । अभिमतमाश्रमिणां त्वनादिकालप्रवृत्तसमानसंमोहसामध्यदिषि स्यादिति यत्किश्चिदेतत् ।

तस्मादेकत्रापि मन्दरादावपरिमितपुरुषव्यापारविषयभागोपादानादिवेदिनां प्रयत्नवतां कतमः सर्ववेदी ? भिन्नदेशकालेश्च तावृशां करणे कृतो नित्यविभुत्वादयः ? न चावृष्टभागज्ञानावकाशः, तदन्तरेणापि कुम्भकारेण स्वव्यापारविषयस्य निष्पादनोप-लब्धेः । न च बहुभिरुत्पादितस्यावश्यं विलोपनादिप्रसङ्गे सङ्गितः काचिदिति एकत्वापायेऽनुभृतत्वमनिवार्यं सर्वज्ञत्वोनामनुमतमिति । एवं च सति, एतदप्यनिवन्धनमेव, यदाह—तेषां बहुत्वे सर्वज्ञत्वे सित सर्वकर्तृकत्वात् तहेशकालप्रतिनियतेषु कार्येषु प्रवृत्ती यौगपद्यप्रमाणाभावादिति, सर्वज्ञानिकययोरेकाधारासिद्धेः । अतएवैकनिराकरणे बहुन्तराद्यपगमप्रसङ्गोऽपि न बाधकः । यदि हि सर्वज्ञाः सर्वकर्तारश्च बहुवः सिद्धेयुरेकिनराकरणमेवानुपयोगि स्यात् , बहुत्तरप्रयासश्चाभ्युपगतो भवति । यदा पुनर्नकमेकैकजनकं वल्मीकजन्तुवज्जन्तुजातमासज्यते प्रकृतगुणासंस्पर्धि, तदा का नाम हानिः ? न हि तदा त एव,

#### स्वर्गापवर्गाधिभिरर्थनीयाः

भवेयुरिति,

एतेन योऽपि मन्यते, भवदीयसर्वज्ञवदीश्वरोऽप्यनेक एव भविष्यतीति, तदिपि अनवकाशम्, सर्विक्रयाधिकरणस्यैकस्याप्यसिद्धेः । अस्माकं तु न सर्विक्रयया सर्वविध-सिद्धिः, किं त्वभ्यासात् । स च सकल्रसाक्षात्कर्तव्याकारिवकल्पसंभवात् संभवानुमान-मन्वेतीति ताद्वसावंश्यसिद्धिर्यथैकस्य तथान्यस्यापि स्यादिष्यते वा इत्यदोषः ।

अभ्यासादेव तर्हि सर्वनिर्माणमि भविष्यतीति चेत्—न, अशक्यत्वात् । तथा हि, स्थावरजीवजननं जङ्गमापत्तिर्वा नाभ्यासफलम् । परिशिष्टप्रतिकृतिनिर्माणकल्प-नायामि [36b] कश्चिदेवमिप स्थादिति स्थात् । न तु इदमेव परिवृश्यमानं भवतु वनादिकं न तथेति निश्चयः, विशेषोद्देशेन संभवानुमानस्याप्रवृत्तेः । तत्रापि दुर्लभ

बाह्योगकरणसंभवातिशयपराधीनो न चित्तमात्रपरावृत्तिवत् सुकरस्तदभ्यास इति अध्यवसायः।

प्रभावातिशयसहायापेक्षायां कि शिल्पेन? न तदन्तरेण तस्य शक्तिरिति अप्रमाणकम्, तथैवान्यत्र दर्शनादिति चेत्-न, दृष्टक्रमेण गर्भस्थशरीरादिनिर्माण-प्राप्तेः। तद्ववश्यं प्रभावेतरः। न च तादृक्प्रभावाधिगतये मार्गस्य किश्विनिश्चयः। अस्तु वा व्यापिशिल्पसिद्धिरादिशव्दसंग्राह्यश्चाभ्यासः। तथाप्याह, सन्निवेशादिषु हेतुषु इष्टस्याकर्तृत्वस्य सिद्धिरसिद्धिर्वा, असिद्धिरेव, उपयोगाभावात्।

न हि नरकादिना तावत् कश्चिदुपयोगः संवित्त्यानुष्ठातुः सुखोपकरणमात्र-सृष्टाविप नार्थः। श्रमेण स्वश्चेयसः संभवे हि तान्यन्यथा भवन्ति, भूतानि वा सुखम् आधास्यन्ति। यदि परं तन्मार्गमिवदुषां तदुपदेश एवानुग्रहकरः, अतस्तदर्थं मार्ग-साक्षात्करणाभ्यास एव श्रेयानिति वैयथ्यनिध्यवसायाभ्यां नाभ्यासः। तिह प्रतिपरमाणु ज्ञानाभ्यासेऽपि कथं तद्वद् वा सर्वकरणेऽपि न क्षतिरित्याह सर्वसर्वविदि,

## दृष्टान्ते संशयोऽथवा

इति, उपयुक्तसर्वज्ञपक्षस्य मुख्यतया वश्यमाणत्वात् । अथवा वेयर्थ्यानध्यवसाययोस्तत्र संशयो नाभावनिश्चय इत्यर्थः । उद्देशश्चान्यत्रोपदर्शनमिति न परेण सह साम्यम् । ततः प्रकृतहेतुभ्यः प्रयत्नवतां सिद्धाविप न क्षतिरिति ।

ं ननु प्रयत्नवता जन्तुजातेन जिनता गन्धमादनादय इति भवतामिनष्टमेव, ततः प्रकारान्तराभावेनानेकतो निवर्तमानः प्रयत्नवानेक एव सकलकार्यकर्ता सिध्यन् सर्वज्ञन्त्वादिकमि प्रत्युज्जीवयतीति चेत् ? नैतदिस्त, वस्तुप्रतिबन्धानुपपत्तेरिच्छायाः, तत्कृताया अनेकतो निवृत्तेरसाधनत्वात् । यदि च कथि इति न स्वीकुष्ते, स्वीकारियतुं तर्विह चरणमर्दनादिनाराधनीयः प्रतिवादीति,

नायं न्यायः स्वतन्त्रस्य प्रसङ्गोऽपि न सङ्गतः । प्रसह्यैक्यमपायेऽस्य न ह्यनेकत्वमीहितम् ॥

विपर्ययपर्यवसायिव्यापारत्वात् तस्येति ।

ननुभयथापि तावत् परस्यानिष्टमेव, न हि सत्त्वलोकः सकलोऽपि प्रयत्नद्वारेण कारणमिष्यते, अपि तु चेतनालक्षणकर्माधिपत्यमात्रेण, ततः प्रयत्नवन्नान्तरीयकं २५ कार्यत्वमेकमनेकं वा प्रयत्नवन्तमन्तिके दधानं साधनमनिष्टस्यैवेति चेत् ? तत् किमि-दानीं परानिष्टमात्रसिद्धये साधनमुपन्यस्तम्, किं नु स्वसाध्यसिद्धये ? तत्र च परेष्ट-सिद्धिरसिद्धिवीत्मन इति न [37a]किश्चित् साधनोपन्यासफलमिति वक्तुमाह,

## स्थित्या प्रवृत्त्यादिषु, इष्टिसिद्धिरसिद्धिर्वा

इति । समानमिदमुभयसाधनाङ्गवचनत्वनिबन्धनमानर्थक्यादिति भावः । न च पर एव साधनवादी, यतोऽस्य द्विधानिष्टमापाद्यमानं शोभेत । अनिष्टमप्यस्य प्रकरणापन्नं नित्यैकसर्वज्ञत्वे तत्त्वमेव विश्वस्यापादियतुमार्ग्यं न यिकिश्विदिति । एवं तिर्हं साधनोपन्यसेऽपि किमसिद्धिनवन्धनमिति वक्तव्यम् ।

यत्पुनरुक्तम्,

## विशेषेऽनुगमाभावः

and the state of the

इति, तत्र यद्यपि सर्वगसर्वज्ञत्वादिभिरन्वयेऽसिद्धिसंशयौ यथायोगम्, तथाप्येकत्वेन मा भूताम्, तदेकप्रयत्नवत् कर्तृसिद्धौ सिद्धमशोवं साध्यम् । दृष्टश्च कुलाल एकोऽनेक-घटपिठरादिकारक इत्याशङ्क्षय एकत्वेऽण्यन्वयमापादयन्नाह,

#### दष्टान्ते

इति । असिद्धिरिति वर्तते । अयमभिप्रायः । न प्रकृतमेव घटपिठरादिकार्यमेकेन कृतिमिति सर्वस्य तथाभावः । तत्रानेककुलालादिव्यापारः स्फुटमवधार्यते । तत् कृत एकेन यत्नवता दृष्टकार्याणामन्वय इति ? अथवा कुलालो नामैकः कश्चिदस्ति भूतभौतिकसंवित्तिराशिरयं कुम्भकारादिप्रक्राप्तिविषयः, करचरणसमुदायो वेति । वस्तुतः केनैकेन करणं कुम्भादेष्पळम्भगोचर इत्यर्थः ।

अथ किमनेन निर्बन्वेन ? यादृश एव किष्वदेकव्यहारगोचरो दृष्टः, तादृशः संहतस्वभाव एवेकः कर्ता सर्वस्योपादानाद्यभिज्ञः सिध्यन् सर्वज्ञ एव सिध्यति । ततो गुणान्तरितरस्कारेऽपि तावतेवोपादेयत्वमुभयपुरुषार्थशंसित्तिरस्थोपपद्यत इति न काचित् क्षतिरित्, अत्रापि पक्षे तेनैव सर्वेऽमो कार्यत्वादिहेतवो व्यभिचारिण इति व्यक्तमनैकान्तिकत्वमभिप्रेत्याह,

#### संगयोज्यवा

इति । साध्यस्येति शेषः । कुलालवत् संघातमात्रतया कार्यत्वसन्निवेशादिभावेऽपि प्रयत्न-वत्कर्तृपूर्वकत्वस्याभावात्, एतदभावेऽपि वा तस्य भावात् । तत्राप्यन्यत्कारकेष्टौ वा अनवस्थानादप्रतिपत्तिः ।

ननु चाचेतनस्वभावः स्वयमुत्पत्तौ परं चोत्पादयितुं प्रयत्नवन्तमपेक्षते । स तु स्वयमेव तथाविधवुद्धचाधार इति किमपरेण ? न हि जडा घटादयः प्रकाशमपेक्षन्त इति प्रकाशनाय्यपरः प्रकाशोऽपेक्षितव्य इत्यस्ति नियमः । ततः केयमनवस्थेति ?

एवं तिह कुलालसंज्ञित एव प्रयत्नवान् बुद्धोन्द्रियादिकलारः कथमपरमपेक्षते ? तस्माच्चेतनोऽचेतनो वा कलारः स्वभावेनैवापरचेतनमपेक्ष्य जायते जनयित वेत्युपगन्तव्यमित्यनवस्थैव । अथ चेतनवर्गरुचेतनान्तरितर्पक्ष एवेष्यते, तदा घटादिर्वितनः कार्यत्वादयोऽभिमतकारकाधिष्ठायकविपरीतनान्तरीयकाः सिष्ट्यन्तो न विरोधदूषणपरिहारेण स्थितिमनुभवेयुः । तथाविधाधिष्ठानस्वीकारे तु स्वभावविप्रकर्षादनुपल्याविप तद्व्यापारसंभावनायां न [37b] तद्विपरीतदृष्टैकनान्तरीयकत्वमेषामिति विपर्ययव्याप्तरभावादभावो विषद्धव्यवहारस्य स्यात् । तदापि यदि कार्यकारणव्यवस्थानाय व्यतिरेकचिन्ताचतुरः कश्चिन्न प्रत्यवस्थानमाद्रियते, न चेदानीं तदारव्यभित्यास्तां तावत्,

तत् किमनेन निबंन्धेन ? निवंन्धे वा विरोध्यध्यक्षस्थूल्दोषावतारप्रसङ्कात् तथाप्यसिद्धिर्वेति विपरीतसिद्धिर्योजयिष्यत इति सान्तगँवों गजनिमीलितेनेव वाज्वधीयं यथैवानेन सर्वकार्योत्पत्तौ निमित्तकारणमीरवरो गृहीतः, तथैनं संभाव्य चेतनस्यापि चेतनान्तरापेक्षायामनवस्थानभोरोस्तेनैवाव्यभिचारानाश्रित्य संशयमाह,—अय प्रयत्नवानिप कुलालो न स्वशरीरे कि नु कुम्भादौ, ततः स्वशरीरसिद्धये कि न परमपेक्षेत ? तर्हिश्वराभिमतोऽपि परकरणप्रयत्नवान् न स्वशरीर एव, स्वात्मिक कारित्रविरोधादिति कि न परमपेक्षेत ? न चापेक्षते । ततो यद्यंकारि कार्योदि वा तत्प्रतियत्नवदिधिष्टितमिति तत्तेनैव व्यभिचारीति संशयसिद्धिः ।

नतु तस्य शरीरमेव नास्तीति कुतोऽनेकान्त एषः? तदेतत् प्रकरणविस्मरण-फलम् । तथा ह्यन्वयोपदर्शनसमीहया कुलाले सांवृतमेकत्वमङ्गीकृत्य तादृक्सांवृतैक-पूरुषनिर्मेयत्वं जगतो भवतैव स्वीकृतमित्ययमस्माकमवकाशः। यदि तु वास्तवमेव एकत्वं धरीरसहचारविष्द्वमनुष्घ्यते, न तिंह सांवृतमेकत्वमुपनेतव्यं दृष्टान्ते व्यापकत्वेन कायदिः । नापि नाममात्रपरेण तेन व्याप्ता तत्त्वतस्त्वधासिद्धप्रत्याशा फळवती । न खलु दहनोपचिरतमाणवकप्रतिवद्धवचनविशेषादिकार्यमुपलभ्य पारमाधिकं किश्चद् दहनमनुमीयते ।

अस्खलन्ती एकप्रतीतिः पुरुषावयविनीति चेत् ? कः पुनिरह साक्षादुपचारत्वम् आह् ? अतिस्मिस्तद्व्यवहारस्तु द्वयोः समान इत्युच्यते । शरीरत्वेऽवयिववाधकात् एकाच्यवसायस्य भ्रमत्वमवसातव्यम्, सत्त्वेऽपि वावयिवनः शरीरावयवी कराद्यव-यवा बुद्धिरित्येष कलाप एकशव्दाभिधेयः, भूतादिकलापो वेत्यपारमाधिकत्वं सिद्धम् अधिष्ठातुः ।

स्यादेतत्। पुरुष एव तत्राधिष्ठाता, कर्ता वा, स च शरीरादिभ्यो रुज्ध-व्यतिरेक एक एवेति चेत् ?

> संदृष्टकारणकलापकृतेऽपि कार्य-जन्मन्यदृष्टमपरं परिकल्प्यते यत् । तत्रापि दृष्टमवध्य तदेव तञ्च नानेक[मिस्य]नवधिविविधो विमोहः ॥

अदृष्टस्य तावद् भाव एव दुरवधारः सहजवैषम्यादत्रानुमानस्येत्युक्तम् । तस्यापि दृष्टानुपलम्भसिनवप्रत्यक्षसाध्यः कारणभावः । स च दृष्टव्यवन्छदेन तस्यैव । अन्यथा करचरणादेरपि व्यापारसंभवे तस्याप्यनुमानप्रसङ्गे पुनः स एव व्यभिचारः । अन्यथा पुरुषस्याप्यनुमानमिनबन्धनं स्यात् । एतेन चैतन्यसन्तानस्यैकपुरुषत्वपरिकल्पनं प्रत्युक्तम्, अस्यापि करचरणादिसहक्रतस्यैव [38a] शिक्तप्रतीतः, कार्यात् तत्त्वत एवानुमानप्रसङ्गो धूमादिव सेन्धनशिखनः ।

चैतन्यमात्रेण व्याप्तिगृंद्यते नापरेणापीति चेत्—न, समातन्यायतया वि-भागस्य कर्तुमशक्यत्वादिति । तदयं बृद्धिशरीराव्यतिरेकिणः कारणतामन्ययोगव्यव-च्छेदेनैव वक्तुमर्हति, यतस्तन्मात्रमनुमातुमप्रतिबन्धेन शक्तुयात्, पारमाधिकैकत्वेन च व्याप्ति ग्रहीतुम् । तथा च सति दृष्टं दृष्टान्वयव्यतिरेक् कारकसमुद्रायमपहायान्यदेव कारणं कित्पतिमत्ययमपरो धिक्कारः । तदिष यदि कथि ब्रद्धिदनेकं स्याद् विफलः सकलो यत्न इत्येकमेव परिकल्पनोयमित्याकाशकमलपरिमलाकृष्टमघुकरकोलाहलप्रायमिदम् अखिलमाकलयामः।

तदलं देहादिव्यतिरिक्तोपक्षेपेण । तस्मात् प्रयत्नवतः कर्तुरेकत्वेन व्याप्तिनं मुख्या, कर्तृवाच्यस्य कुलालादेस्तत्त्वत एकत्वानुपपत्तेः । सांवृताश्रये च तादृशस्यैवानुमानप्रसङ्गेन तेनेव व्यभिचारः कार्यत्वादेरिति संशयः साध्यस्येत्युक्तम् ।

ननु तथापि तादृशः साध्यस्यासिद्धौ केन व्यभिचारः, सिद्धौ च व्यभिचारः किं करिष्यित ? व्यभिचारादिसिद्धिरेवेति चेत् ? असिद्धौ तिह् व्यभिचारोऽपि नास्तीति कृतोऽसिद्धिरिति सिद्धिरिति [वा] व्यवितिष्ठते ? कार्यंत्वादेश्च वस्तुधर्मस्य वस्तुसन्नेव धर्मी भिवतुमहंतीति न चोद्यम्, अभ्युपगमिवरोधस्यानेन क्रमेण प्रतिपादिष्वतुमारव्धत्वात् तत्त्वतः । अस्ति चासौ साध्यस्य साधनत्रैरूप्येण त्रिरूपसाधनस्य च यथाभिमतसाध्येन, तत्र साध्यसत्त्वे विपक्षव्यतिरेकस्यासत्त्वात् , स्वाभ्युपगमिसद्धतया प्रमाणसिद्धिमिति साधारणानैकान्तिकमुच्यते,

# तत्राभ्युपायः कार्याङ्गम्

इति वचनात्। पराभ्युपगमः खलु न प्रमाणमिति युक्तस्, तद्बाधनायैव प्रवृक्तः। अतएव न स्वतन्त्रहेतावस्याश्रयः। प्रसङ्गस्य च विपयंय एव फलम्। स्वोपगमस्य त्वप्रमाणत्वे वचनोच्चारणमेव न स्यात्। स्ववृष्टार्थप्रकाशनं च वचनं परार्थानुमानात्। न चैवं स्ववृष्टस्पत्रयप्रकाशनमनेन कृतं भवतीति तद्वादिनोऽसाधनाङ्गवचनं निप्रहुस्थानमुचितस्। परस्य तु दोषोद्भावनमेवेति स्थितम्। अथवा अन्वयघटनाथंमेवैकेन करणमुपनीतमाशङ्कर्ष्याह्,

## दृष्टान्ते संशयोऽथवा [प्र. वा. १. १२]

इति । वृष्टान्तेऽसिद्धिरेव तावदेकेन करणस्य । सिद्धाविप वा सन्देह एव कस्य, यदर्थम् उपनीयते दृष्टान्तः ? सर्वोपसंहारवत्या व्याप्तेरिति यावत् । तथा हि न वृष्टान्ते दृष्टम् इत्येव यस्य कस्यचिद् वस्तुनो व्याप्यव्यापकभावप्रतीतिः, अतिप्रसङ्गात्, अपि तु प्रतिवन्धसिद्धेः । न चेह किञ्चिन्निवन्धनमस्तीति साध्यधर्मिण सिध्यन्तोऽपि कर्तृंत्वाद्यो नैकत्वनियतमात्मानमातन्वन्तीति विपर्यये बाधकप्रमाणाभावात् प्रयत्नवत्कर्तुं-

नियता [38b] अपि कार्यत्वादय एककर्तृंकत्वे साध्ये सन्दिग्धविपक्षव्यावृत्तिकतया संशयहेतव एवेति ।

तथा च शंकर एवाह, न कर्तरेकत्वेनाचेतनोपादानत्वस्याव्यभिचार इत्यादि । यत् पुनराह, न चैवमचेतनोपादानत्वस्य प्रयत्नवदिधिष्ठानमात्रेण व्यभिचार इति, न तन्मात्रेण प्रस्तुते कश्चिदुपयोगः । विवादाधारधर्मसिद्धेस्तित्सिद्धौ प्रतिबद्धत्वस्य पूर्वं प्रतिपादनादिति ।

।। प्रथमः खण्डः ।।

तदेवं साध्यविशेषापेक्षया व्याप्तिदूषणमभिधाय प्रयत्नवन्मात्रेऽप्यभिधातुं वितकंयन्नाह,

> स्थित्वा प्रवृत्तिसंस्थानविशेषार्थिकयादिषु । इष्टसिद्धिरसिद्धिवा दृष्टान्ते संशयोऽथवा ।।

इति । दृष्टोऽन्तो दृष्टान्तः सिद्धान्त इति योऽर्थः, प्रयत्नवन्मात्रेण व्याप्तेः सिद्धत्वात्, एकानेकरूपानितक्रमाञ्च वस्तुनः । स्थित्वा प्रवृत्त्यादिष्पन्यस्तेषु वादिन इष्टसिद्धिः किमस्तु एकत्वपक्षे, असिद्धिमात्रं वानेकत्वे, अथ व्याप्तिरेव नास्तीति सिद्धान्ते संशय एव उभयत्रापीति प्रश्नार्थः ।

अत्र चानन्तरमभेदसाधनाधिकारेण सन्दिग्धविपक्षव्यावृत्तिकत्वोद्भावनेन दत्तमेवोत्तरम् । अतस्तृतीय एव पक्षः । न हि प्रयत्नोपयोगमन्तरेणापि कार्यजन्मित संभाव्यमाने बाधकं किश्चिदालोचयामः । तत् कृतस्तत्र नियमः कार्यादेः ? अथ कालदेशाद्यनियमप्रसङ्गो बाधकः ? तदयुक्तम् , [यतः] प्रतिनियतशक्तरसर्वकालभाविनः स्वकारणायत्तसन्निधेः कारणदशाविशेषस्य व्यत्तिरेकेऽपि व्यत्तिरेकः कार्यस्य संभवन्न प्रयत्नवन्नान्तरीयकत्वमुपकल्पयितुं कल्पते । सर्वथा हेत्वनपेक्षायां तद्वाधकमुपपद्यमानं कार्यस्य हेतुमात्रेण व्याप्ति साधयेत् । न तु हेतुविशेषेण प्रयत्नवता ।

नतु कारणं नाम सर्वत्र कलाप एव, स च न व्यग्रावस्थायाम्। तत्संहृतिश्च प्रयत्नवन्तमन्तरेण यदि स्यात्, नित्यमेव स्यात्। एवं देशेऽपि वाच्यम्। तत्स्य स एव देशकालनियमप्रसङ्ग इति, चैतन्यिनरपेक्षत्वेन कलापकार्यंत्वस्य व्यापकस्याभावेन कार्यंत्वादयोऽसंभवन्तः प्रयत्नवदपेक्षत्वेन व्याप्यन्त इति चेत्? एवं तिहं सोऽपि प्रयत्नवान् यदि क्षणिकः प्रादेशिकश्च तत्क्षणैकदेशत्वमेव सर्वकार्यग्रामस्य स्यादिति सनातन एवाङ्गीकर्तव्यो व्यापी च। ततश्च स एव देशकालानियमोऽद्यापि प्रसक्त इति किमस्योपगमेन ? अथ सोऽदृष्टमपेक्ष्य जनयिन्नयतं जनयेत् ? जडानां तु नादृष्टं लोचनिति।

एवं तर्हि तदवृष्टपिरपाकसहाया एव प्रत्यया नियतमुत्पादियध्यन्ति निरालोचा अपीति किं चैतन्येनेति चेत्? एवं बुवतः कृलालादेरिप वैयर्ध्यप्रसङ्गः, न हि तत्रापि नावृष्टमस्ति सहकारि । न चैवम् । तस्माद् विपर्ययः । या सामग्री सा नावृष्टापेक्षया पुरुषप्रयत्नं विफलयिति । [39a] यथा सुत्रिपण्डदण्डचकादिः । सामग्री च

गिरिसागरादिजनिकेति विरुद्धव्याप्तोपलिब्धः । प्रयत्नविफलीकरणं हि तदनपेक्षत्वम् अम्बरादौ सिद्धं निपेध्यम् । तेन यद् विरुद्धं प्रयत्नापेक्षत्वं तद्वयाप्तं सामग्रीत्वम् , तस्या यत्नकार्यत्वात् ।

अत्रोच्यते । यदि प्रयस्तकार्यं सामग्री सर्वोपसंहारेण सिध्येद्, युक्तमेतत् । न चैवम्, न हि तत्रापि विपर्यये वाधकं किञ्चिदस्ति । यथा हि कार्यं स्वकारणायत्तसित्रथेः कारणावस्थाविशेषस्यापेक्षया असर्वंकालभावि संभाव्यते, तथा सामग्राचि कि न स्यात्, यतो नित्यं भावप्रसङ्गश्चोद्येत ? ततश्चानिर्वाततिविपक्षवृत्तिशङ्का सामग्रो यदि प्रयस्तापेक्षां नियच्छेत्, व्साक्षात्कार्यस्वादिभिरेव कीदृशोऽपराधः कृतः, येत तदुपन्यासे संशयितस्य सामग्री शरणमपक्षिप्यते ?

मृदादयः पुरुषादेव मिलन्तो दृष्टा इति चेत् ? कार्यमपि प्रयत्नवत एव जायमानमुपलब्धमिति किं नोच्यते ? यथा च यद्यपि किमिप कार्यं प्रयत्नवतो दृष्टम् , तथापि
कार्यान्तरं तिरस्कृत्यापि वृद्धिमन्तं भिवष्यतीति शङ्का, तथा सामग्रधिप संभाव्यमाना
कमर्थं पुष्णाति ? ततोऽनुक्तसममेतत् । तस्मात् सामग्रोमिप मध्ये प्रक्षिप्य कुम्भादिषु
सामग्रधास्तया दर्शनमेव प्रमाणियतव्यम् । तथा च सित कार्यमेव प्रत्यक्षानुपलम्भैः
प्रयत्नवन्नान्तरीयकं सिद्धिमत्येव साधु । किमन्न व्याप्तिसिद्धये वाधकप्रमाणोपन्यासशौटीर्येण ? अथ वक्ष्यमाणक्रमेण प्रत्यक्षानुपलम्भा जातिविशेषमेव विषयीकर्तुं शक्तुसुरिति
न कार्यमात्रं प्रयत्नवता व्याप्तं सिध्येत् ? तदर्थं विषयंयवाधाश्रयणम्, एवं तर्हि सामग्रधा
अपि प्रयत्नवत्कार्यत्वे त एव प्रत्यक्षानुपलम्भाः शरणिमिति एवंविधा संहितः प्रयत्नवता
क्रियत इति युक्तः सर्वोपसंहारः । तथा च,

न व्यग्रादुदयः किंचित्र च चयश्चैतन्यशून्याद् भवेद्
भावे किं न सदा सदातनतनोरप्येष दोषः समः।
तस्यावृष्टमपेक्ष्य कालिनयमे किं चेत्सा चेत् तदा
कुम्भादाविष शिल्पिनो विफलता नैतञ्च तद्व्यत्ययः॥
कुम्भादौ यदि दर्शनादिभिविधिः किं व्यत्यये बाधया
प्रत्यक्षानुपलम्भतः किमु मता न व्याप्तिरेवं सित।
तेषां जातिविशेष एव विषयो यद्येवमेवंविधो
व्यूहश्चेतनतो भवेदिति भवेदन्यत्र को निश्चयः॥

इति संग्रहश्लोकौ ॥

न च सामग्रज्ञन्तरस्यातत्पूर्वंकत्वे अस्या अपि मा भूदिति युक्तम्, असर्वव्यापिनामपि धर्माणां प्रदेशवृत्तेदंशंनात् लोहलेखनस्येव पार्थिवे, असिद्धशरीरपूर्वंकत्वस्येव वा कार्ये । तत्र बाधकान्न सर्वव्यापित्वमिति चेत् ? तदस्फुरणे तर्हि
संशयः केन निवायंते । यथा हि न परस्य बाधकं कलापान्तरेऽपि कार्यान्तरादौ बा

चेतनापेक्षायाः, तथा भवतोऽपि सर्वजातौ तयावश्यंभाव्यमिति न साधकमस्ति ।
यथा च तव कचिद्वुद्धिमदपेक्षादर्शंनमस्ति, तथा परस्याप्येकत्र दृष्टस्य [39b] धर्मस्य
भिन्नजातीयाव्याप्तिदर्शंनमस्ति । ततो लोहलेखनस्य शरीरव्यापारस्य च कचिद्
बाधकादर्शनं सन्देहसाधनमुग्युक्तमेव परस्य, अन्यथा संशयस्यैव निर्वीजताप्रसक्तेः।

न च साधारणानेकान्तः प्रारब्धोऽधुनाभिधातुम्, यतस्तद्वदत्र बाधकानुपद्दर्शनं बाधकं स्यात् प्रतिवदितुः, अपि तु सन्दिग्धविपक्षच्यावृत्तिकत्वमेव । तच्च सिद्धं, दृष्टान्ते दृष्टिमात्रेण व्याप्तेरसिद्धः, निबन्धनान्तरस्याभावात् । एतेन क्षित्यादिहेतृनाम् अचेतनत्वे सित नियतप्रवृत्तित्वेन प्रासादादिहेतुवत् प्रयत्नवद्धिष्ठानासिद्धिरित्यपि प्रत्युक्तम् । अचेतसोऽपि कालादिनियतायाः प्रवृत्तेः प्रयत्नवन्नान्तरीयकत्वसाधक-प्रमाणस्य तद्वदेवाभावादिति ।

नापि कार्याविरामप्रसङ्गः सङ्गितिमावहति, अपरापरप्रत्यययोगजन्यस्वभावभेद-संभवेन भावेष्वेकशिक्तिवाहस्य दूरीकृतत्वात् । ततश्च कर्तुरेकत्वे सन्देहोद्भावनेन समानन्यायतया आगतमेव बुद्धिप्रतिबन्धं परपिरतोषाय साधारणानैकान्तिकत्वेन दूषियतुमाह,

## स्थित्वा प्रवृत्तिसंस्थानविशेषार्थिकयादिषु । इष्टसिद्धिरसिद्धिवी दृष्टान्ते

इति । वाशब्दः समुञ्चये । एषु सत्सु यदिष्ठं चैतन्यं तस्य दृष्टान्ते साधनवित धर्मिण सिद्धिरसिद्धिश्च घटादौ विटपादौ च यथाक्रमम् । ततो व्यक्तं विपक्षैकदेशे वृत्तिरेषामिति भावः । एतेन यदि कृतकादिवद् विपर्ययवाधाभिधानमशक्यम्, धूमादिवत् प्रत्यक्षानुपलम्माभ्यामन्वयव्यतिरेकप्रतीतिः प्रयत्नेन सह कार्यादीनां भविष्यतीति गत्यन्तरम् अपास्तम्, तमन्तरेणापि कार्यस्योदयाद् व्यतिरेकस्यैवाभावादित्युक्तम् ।

ननु बुद्धिमत्वं नाम दृश्यादृश्यशरीरेतरसाधारणो धर्मः क्ष्मारुहादिजन्मनि व्याप्रियमाणं नास्तीति कथमवगन्तव्यम्, अनुपळिधमात्रादभावासिद्धेः ? युक्तमेतत्, ३६

यदि दृष्यशरीरोपाधिविधुरेण वृद्धिमात्रेण व्याप्तिरिभमता स्यात् । वाढमेवेति चेत् ? एवं तर्हि धूमवद्व्यतिरेकमेवाधिकृत्याह,

#### संशयोऽथ वा

इति । यदा कुम्भकारव्यापारात् प्राक् कलसस्य व्यक्तिरेकः प्रत्येतव्यः, तदा न साध्याभाव[क्वतो घट] व्यक्तिरेकः प्रतीतः स्यात्, साध्याभावस्य सन्देहात् । न हि तथानिधः शरीरोपाधिकेन चैतसा व्याप्तिजिज्ञासिता, यतोऽनुपर्लिधिवशेषेण निषेधः सिध्येत्, किं तु प्रयत्नवन्मात्रेण । तस्य च यथा वृक्षादिजन्मसमये संभावना निषेधस्याशवयन्त्वात्, तथाद्यापीति, तत्संभवेऽपि संभाव्यमानः कुम्भाभावस्तदभावप्रयुक्तत्वमारमनो बोधियतुं न शक्नोतीति सन्दिग्धव्यतिरेकः ।

ननु साध्याभावे साधनस्य भावसंशये सन्दिग्धो ध्यतिरेक इति युक्तम्, न तु कुलाल्ब्यापारात् प्राक् कुम्भभावः सन्दिह्यत इति चेत् ? तदयुक्तस्, साध्यव्यतिरेक-प्रयुक्तो व्यतिरेकः साधनस्य [40a] व्याप्तिवादिना दर्शीयतव्यः । स च साध्याभाव-सन्देहाद् वा स्वयमतोऽपि न दर्शितः । साध्याभावेऽपि वा स्वभावसन्देहादिति न कश्चिद् विशेषः, उभयथापि तस्य सविशेषणस्य सन्दिग्धत्वादिति । अतएव सन्दिग्ध-साध्यसाधनधर्मित्वं दृष्टान्तयोदाँष उच्यते ।

यदि तु साधनाभावमात्रमिभधीयेत साध्याभावमनपेक्ष्य, तदा युक्तमेतत्। त च तावता व्याप्तिग्रहः। अन्यथा प्रत्यक्षानुपलम्भाभ्यां व्याप्तिं प्रतिपद्य पवनोपघातसाधनोपनीयमानः कम्पो यदा भर्दनादिसंभवेन कम्पेन साधारणं क्रियते, तदा स्तिभित्तमाक्तमस्पर्शयोग्यतया निषेद्धमशक्यं संभाव्य परिहरस्ननिवायः स्यात्।

तत्र विशेषसाधनाद् व्यभिचार एवेति चेत् ? कुतः पुनरेतद्विशेषस्तेन साध्यत इति ? उपहितिशव्दस्त्वशरीरव्यापारवत् तदनुरूपविषयो भविष्यति, प्रत्यक्षानुपन्छम्भेन व्याप्तिवर्णनादिति चेत् ? तदिष भवतः समानम्, यथा चास्य तादृग्मरुन्मात्रापेक्षया अदृश्यत्वेन व्यभिचारपरिहारे व्याप्तिग्रहणकालेऽदृश्यत्वेनैव व्यत्तिरेकानित्विस्तथा भवतोऽपि शरीरविरिहणि चैतन्यमात्रे। ततो यदा तदभावसंशयेऽपि कार्याभावमात्रेण व्याप्तिग्रहणाभिमानस्तथा अस्पृश्यप्रभञ्जनाभावसंशयेऽपि कम्पाभावः सिद्ध इति स्याद् व्याप्तिः।

अथ न कश्चित् देहवतेव देहविरिहणापि व्याप्ति करोति, किं तु चैतन्यमात्रेण, तम्र कायवत्कालेऽप्यस्ति विशेषसंभवे सामान्यस्यावश्यंभावादिति तदपेक्षया व्याप्तिग्रहः सामान्यविषय एवावितिष्ठते, बह्नाविव बह्नचन्तरस्वरूपानुप्रवेशादिति । एतदिष समानं समीरानुमाने । न च कश्चित् चैतनावान् वेपथुमात्रेण मारुतमनुप्तिमति, सर्वगत्वा- च्यवसायेऽपि कम्पमात्रस्य साधनसामध्यीप्रतीतेः । न हि राज्यिमष्टमिति तन्नामकरणा- नन्तरमुपजायमानमपि तदुपायवादिनं प्रमाणीकरोति, साधनमपि वा कृतकत्वं वस्तुतः असाधनाङ्को व्यापकत्वेनोपनीयमानमनित्यतासिद्धौ ।

तस्मात् न कोष्ठशुद्धचा प्रमेयतथाभावेन परितोषः, प्रमाणगुणस्तु निरूप्यते ।

न च कम्पस्य मरुन्मात्रेण व्याप्तिसिद्धौ किश्चिद् विपर्यये वाधकमस्ति, प्रत्यक्षातुपलम्भास्तु स्वगोचरीभावयोग्यमेव स्वभावदेशकालविष्रकृष्टमिष तदा त्वसिव्रहितेऽन्तभवियितुं शक्नुवन्तीत्यवदयमेषितव्यम्, नान्यम् । अन्यथा व्याप्त्तग्रहणवद्व्यभिचारोऽपि तन्निष्ठ एव प्रसज्येत । ततो यथा विशेषविषयावन्वयव्यतिरेकौ प्रत्यक्षाद्यगोचरचैतन्यमरुन्मात्रविषयौ व्यवस्थितौ, तथापि विशेषविषयो व्यभिचारोऽपि तन्मात्रविषयः कि न व्यवस्थाप्यते ? न हि लाभे प्रवेशः, छेदे निःसरणमिति लभ्यम् ।

विद्वस्तु देशकालविप्रकृष्टोऽपि तदात्मा सिन्निहित इव स्वभाविष्प्रकृष्ट [40b]प्रत्यक्षादियोग्यतया तदनुप्रवेशमासादयतीति युक्तम्, यतस्तदेकाध्यवसायात् सर्व एव
धूमव्यापकतयावधार्यमाणो न दुष्यित, जाठरं तदयोग्यतया तथा निश्चायि । अत एव
धूमादिभमते शिक्षिनि प्रवृत्तिरसंशयानस्य युज्यते । इतस्था प्रत्यक्षायोग्येनापि व्याप्तिः
आश्रयभुजा गृह्यमाणा धूमस्य तद्योग्यायोग्यदहनसामान्यविषयैव व्यवतिष्ठत इति
ताणीदिभेद इवाभिमतेऽपि रूपे सन्दिहानो न तत्साध्यार्थिक्रयालाभैकाप्रबुद्धिः प्रवर्तेत ।
प्रतिवन्धवैकल्यवद् वा असति जाठरत्व इत्यामृषतः प्रवृत्तिः स्यात् । न चैवम्, तस्मान्न
स्वरूपविद्योपनिष्ठं प्रमाणं सामान्येन व्याप्ति प्रपद्यते ।

अनित्यत्वेन तु कृतकत्वस्य व्याप्ति विषयंयवाधकप्रमाणमधिगच्छद् भूत्वाभवनमात्रेण विशेषानवच्छिन्नेन प्रवृत्तमिति सामान्येनैवाधिगच्छित । नापि कृतकात्
प्रवर्तमानोऽभिमतानित्येकाग्रवृद्धिः कश्चित् प्रवृत्तिमहंति । अतश्च सामान्यपयंवसितमपि
प्रमाणं न विशेषेण व्याप्ति गृह्धातीति सिद्धम् । उक्तं च न्यायानुसारिणा शंकरेण, यत्
प्रमाणं यावतीमर्थगीति व्याप्नोतीत्यादि । यत् प्रमाणं यत्स्वभावसापेक्षप्रवृत्तिकं तन्नैव
तदितरस्वभावेन कस्यचिद् व्याप्ति प्रतिपद्यते, यथा विपर्ययवाधकं भूत्वाभवनमात्रान

पेक्षमित्यिबिशेषेण कुतकरबस्य । यथा वाभिमतस्वरूपविशेषापेक्षमध्यक्षानुपलम्भम् अग्नेजिठरसाधारणेन रूपेण धूमस्य । स्वरूपविशेषापेक्षप्रवृत्तयश्च प्रत्यक्षानुपलम्भाः प्रभञ्जनेन कम्पस्य व्याप्तिग्रहण इति व्यापकविषद्धोपलिब्धः, मातरिश्वलघुत्ववत् प्रत्यक्षप्रवृत्तेरभावात् ।

नाप्यनेकान्तः । विविक्षतस्वभावेन हि कस्यचित् व्याप्तिग्रहणं प्रमाणस्य तत्स्व-रूपापेक्षप्रवृत्तिकत्वेन व्याप्तम्, अन्ययातिष्रसङ्गः प्रवृत्तिसंकरश्च दोषः । तिद्वरुद्धाः च तिद्वतरस्वभावापेक्षा प्रवृत्तिः, तस्मात् स्वरूपविशेषापेक्षं प्रत्यक्षानुप्रुमभं नानिलमात्रेण स्तिमितेतरसाधारणेन कम्पस्य व्याप्ति प्रतिपद्यत इति प्रमाणार्थः । ततो न परमार्थतः कम्येन पवनानुमानमेस्ति ।

अथ च न काचिद् भवदीयसमयसमाधानकल्पना, या नैनमनुधावित, न चैतदीयमप्रामाण्यनिबन्धनं किमपि, यत्त भावत्कमनुमानमुपनीयते, ततश्च विह्नधूम-वत् प्रयत्नवत्कार्ययोर्येदि व्याप्तिसिद्धयेऽध्यक्षानुपलम्भं शरणमाश्चियते, तदा तत्प्रवृत्ति-योग्यस्वरूपपिक्षया प्रयत्नवतो नियतो व्यभिचारः कार्यमात्रेण तृणादिना ।

अथ व्यभिचारचमत्कारागोचरेण चेतनावता व्याप्तिरिष्यते, तदा महोरुहादि-जन्मनीव शिल्पव्यापारादिप प्राक् निषेद्धमशक्ये प्रयत्तवन्मात्रव्यापारे [41a] व्यतिरिच्यमानो घटादिः कस्याभावप्रयुक्ताभावोऽवधार्यताम्, यतस्तेन व्याप्तः सिष्ये-दिति सन्दिग्धविपक्षव्यावृत्तिकतया पुनरनेकान्तः पूर्वं वृश्यावृश्यविशेषमनपेक्ष्य विषयंये वाधकाभावं स्वयमुपदश्यं कृतः, इदानीं वादिन एवाभ्युपगमेन तदिष्टप्रमाणा-पेक्षया व्यतिरेकासिद्धेरिति भेदः। विपक्षबाधकं तु हेतुमात्रेण व्याप्ति प्रतीयात् न तदिशेषणबुद्धिमतेत्युक्तम् ।

तन् वृक्षादयः पक्षीकृता इति कयं तैर्व्यभिचारः ? त्रिविधो हि भावराशिः, सिन्दिग्धकतृको बुद्धिमत्कर्तृकोऽकर्तृकरचेति । तत्र बुद्धिमत्कर्तृके घटादौ प्रत्यक्षानुप-लम्भाभ्यां व्याप्तिभादाय सन्देहपदे भूधरादौ कार्यत्वमुपसंहृत्य प्रयत्नवान् साध्यते । न पुनरसौ व्यभिचारविषयो भवितुमहिति ।

यदाह, न च साध्येनैव व्यभिचार इति, तदयुक्तम् । न हि व्यभिचारिवषय एव पक्षो भिवतुमर्हीत,

सन्दिग्ये हेतुबचनाद् व्यस्तो हेतुरनाश्रय: । [प्र. वा. ४. ९१]

इति न्यायात् । ततश्च क्ष्माधरादिरेव सन्दिग्धकर्तृकः पक्षीकर्तुमुचितः । क्ष्माष्ट्रादिः त्वचेतनकर्तृक इति चतुर्थो राशिरेषितव्यः । व्याप्तिसमीहया प्रत्यक्षयोग्याभिमतस्य वृक्षादिजन्मन्यनुपलब्वेरिति कथं पक्षीकरणस् ? मा भूदशेषसाधारणानैकान्तिको-च्छेदः ।

कार्यत्वस्य विपक्षवृत्तिहत्तये संभाव्यतेऽतीन्द्रयः कर्ता चेद् व्यतिरेकसिद्धिविधुरा व्याप्तिः कथं सिध्यति । बाधा त्वाहितहेतुमात्रनियतिर्भेदेन न व्याप्तये नाप्यधों व्यभिचारगोचरचरः पक्षीक्रियायां क्षमः ॥

इति संग्रहस्रोकः ॥

ननु तथापि कथमव्याप्तिराकाशस्य व्यतिरेकग्रहणाधिकरणस्य संभवात् ? यदाह, वृद्धिमत्कारणसद्भावे भावो घटादावृत्यस्यादेः, अभावे चाभावो गगनादिषु, स च तथाप्रसिद्धाविनाभावो यत्रैव क्षित्यादावृपलभ्यते, तत्रैव तद्विनिर्माणसमर्थकर्तृ- वृद्धि तद्विदो जनयतीति । उत्पत्त्यादेरिति कार्यत्वादिरित्यर्थः । अत्राभिधीयते । न साधम्येण वैधम्येण वा दृष्टान्तमात्रमस्तोति साध्यसिद्धः, यदृच्छोपनताविप तथा संभवात् । तस्मान्निदर्शनं नाम गृहीतिवस्मृतप्रतिबन्धसाधकप्रमाणस्मरणद्वारेणैव हेतावुपयोगि, न स्वसन्निधिमात्रेण ।

स च प्रतिबन्धो द्वारान्तरेण वा गृहीतो विहायसा स्मर्येत, स्वाधिकरणप्रमाण-प्रसिद्धो वा ? तत्र तावत् प्रथमकल्पनमपास्तं, प्रागेव दृश्यशरीरोपाधिना धीमात्रेण वा कार्यत्वादेर्घटाविप प्रतिबन्धग्रहणोपायापायात् । चरमं चासंभवि । तथा हि, यदि नाम व्योग्नि द्वयनिवृत्तिरुपलव्धा, तथाप्येकाभावप्रयुक्तत्वित्थयायोगादन्याभावे विश्वरूपस्य च तत्रावृत्तेः कस्य केन संबन्धबोधः स्यात् ? करभगवंभादेरि [41b] कार्यकारणभावग्रहणप्रसङ्गाञ्च । अन्यत्रान्वयदशंनसहायस्य तथा प्रतीतिरिति चेत् ? नतु सहदर्शनमेवान्वयार्थः, तच्च कदाचित् करभादेरप्यस्तीति साध्वी व्यवस्था ।

न सहदर्शनमन्वयस्यार्थः, कि त्वेकसंभवप्रयुक्तोज्यभावः। स च बुद्धि-मत्कार्यत्वयोरस्ति नास्यत्रेति चेत्—न, तद्भावप्रयुक्तत्वं नामापरभावस्य न तद्व्यापारात् प्रागभाविनः सत्तालाभादन्यः प्रागभावश्च नानुपलिब्धव्यापारमन्तरेणेति प्रत्यक्षानुपलिक्षम्याभान्वयव्यतिरेकयोनिश्चये संशयो नाम कीदृक् हेतुफलस्थिताविति तत्प्रतीति-प्रतिवन्धस्मरणमेव विहायसा विधीयत इति प्रथमपक्ष एवायम् ।

कि च किसिदमीश्वरेऽनुजोविवृत्ताविवृत्ताविष्करणमात्रमत्रभवतः, उत [प्रति]वन्दीकृते ? धूमानुमानेऽपि सैव गतिः, एकत्रोभयसंभवमुपलक्ष्यान्तरीक्षे एकव्यापारिनवृत्तौ
अन्यनिवृत्तेरपलक्षणाद् व्याप्तिग्रह इति । यद्येष एव न्यायः, तदा तदिच्छतामनिबन्धनः
प्रकृतप्रद्वेषः, केवलमेवं विलगता दहनानुमानमपि हारितं, दूरतरा तु प्रकृतिसिद्धः,
उक्तक्रमेण गर्दभैनापि तस्य प्रसङ्गे बह्नाविप हस्तकत्यागात् । यदा तु गत्यन्तरमि तत्र
प्रकृतासंभवि संभवि, तदा कुतो वन्दीकरणं शरणम् ?

एवं तिह् प्रत्यक्षानुपलम्भव्यापारः तदितप्रसङ्गभयादेवाश्रीयते, न तु स एवं समय इति चेत् ? एवं सित भवतैव किमयमितप्रसङ्गे भरो दत्तो नेित कोशपानं कर्तव्यम्, यो हि प्रत्यक्षानुपलव्यी विहाय विहायिस विह्वव्यापारिनवृत्त्या धूमिनवृत्तिस् आदाय व्याप्तिमिभभते, तं प्रति यथा वस्तुमात्रस्यापि तत्र व्यापारोपरमात्तेनािप व्याप्तिसिद्धिः स्यादित्यितप्रसङ्गः, तथा योऽपि प्रत्यक्षानुपलव्यीरुद्ध्य तद्योग्यपुरुष्-विशेषव्यापारिवरहेण व्योमिन घटादिकार्यत्विनवृत्ति दर्शयत्वा तेन व्याप्तिमस्य मन्यते, तं प्रति पुरुषमात्रस्यापि तत्र निवृत्त्या तेनािप व्याप्तिः, तथा कार्यान्तरत्वस्यापि निवृत्या तस्यापि स्यादिति व्यक्तमितप्रसङ्गमात्रमेतत्, न न्याय इति पर्यामः।

भूमे गर्बभाविव्यभिचारदर्शनाञ्च वस्तुमात्रेण व्याप्तिरिति युक्तम्, पुरुषमात्रस्य तु व्यभिचारानुपलब्धेनंदमितप्रसङ्गमात्रोद्भावनं भविष्यति । नैवं, समानन्यायानाम् एकत्र वाधकदर्शनमन्यत्रापि शङ्कामृत्यादयित । यदि हि विहायित अभयितवृत्तिदर्शनं प्रतिवन्धसाधकं भवेत्, वस्तुधूमयोरिप न वाध्येत, तत्र तु वाध्यमानमन्यत्रापि कथम् एकान्तावसायसाधनं स्यातु ? न च पक्षीकृते नैव व्यभिचार इत्यपि, न पक्षीकरणं मन्त्रप्रभावः, कि तु व्याप्तिग्राहकदाङ्यंम् । तञ्च यदि नभित्त उभयाभावमात्रम्, तदा तत्र वाधकाधिगतेरस्तं दाङ्यंमिति सत्यपि [42a] पक्षीकरणव्यभिचाराशङ्का न निवतंत इति ।

व्योमास्ति व्यतिरेकभूमिरिति चेद् धूमस्य धूमध्वजाद्
उत्पत्ताविपि किं स एव समयो नातिप्रसङ्गोदयात्।

यद्येवं भवतैव कि विनिहितो नातिप्रसङ्गेतर-स्तिस्मन् बाधविलोकनं पुनरिहाप्यारेकमाकर्षति ॥

इति संग्रहः ॥

तस्मात् नाकाशे द्वयनिवृत्त्या व्याप्तिसिद्धिः, सिद्धव्याप्तिकयोस्त्वभावदर्शनं गृहोतव्याप्तिस्मरणकारणं स्यात् । न च व्याप्तिग्राहकं किञ्चिद्रपपद्यत इत्युक्तम् । तस्मात् अन्वयमात्रभावेऽपि व्यतिरेकाभावादनेकान्त एवेति स्थितम् । वस्तुतस्तु व्यतिरेकवदन्व-योऽप्यस्य दुर्लभ एव। यस्य हि प्रत्यक्षागोचरतया अभावप्रयक्तः कार्याभाव इति प्रत्येतुमशक्यं तस्यान्वयो दुरोत्सारित एव, प्रत्यक्षग्राह्यत्वात् तस्य । प्रत्यक्षं हि परिदृश्यमाने वस्तुनि देशकालविप्रकृष्टमपि स्वप्रवृत्तियोग्यमेवान्तर्भाव्य व्याप्तिमवकल्पयेत्, त स्वभाव-विप्रकृष्टमपीति उक्तप्रायम् । तत्रश्चान्वयमात्रं गजनिमीलितेनावधीर्यं व्यतिरेकाभावेनैव दुषणमुक्तम् । वस्तुतस्तु नान्वयो न व्यतिरेक इति प्रयत्नवन्मात्रे साध्ये कार्यत्वमसाधा-रणमेवेति वा दर्शयितुमाह,

#### संशयोऽथवा

इति । प्रत्यक्षादियोग्यापेक्षया साधारणानैकान्तिकम्, चैतन्यमात्रापेक्षया असाधारणम् इत्यर्थः । नन् रारीरोपाधिवद्धिकृतं कार्यं सिध्यत् बद्धिमात्रकृतं सिध्यत्येव, शिरापाकृतिमव वक्षकृतम्, विशेषे सामान्यानपह्नवादिति कथम्च्यतेऽन्वयाभावः ? एवं सित व्यतिरेकोऽपि तदपेक्षया स्यादिति चेत् ? का नो हानिः, बुद्धिमति कार्यहेतोरन्वयव्यतिरेकवत्त्वाभ्युपग-मादिति ? उक्तमत्र, एवमन्वयव्यतिरेककल्पने जाठरचित्रकादिगतेनापि रूपेण धुमादन्मि-तमरिन संशयानी नाभिमतैकायचित्तः प्रवर्त्तेतित्यादि ।

अपि च न तत्र संभवीत्येव प्रत्यक्षेण यत्किश्चिद्वस्तुनो रूपं कार्यस्य व्यापकम् अवधार्यते, अपि त्वध्यवसायापेक्षया । अध्यवसायश्च पुरुषेण कृत एव इति बृद्धिमता वेति विशिष्टविषय एव प्रवर्तते, ताद्व्येव पुरुषादिशब्दस्य रूढे:। न तु करादिव्या-चैतन्यमात्रेणेति, चैतन्यमात्रं सद्य्यदासीनमन्वयग्रहणकालेऽध्यव-सायस्य विशेषोन्मुखेनैव प्रवृत्तेः, सामान्यशब्दत्वेऽपि वा प्रकृतविशेषमाक्षिप्यैवाग्नि-व्याप्तिवत् । स चाध्यवसायः प्रत्यक्षव्यापारानुसारी तद्योग्यमेव रूपं बहिः कूर्यात्, न तु तदयोग्यमपि, जाठरादिवत्, तार्णादिवच्च । एवं पुरुषेणापि व्याप्तौ कस्यचित्

शरीरोपाधिविधुरस्य बुद्धिमात्रस्य तदयोग्यस्य प्रतिक्षेपः स्यादेव । अप्रतिक्षेपस्तु खर्वादि-भेदस्येय । अयमेव न्यायः सर्वत्र प्रत्यक्षेणान्वयग्रहणे ।

[42b] अथाङ्गारसङ्गादगुरुखण्डजिनतं धूममुपल्व्धवतः प्रत्यक्षयोग्यतया इन्धनाद्यन्तरेणापि तदन्वयप्रसङ्ग इति चेत् ? तिकिमिदानीं प्रमाणविषयप्रतिनियमम् अनादृत्य यत्र किचत् प्रवृत्तमध्यक्षं येन कैनचिद्दन्वयं प्रत्येत्विति विवक्षितम् ? एवं सिति हेतुमदाभासव्यवस्थाविलोपात्, सर्वस्य सर्वसिद्धिरिति प्रतिनियतसाधनान्वेषो विपलः।

अथ प्रत्यक्षेण स्वयोग्यमुल्लंघ्यापि व्याप्तिगृंहीतेत्युच्यते ? तदसिद्धम् । यदापि प्रत्यक्षं स्वप्रवृत्तियोग्येऽपि वस्तुन्यवान्तरभेदापेक्षया सामान्यमुदासयदन्वयं प्रतिपद्यते, तदा केव कथा स्वप्रवृत्त्ययोग्यस्यात्यन्तं विज्ञातीयस्य ? न चास्माकं पक्षः प्रत्यक्षयोग्येण सर्वेण व्याप्तिरिति, कि तु प्रत्यक्षयोग्येणेव तत्कृता व्याप्तिरिति । अन्यथा गर्वभादिभिरिप धूमकुम्भादेरेवान्वयप्रसङ्गः । किमतः परम् ? कथं पुनरत्रावान्तरभेदापेक्ष एव व्याप्तिग्रहो न दर्शनयोग्यतामात्रापेक्षः ? विकल्पस्तु वासवाप्रबोधमात्रार्थंमपेक्षितप्रत्यक्षादिसन्निधिर-नियतोदयाकारतया न प्रतिनियतं विशेषमावैद्ययितुमहंतीति ।

सत्यम्, अतएव व्यतिरेकसाधन्या अनुपलब्धेरवतारः। तत्र यथा विह्न-पुरुषाभ्यां धूमकुम्भयोरन्वयाध्यवसाये सहायतामनुपल्विधः प्रतिपद्यते, पूर्वेस्थितिरत्यत उत्पत्तिरत्यत आगमनिमिति त्रिधा भिन्नसंभवव्यतिरेकं साधयन्तीतरथानुपयोगात्, तथा यदि गर्दभान्वये वेदनमात्रान्वये वा प्रतिपद्येत, स्यादेव ताभ्यामि व्याप्तिः, नान्यथा, यतो न प्रत्यक्षमात्रं व्याप्ति प्रतिपद्यते, नाप्यनुपल्म्भमात्रं, किं तु प्रत्यक्षानुपन्लम्भावन्योन्यसहायाविति निर्णीतं शास्त्रे बहुशः। अस्माभिरपि त्रिकप्रज्ञकिन्त्वायां किञ्चिदिति।

न च गर्दभाद्यन्वये तस्याः साहायकमस्ति । एतेन घूमविशेषापेक्षयानुपरुम्भ-व्यापाराभावो व्याख्यात इति नैवंबादिनि कश्चित् पर्यनुयोगः । यस्तु प्रत्यक्षगोचरेऽपि तत्कृतां व्याप्तिमुपवणंयति तस्य तद्विषय एवं व्याप्तिमृह्विरहं इति दुःस्था व्यवस्था । ततश्च तस्यैवासौ पर्यनुयोगः । तस्याप्यनुपरुव्धिव्यापाराभावान्नेति चेत्—न, [यतः] प्रत्यक्षयोग्येऽपि तत्कृतव्याप्तिवादिनोऽनुपरुम्भव्यापारविरहेऽपि तत्कृतव्याप्तिमिच्छतः कः प्रतिरोद्धा ? यदि ह्यस्य व्रीडा स्यादप्रत्यक्षयोग्य एव तद्वधापारं कथं वर्णयेत् ? अथोपादानादिविदा प्रयत्नवता कारणदर्शनादेव गर्दभस्य निरासः, किमत्रानुपलब्ध्या ?

एवं तर्हि दृश्यमानेनैव व्याप्तिमुपवणंयन् [ न च] दशंनपथातिकान्तेन, न च शरीरोपाधि व्यवध्य चैतन्यमात्रमुपलव्धं किन्त् । यदि च दशंनवलादेव व्यवस्था चैतन्यमात्राधिष्ठितं शरीरं कुम्भादि जनयत् दृष्टमेवेति न गर्वभेनान्वयविरोधः, तत् कथमनुपलिव्ध [43a]प्रतिक्षेपः? व्यापकगताः सामान्यधर्मा एव व्याप्तौ साधकाः इतरेषां व्यभिचारदर्शनेनान्यत्र शंकावका[श1]देव न गर्दभेनान्वय इति चेत्? ननु व्यभिचारदर्शनमिति तदभावेऽपि भावदर्शनमित्यनुपलव्धिव्यापाराभावेऽसाधनत्वम् उपनीयमानमनुपलव्धेरेव साधनाङ्गनिक्षये व्यापारं परिदीपयति ।

यदि च विशेषे व्यापारशंकाकुळः सामान्यमनुसरित भवान्, उपादानाद्य-भिज्ञमपि विशेषमपहाय चैतन्यमात्रेण गदंभसाधारणेन सिद्धसाधनयोग्येन ततोऽपि वा सामान्येन कारणमात्रेण व्याप्तिमभिधत्ताम्। एवं हि सित सर्वथा दूरीकृतः शंकावकाशः स्यादिति। एतावत्तु सामान्यमवमन्य उपादानाद्यभिज्ञविशेषे स्थितिनं तु तद्यवज्ञाय यथादृष्ट इति किमत्र सामर्थ्यमन्यत्र जाङ्यात्? प्रत्यक्षानुपलम्भवादि-नस्तु यावित यादृशि सामान्ये प्रत्यक्षानुपलम्भव्यापारो न तत्र शंका, शंकावकाशिन च न व्यापार इति नासौ कचन स्वयमिच्छया व्याप्तिमुपनयत्यपनयित [वा] प्रमाणेनैव समर्पणादिति न दोषः।

नतु सोऽपि हेतुमात्रकृतं वा कार्यग्रामं ब्रुवन् प्रत्यक्षयोग्येऽपि प्रत्यक्षव्यापारोपलम्भं किं न पश्यित ? पश्यत्येव विपर्ययवाधकादागमाञ्च तस्य तदाभ्युपगमात्।
प्रत्यक्षानुपलम्भं तु शरीरिवशेषाधिक एव चेतिस स प्रमाणयित। इच्छायामिष
करादिव्यापारोपरमे कार्याभावात् तद्द्वारेणैव कुलालादिव्यपदेशविषयस्य समुदायस्य
प्रत्यक्षत्वव्यवहारात्। न त्वियं गितः प्रयत्नसिवविन्तमात्रे। तदाप्यनुमानादन्वयः
[प्रत्येष्यते। न च प्रत्यक्षस्यैव कश्चिदनुरोधः। उपलम्भातुपलम्भाभ्यामन्वयव्यतिरेकनिश्चयः कर्तव्यः। स चोपलम्भः प्रत्यक्षरूपोऽनुमानरूपो वेति नात्र निर्वन्धः।

अत्र चिन्त्यते । किं तदेव शरीरोपाधिकं चित्तं प्रयत्नविच्चत्तमात्रशब्देनाभि-मतम्, उतान्यत् ? तत्त्वे किमनुमानेन, प्रत्यक्षसिद्धौ विवादाभावात् । तेन चान्वय-व्यतिरेकौ सिद्धौ कार्यमात्रेण च तद्व्यभिचारो व्यक्तः । अन्यत्वे लिङ्गाभावदोषः, ३७ भाषणादेः कार्यस्य शरीरिणैव चरितार्थात्वात् । न च तेनानुमितेनापि व्याप्तिः स्वी-कियते, व्यतिरेकानिश्चयात् पूर्ववत् । एवं तर्हि बर्हिपापि धूमस्य व्याप्तिनं देशकास्त्रा-वस्थानियतेन, किं तु विह्नमात्रेण । तच्च दृश्यमानादन्येनेवेति विकल्पे व्यभिचारादि-दोषः साधारण इति ताविवशेषविरहिणा सामान्येन व्याप्तिवंकव्या ।

तथेहापीति चेत् ? एवमपि जाठरादिगतेनापि रूपेण व्याप्तिप्रसङ्गो धूमस्य । तस्मान्न सामान्यिमत्येव व्याप्तावधिक्रियते, नापि विशेष इत्येव प्रतिक्षिप्यते, [43b] धूमानुमानस्यैवोच्छेदात्, अभिमते शिखनि प्रवृत्तिसन्देहात् । ततो यदि न स्वेच्छेव संग्रहपरिच्छेदसाधनी, तदा प्रमाणव्यापारमन्विष्य व्यवस्थाप्रक्रमे किश्चित् सामान्यं स्वीकारप्रवृत्तेनापि प्रत्यक्षेण प्रतिक्षिप्तमर्थादेषितव्यम्, यिद्यशेषातिक्रमेण नास्यावतारः । यथा ज्वलद्भासुराकार पातिक्रमे धूमव्याप्तिग्राहिणः । किश्चित्तु प्रत्यक्षस्वीकृतम् अप्यनुपलव्धिः प्रतिक्षिपति, पीठरादिवत् सामर्थ्यात् ।

सा हि दहनाभावे कार्याभिमताभावं साधयन्ती दहनभावप्रयुक्ततःद्भाविभा-वनादयोगव्यवच्छेदेन तत्कार्यतासाधनप्रवृत्ताप्यन्यस्य हेतुतां साधयत्येव, यदभावे स्वयं न वर्तते । अनुपलम्भपूर्वके तु प्रत्यक्षे प्राग्भावादिवाधनप्रवृत्तयानुपलब्ध्यानेकवस्तु-रूपसत्त्वाभावेऽभावसिद्धौ यदेकवस्तुस्वभावसिद्धधौ सिन्निधिरध्यक्षेण प्रतीयते प्रागपि तदभावप्रयुक्ताभावविभावनात् तद्धेतुभावसाधने यदप्रवृत्तियोग्यतया प्रतिक्षिप्तम् अध्यक्षेण तत्प्रतिक्षिप्तमेव ।

ततो न जाठरादेरन्वयः । नापि कालदेश[द्दशा]भेदभिभस्वभावप्रतिक्षेपः, सर्वस्य प्रत्यक्षेण स्वजन्मयोग्यत्या स्वीकारात् । नाप्यनुपरुब्ध्या, सा ह्यतादृक्स्वभावा-भावेऽभवन्ती तद्विजातीयहेतुतां प्रतिक्षिपतीति युक्तम्, न तु तस्यैव, अन्यया तदा-श्रयणवैयर्ध्यात् । ननु देशादिभिन्नस्वभावाभावेऽप्ययं धूमो दृष्टः, न देशादिभिन्नस्या-प्येकाकारप्रत्यवमर्शप्रत्ययेन परिदृश्यमानरूपेण सहैकीकरणात्, दर्शनायोग्यस्वभावाद् अन्यत्र । अत्यव विह्नमात्रशब्दाभिषेयं तदेव परिदृश्यमानयोग्याःद्भेदाकृष्टावप्यभेदाव-भासात् ।

ननु देशादिविप्रकृष्टमप्यदर्शनयोग्यमेव । सत्यं, केवलं कदाचित् कचित् । स्व-भावविप्रकृष्टं तु सदेत्यत्यन्तविजातीयतया स्वीकारपरिहारयोभेंदेन वृत्तिनं विरुध्यते । ततो यथानुमानवादिना सामान्यमनुसरणोयमव्याप्तिमसंभवं वा परिहर्तु, तथा दृश्यिवशेषापेक्षयातिरिक्तसामान्यमिष परिहर्तव्यमितव्याप्तिपरिहाराय । एवं सित यथा दर्शनायोग्यविह्नसामान्यपरिहारेण तद्योग्यावान्तरसामान्येन व्याप्तिरेकत्वव्यवस्था च युक्ता, न प्रयत्नवन्मात्रेण, प्रत्यक्षप्रतिक्षिप्तत्वादिति ।

तत्र व्यामोहात् प्रमाणान्तरेणान्वयिमञ्ज्यत् तत्त्वान्यत्वाभ्यां पर्यनुयुज्यते । दहने तु तत्पक्षेणैव समाधिरित्युक्तम् । तस्मात् प्रत्यक्षानुपलम्भाभ्यां व्याप्तिजिधृक्षायां [44a] तद्योग्यसामान्यापेक्षाया घटविटपादौ दृष्टान्त इष्टस्य सिद्धिरसिद्धिरुचेति साधारणानौकान्तिकत्वं कार्यस्य । चैतन्यमात्रेण तु तदयोग्येनान्वयव्यतिरेकयोरेकस्याप्यनिश्चयात् सन्दिग्धान्वयव्यतिरेकत्वं वक्तुं युक्तमुक्तम्,

#### संशयोऽधवेति ।

सिद्धचरिद्धचोरिति प्रकरणात् । ताभ्यां च भावाभावावुक्तौ । यथाह—उपलब्धिरेव सत्ता अनुपलब्धिरसत्तेति । ततः कार्यत्वादिसाधनवित धर्मिण दृष्टान्ते साध्यत्वेनेष्टस्य प्रयत्नवन्मात्रेण सत्त्वासत्त्वसन्देहात्, तद्धिष्ठानानिष्ठष्ठानाभ्यां च सर्वसंग्रहादेकतान्वय-व्यतिरेकानुपपत्तेर्युक्तमसाधारणानैकान्तिकत्वम् ।

ननु तथाप्यनेकान्तोऽप्यस्तु, अन्त्रयमात्रं किमिति प्रतिक्षिप्यते, कार्योत्यत्तौ बुद्धेरेव व्यापारदर्शनात् ? जाठरसाधारणेनापि रूपेण तर्िह धूमेऽन्वयप्रसङ्गः, दहन-व्यापारदर्शनात् । ततश्च तदपेक्षो व्यतिरेकोऽपि स्यादिति प्राचीनदोषः । प्रत्यक्षप्रतिक्षेपस्तु साधारणः ।

ननु जाठराद्यभावेऽपि धूमभावान्न प्राचीनदोषः, सत्यप्यन्वय इति चेत् ? कैलास-करणकौशलिकलेनापि कलसस्य करणं कि न कीर्त्यते ? अथ करणकौशलसामान्ये-नान्वयोऽत्र ? तत्रापि दाहकमात्रेणेति न व्यक्तधुपक्षेपेण किन्न्वत् । जात्यपेक्षया नु तदान्यदापीति कथं तदभावेऽपि धूमभावः ? अथ दाहकत्वमात्रं परिदृष्टिक्शेषाद् भिन्नां जातिमास्थाय व्यभिचार उच्यते, तदा तदपक्षयान्वयोऽपि कुतः, प्रत्यक्षेण विशिष्टाया एव जातेरिधगमात् ? अन्वये वा पुनर्व्यभिचारानुपपत्तेरिति ।

यत्पुनः सजातीयेन प्रत्यक्षतः प्रतिबन्धिनश्चयमाशंक्य, न हि सर्वत्र समान-जातिरनुमीयते, प्रत्यक्षश्च यस्मादसमानजातिः, अप्रत्यक्षश्च रूपादिव्यक्तिभिरनुमीयते चक्षुरादिग्रामः, तथा चन्द्रमसः पृथिव्याश्च परभागाधोभागावित्युक्तम्, तदिप पापीयः। तथाहि न तावद् व्याप्तिशून्यमनुमानम्, व्याप्तिश्च सामान्येन सामान्यस्य भवन्ती कथमसमानानुमानमनुसहेत ? तथा च सा द्विधेव प्रत्यक्षानुपलम्भतः विपर्यय-वाधकाद् वा । उभयथापि दृष्टान्तदृष्टसजातीयस्यैवानुमानम् । अन्यथान्यजातीयेन धर्मेण व्याप्तिमुपादायान्यजातीयमनुमिनोतीति महती प्रेक्षा ।

सामान्यतो दृष्टानुमानेऽपि हि यदेव गतिसामान्यमन्यस्थानप्राप्तिनिबन्धनमुपल्ड्धम्, तदेवाधिकरणान्तरे निश्चीयत इति कथं विजातीयधर्मानुमानम् ? अथाधारभेदापेक्षया सामर्थ्यसाध्यमवान्तरभेदमिक्षभेत्योच्यते, तदनुक्तसमम् । त हि किश्चत् अनुमानवादो तन्मात्रेण विशेषमिनच्छन् [44b] फिलनमनुमानं समर्थयिनुमोशः । यदि चैश्वरानुमानेऽपि तादृशो व्याप्तिः स्यात्, तन्मात्रविशेषसिद्धधा चेष्टसिद्धः स्यात्, कस्तत्र मत्सरमाचरेत् ? त च तन्मात्रविशेषपिक्षया न हि सर्वत्र समानजातिरनुमीयत इति वक्तुं युक्तम्, किवदसमानजात्यनुमानेऽपि तथोच्यते, तन्मात्रविशेषस्य सर्वत्रानुमानेऽस्ति । विशेषतो दृष्टस्य सामान्येऽपि तदेव निश्वोयत इति तदपेक्षया न सर्वत्र तदेवानुमीयत इति वक्तव्यम्, भेदाधिष्ठानत्वात् समानजातिचन्तायाः ।

तत् पुनरप्रकृतमेव । स तु न सर्वः प्रत्यक्षोऽनुमोयत इति । यदि प्रकृतमग्निवत् प्रतिवन्धग्रहे प्रमाणमधिकृत्योच्यते, तदा प्रत्यक्षस्यैव सर्वत्रानुमानस् अन्यत्रापदिष्टप्रमाण-प्रवृतः । अय विपयंग्वाधकापेक्षया, तदा न वक्तव्यं न कश्चिहिशेषोऽग्निसाधनात् ईश्चरानुमानस्येति । अनित्यसाधनादिति तु वकुमुचितस् । अथ कायंहेतुतामात्रेणैवस् उच्यते, तदा कार्यकारणभावः प्रत्यक्षानुपलम्भसाधन एवेति स एव दोषः । न च विपयंग्वाधकं किञ्चिदस्तीति चित्तमेव । देशाद्यनियमप्रसङ्गश्च हेतुमात्रापत्ति साधयन्त्रपि । तस्मात् प्रकृतप्रमेयानवगाहनात् प्रवत एतत् न सर्वः प्रत्यक्षोऽनुमीयत इति ।

अनुमानकालापेक्षया तु सर्वः परोक्ष एवानुमोयते, न च तत्र काचिद् विमतिः इत्यनुक्तसमम् । इन्द्रियं तु न साक्षाद् बुद्धेरनुमातुं शक्यस्, प्रतिबन्धाग्रहणात् । बुद्धिकार्यं तु केषुचित् सत्स्वभावाभाववत्तर्दातिरक्तकारणसापेक्षतामावहतीति तादृशीन्द्रियघोषणा । तत्राङ्क्षरादिषु दृष्टजातीयमेव सापेक्षत्वं [यथा] साध्यते, तथा परभागाधोभागाविष घटादिकार्येषु । अर्वागकसामग्रीप्रतिबद्धौ सामान्यतो दृष्टावेवानुमीयेते इति साध्यशून्य-मुदाहरणमपि इत्यलं बहुना । अथवा कारणसामान्येन कार्यसामान्यं व्याप्यते, कारण-विशेषेण तु कार्यविशेष एवेति न्यायः । अध्यवसायमात्रतो वा कारणसामान्येन कार्यविशेष इति प्रवादः । तत्रायं कारणविशेषण बुद्धिमता कार्यसामान्यं व्याप्तमितिब्रुवाणः प्रमाणावष्टम्भेन नाम प्रसिद्धिमुल्लङ्क्ष्येत् ।

तञ्च प्रमाणं व्याप्तिसाधकं द्विविधमेव प्रत्यक्षानुपलम्भं वा, विषयंयवाधकं वा, अनयोः प्रत्यक्षानुमानस्वभावत्वात्, अन्यतो निश्चयायोगात्। तत्र तावदुक्तक्रमेण कार्यसामान्यस्य,

> नो भेदेन विपक्षवाधकवशाद् व्याप्तिः समस्तस्य च प्रत्यक्षानुपलम्भतो न तदतज्जातीयभेदस्पृशः । प्रारभावादिनिषेधपूर्वकतया धूमादिवज्जन्मधी-रन्वेतीवृशमीवृशादिति यतः सामान्यभेदद्वयम् ॥

इदमुपलिब्धलक्षणप्राप्तमनुपलब्धमस्योपलम्भ उपलभ्यत इत्येवं [45a] हि प्रत्यक्षानुपलम्भयोव्याप्तिग्रहणक्रमः। तत्रेदमित्येकजातीयतया एकप्रत्यवमश्रंप्रतिभासि धूमादिकमनेककार्यजात्यन्तरब्धुदासेनानेककारणजात्यन्तरब्धुदासेन चास्येति वह्नव्यदेः इत्यर्थः। ततः कार्यकारणयोः प्रत्येकं तज्जातीयेतरयोरितरेतरतो भेदे परामर्शपूर्विका प्रवृत्तिः, अन्यथा सामर्थ्यवैयर्थ्याभ्यामनुपर्योगात्।

तथा ह्यकार्यराशिष्यवच्छेदेन वा, कार्यान्तरच्यवच्छेदेन वा इदमेतद् भावा-भावानुविधायीत्यवधार्येत ? आद्ये पक्षे एतानि वस्तुनि एतन्नियतानि इत्ययमर्थो नैतद्वस्त्विति, एकाकारविरहादेकाकारप्रत्यवमर्शानुपपत्तेः। ननु कार्यत्वादिना सामान्येन इदमिति कार्यं सन्निवेशो वेत्यादि वक्तुं शक्तेः, असिद्धमेतदिति चेत् ? उच्यते, इह भावाभावविधानबुद्धिद्धिधा संभवति, धीमविषया धर्मविषया च, कार्यस्य निवैत्यान्विकार्यभेदेन द्वैविध्यात्। तत्राद्या सर्वात्मनोत्पत्तिनिध्ययमुपादाय धर्मिणमेव विशिष्टा-कारकोडीकृतं कालदेशादिभेदिभन्नमपि स्वभावमन्ति[भाव्ये]कप्रत्यवमर्शाद् विषयी-करोतीति तद्विषयेत्युच्यते। स हि संभविनमप्यतदाकारभेदिवरोधिनं धर्ममुदासयित, धूमादिषु धवलतादिवत्।

यत्र पुनरवस्थितस्येव धर्मिणो धर्मान्तरमुदयमासादयित, तत्र धर्ममात्रस्येव हेतुभिरन्वयव्यतिरेकाविति धर्मविषयेत्युच्यते । सा पुनराकारमेवोदासयन्ती धर्ममात्रम् अधिष्ठानीकरोति रागादिवत् । न ह्याकारिकयादिवेजात्यमत्यन्तमनुभवन्तः पटकूटादयः साक्षारणरागयोगिनो गृहीतसामर्थ्यरागद्रव्यान्तरयोगमनुमाप्य तृष्यन्ति । प्रथमा त्वाकारशरणेव सर्वात्मनोत्पत्ते । यथैव हि विशिष्टाकारोपरक्तं वस्तु कुतिश्चद्वपज्यते तथैव तद्वलोत्पन्नेनिद्वज्ञानेनानुभूयानन्तरं विकल्पद्वारेण व्यवहारगोचरीक्रियत इति

कथमाकारपरिहारः ? अतएव धूमकुम्भादिव्यक्तिरेकत्रानुपलभ्यप्रभवा उपलभमानस्य अन्यत्र तदैव यद्युक्तिभेदेन व्याप्तिसिद्धिस्तर्त्रत्व तत्कारणावसायो जायते, नान्यत्र व्यभिचारदर्शनादर्शनमपेक्ष्यापि । अनन्तरं त्वाकारमुदासयेत् केवलं व्यवस्थिते धर्मिणि धर्ममात्रोदयदर्शिनः ।

न च व्यवस्थिते कुम्भादो कार्यत्वादिधममात्रोत्पत्तिरीक्ष्यते, क्षितिधरादौ वाभ्युपेयते, येनाकारमनादृत्य रागवत्तन्मात्रमेव हेतुमनुमापयेत् । सन्निवेशस्तर्हि स्थित एव तदात्मि कुम्भकारादिति चेत् —न, द्वागिष संस्थानिवनाकृताया मृदोऽनुपळ्थेः । अय तादृशस्याभाव एव पूर्व यः कुम्भन्नक्तिगोचर इति चेत् ? तदेव संस्थानं तर्हि पुरुषादिति न तावन्मात्रव्याप्तिः,

तथापि यदि संस्थानसामान्ये पुरुषिकया। हरिद्राद्रव्ययोगोऽपि [45b] वर्णमात्रविधायकः॥

नतु तथापि न पूर्वेतिद्धदर्शनमित्येव व्यक्त्यन्तरे गृह्यमाणाया व्याप्तेव्याघातः, तद्वलात्त्वनुमानमेव तत्रेत्यनन्तरमेव समर्थितम् । न च तावता वर्णमात्रं कुसुम्भसंभव-साधनसाधु, व्यभिचारालम्बनं तु दुवंलिमिति किमत्र प्राप्तम् ?

गुणेऽपि द्रव्यवत् तस्मात् सजातीयपरिग्रहः। तत्पूर्वसिद्धेऽप्यतुमा न वर्णात् कुङ्कमस्य च॥

तित्रयतिवर्शेषापरिग्रहे हि रागादिष कुतः कुङ्कुमानुमा ? दवीयसी तु वर्ण-मात्रात् । वर्णवञ्च संस्थानस्यापि विज्ञित्रमेव वैजात्यमनुभवविषयः । तदनयोरेकत्र जातिनियमेन व्याप्तिव्यवस्थानमित्यमेन वा व्यक्तौ व्यभिचारो नैकनियतः । तस्माद् वर्णवदनेकजातिनि संस्थानेऽपि तत्त्वं सामान्यमनुवर्तमानमि व्याप्तिग्रहाद् बहिर्मृतम् एव । एवमर्थकियापि पूर्वमसित वस्तुनि पुरुषादिति वक्तुमशक्यम् । सर्वसामध्यं-विरहिणः प्रागभावश्रसङ्गेनापूर्वोत्पत्तिप्राप्तेरिति विशिष्टे वार्थक्रियापि पुरुषान्वयव्यति-रेकानुविधायिनोति सिद्धम् ।

तस्मादेविवधा धर्मविषयापि व्याप्तिबृद्धिनं सामान्यमनुधावित । यदा तु कार्यहेत्विधकारेण धर्मिविषयैव, तदा यथापरिदृष्टाकारार्थिक्रियासामान्यं समाश्रित्य यथा कारणे प्रतिनियतस्वरूपसामान्येन व्यापकत्वावसायिनी, तथा कार्येऽपि प्रति-नियताकारसामान्यपुरस्कारेणैव व्याप्यत्वावसायिनी समक्षबृद्धिरिति न सन्देहः। अन्यथा कार्यवत् कारणेऽपि बुद्धिमदादिविशेषव्युदासेन प्रवृत्तिमती मितः किमभिमतम् उपनयेत् ? तस्मात् कारणवत् कार्येऽपि तथाभूताकारिवशेषमेवमयमवसातुमहिति ।

तत्रेदानीं तदाकारबिहर्भूतेषु भूतलादिषु सदिप कार्यंत्वमिभधीयमानमनुपयुक्तमेव, धर्मविषयहेतुफलग्राहिप्रत्यक्षव्यापारापेक्षया धर्ममात्रसाम्यस्याकिञ्चिकरत्वात् । न हि तदेवाकारार्थिक्रयादिरूपं तत्साम्योन्मीलनहेतुर्वा । तदनेन साम्यं न किञ्चिद्यं पुष्णाति अगौणकार्यशब्दग्रवृत्तरन्यत्र । स हि सङ्कल्पिनविशिन्युद्यार्थमपेक्षितपरच्यापारमात्रे अर्थे अकारादिकमुदास्य कृतसमय इति न तस्य व्याघातः । उपपत्त्यन्तरेण व्यापकत्या यः प्रतीतो धर्मः तत्रैव नाशवत्प्रत्यक्षव्यापार एव तु स्वोदयसमय-परिस्फुरदाकारादिसादृश्यमपेक्षते, देशादिकृतभेदे तु वैसदृश्यावसाय इति न विरोधः ।

तस्मादेककार[ण]विरहात् प्रत्येकं प्रत्यकानुष्रज्ञभ्भापेक्षायामेतानि वस्तूनि एतत्कारणानुगामोनीत्यनेनेवाकारेण व्याप्तिनिश्चयः कार्यः । केवलमद्यापि न व्यक्तिकारस्येनेपयोग इति सर्वकार्यप्रकारेष्वेकैकविषयोऽविष्ठिते । स [46a] चाशक्यः क्रमयौगपद्याभ्यामयोगात् । तथा हि न तावत् सक्तदेव तेषामन्वयः, सर्वप्रकारोपनिषाते दर्शनस्य द्रष्टुरेवान्तर्धानप्राप्तेः । व्यतिरेको वा शक्यनिश्चयः; अशक्यपिश्हारत्वात् केषाश्चिदाधरारोलोकशरीरादीनाम् ।

नाप्येकेन नरायुषा क्षममिदं सर्वेप्रकारेक्षणं कार्यस्यान्तवियोगतः कतिपयापेक्षासु कात्स्न्यं कृतः ?

न खलु भूयसोऽपि भागस्याभिविधिबोधे निर्वृत्तिः, न हि तदिप यद्यत् कार्यं तत्त्तदेवम् इति शक्यमभिधातुम्, एतावदिति तु स्यात् ।

यत्पुनरेकत्र प्रवृत्तो विचारः सर्वभावांस्तथाभावे व्यवस्थापयतीत्युच्यते, तत्साधारणाकारप्रवृत्तिमधिकुत्याकृत्यादिव्युदासेन प्रमाणान्तरावलम्बनात् । प्रत्यक्ष-व्यापार एव ह्येकजातिग्रहिनयम उक्तः । नतु तत्राप्यवान्तरानेकभेदसंभवादयमेवम् इत्यभिधातुमशक्तेरनाश्वासः । अत्र वा भेदितरस्कारेण धूमादिजात्यन्तरमवलम्ब्य संव्यवहारे कार्यतामाश्रित्य जात्यन्तरेष्विप कीवृशो दोष इति चेत् ? न वयं स्वेच्छ्या कश्चिद्धद्भेदं तिरस्कुमंः, पुरस्कुमं वा कामिष जातिम् । अध्यक्षपूर्वकस्तु संकल्पो यथा अर्थानुपस्थापयति भेदेनाभेदेन वा, तथा हेतुफलभावव्यवहारमवतरामः । स तु

प्रकृतिविशेषमासाद्य यदि सूक्ष्मस्यूलभावेन भेदेष्वभिभृतिसामर्थ्यासामर्थ्याभ्यां भिनत्ति वृत्तिम्, किमत्र कैश्चिरकर्तव्यं तिह्वतंस्तु चिन्त्यः । तत्र,

षूमोऽवान्तरभेदवत्यपि यथा जात्यन्तरापोहितं सारूप्यं विषयीकरोति हृदयं कि कार्यमात्रे तथा।।

एकसंस्थानाद्यनुगमाननुगमयोः, प्रत्यात्मवेद्यत्वात् नापरमत्र प्राध्यंते निर्णयनिवत्धनम्, अत्यथा च व्यपदेशार्थंकियाविनियोगादिसंकरप्रसङ्कः। तस्मान्न कचित्
कारणे सर्वकार्यंत्रकारणां ऋमेण यौगपद्येन वा अध्यक्षानुपलम्भसंभवा व्याप्तिह्यपाद्यितुं शक्येति किमाभ्याम् ? अत एवं मुखेन सर्वकार्यव्याप्तिवादिनः स्वाभिप्रायनिवेदनमात्रमेतद्, वर्त्मनि स्याणूपदेशबोषणवत्। तथा च सति इच्छामात्रं साधमम्
अस्त्वित स्कुट्यनयोरपार्यंकत्वम्। तस्मादाभ्यामत इदमिति मितः कार्यान्तरव्यवच्छेदेनैव भवन्तो न कार्यमात्रगोवरोकरगसंवादमासादयित। ततो निश्चयमुपादानादिविदोञ्यनुदसाह—

### संगयोऽयवेति ॥

परेष्टिसिद्धिनं परस्य बाधने प्रसाधने वेदन[य]त्नसात्रयोः । अनन्वयोऽभीष्टिविशेषसाधने विपक्षसन्देहसहं तु साधनम् ॥ साध्ये च वृश्ये व्यभिचार एव दृश्यं न चेन्न व्यतिरेकसिद्धिः । न चान्वयोऽपि व्यतिरेकनद् वा व्याप्तिर्विशेषेण न चेतरस्य ॥

।। द्वितीयः खण्डः ।।

१. केचिदिति मातृकायाम् ।

एवं सित सत्यिप व्याप्तिरशक्यिनश्चया संभाव्यत इति किमत्र साम्प्रतिमिति [46b] चेत् ? पश्य,

कार्यं तावदनेकजाति, जनकश्चेको जडो वीक्षते नानाभेदवतो न चैकनियमज्ञानेऽन्यभेदेऽपि तत्। यद्यज्जातिकभेकहेतुविदितं तत्तत्तदङ्गं ततो नैवं चेदितसङ्जनं न च मतः साध्योपभेऽयन्नयः॥

न हि नानाप्रकारकार्यजननं नाम प्रयत्नवत्येव नियतम्, वह्न्यादेरि विविध-सामग्रीमध्यमध्यासीनस्य धूमभस्माङ्गाराङ्गतापपाकपार[दो]त्सारणवीक्षणक्षतिप्रभृति-विचित्रकार्यक्रियादर्शनात् । यदि परं प्रयत्नवतोऽधिष्ठानेनेत्यत्र विवादः, न चैकस्य तत्र नियमे ज्ञाते कार्यान्तरेऽपि नियमज्ञानमुपपद्यते, यथोक्तं प्राक् । ततो यावन्तः प्रकारा एकहेतवो निश्चिताः, तावन्तस्तस्य हेतोध्चेतनस्येतरस्य वा साधनं युज्यन्ते । अन्यथा स्तिमितेन्धनसखेन शिखिना गृहीतधूमव्याप्तिरपित्वतत्कार्यभावैभस्माविभिरपि दहनमनुमिनुयात् । न चैवं, तस्मात्तज्ञातिभेदो व्यक्तो व्याप्तिग्रह्श्च पृथक् पृथगपेक्ष्य-माणो यत्र कवित्तद्ग्रहणेन येन केनचिदनुमानमुन्पूल्यति ।

कः पुनरेवमाह, यत्र किवद्गृहीतव्याप्तिर्येन केनिवदनुिममीतामिति, एकधर्मानुवृत्तिविरहे हेतोरेवाभावात् ? न हि तदा भस्मसाधनमव्याप्तेः । नापि धूमोऽसिद्धेः ।
कुटकूटादौ कार्यत्वमेवान्यधर्माननुवृत्तावप्यनुमाने वर्तमानं हेतुः स्वादिति चेत्—न,
कार्यत्वस्यापि प्रागव्याप्तेविस्तरेण साधनात् । तत्र यथा कुलगिरिः कुलालव्यापारकाले
स्वभाववैकल्यादिकलितिनयमः, तथा सदिप कार्यत्वं प्रामाण्यप्रवृत्त्या धूमजन्मनीव
रासभ इति प्रमाणेन व्याप्तिग्रहिवरहे न किश्चद्विशेषः । तद्यं घटादौ कार्यविशेषे
गृहीतव्याप्तिः सर्वतो न कार्यतामात्रेण वा व्यापकमनुमातु । न तु व्याप्तिग्रहणसाधनव्यवस्थयोभिन्नाधिकरणतामितकामतीति कथमितप्रसङ्गोपालमभपरिहारः ?

तस्मान्नैकधर्मानुवृत्तिमात्रेणोपयोगः । केन वा धूमसंभविनः कायंत्ववस्तुत्वादयो भस्मिन भस्मसादेव कृताः ? सन्तोऽपि व्यभिचारिण इति चेत् ? ननु सव्यभिचारो व्याप्तिवियोगादेव, व्याप्तौ तद्गन्धस्याभावात् । स च व्याप्त्यभावः कार्यत्वेनापि अ[ब]र्जित इति तत्रापि व्यभिचारो दुनिवारः । आहत्यादर्शनं तु विप्रकर्षादिष स्थात् । न तावता तदभाव एव, तन्मूलभूताया अव्याप्तेस्तादवस्थ्यात् । यदि तु व्याप्तावेव सव्यभिचारः, तदा नितरामव्याप्तावित्यलं मिथ्याभिनिवेशेन । तद् यद्यपि साधारणधर्मा तन्मात्रं व्याप्तिमनादृत्य साधनमिष्यते, किं न भिन्न एवं भूधरादिसाधारणं धर्मम् अनादृत्येत्यतिप्रसङ्गस्तदवस्यः ?

नाप्ययं नयः साध्यसमानीकृते कलसादावप्यस्ति, तत्रापि यथायथा प्रतिसर-शराबोदञ्जनादिषु कुम्भकारकृतिमुपलभामहे, [47a] तथातथैवमपीदमप्यनेन सुज्यत इति प्रतियन्तः परिचितिकयेभ्य एव प्रकारेभ्यस्तद्वद्यापारमवधारयामः, अन्यथा तद्दोषानितवृत्तिः। तस्माद् यदि परमार्थतः प्रयत्नवन्नान्तरीयक एवायं सकलप्रकारः कार्यग्रामः, तथापि स्वयमिकञ्चितकर इति प्रमाणवृत्त्यपेक्षया,

> सिद्धं यादृगिधष्ठातृभावाभावानुवृत्तिमत् । सन्निवेशादि तद्युक्तं तस्माद् यदनुमीयते ॥

[प्र. वा. १. १३]

इति ॥ यद्दृष्टेरिकियादिशनोऽपि कृतवुद्धिभविति, शून्यनगरपिरदृष्टदेवक्लादिवत् सिन्न-वेशादि,

> ताद्गेव यदीक्ष्येत तन्नगादिषु धर्मिषु । युक्तं तत्साधनादस्माद्यथाभीष्टस्य साधनम् ॥

तचासिद्धमित्याकृतम्।

नेतु भवत्येवास्माकं सर्वत्र पौरुषेयवृद्धिः, कृतवृद्धिः सा, साध्यवृद्धिरेवानुमानम् इति नियमः, कथि कर्माचत्त्र कस्यचित्तत्र नायमानात् । कि च कृतवृद्धिरिति कार्यमात्र-वृद्धिर्वी, पुरुषमात्रवृद्धिर्वी? यदि कृतमात्रवृद्धिः, सा वौद्धस्यापि सिद्धा सिन्धुभूधरा-दिषु । सावयवत्वाञ्च तदारम्भसंभवित्वमेव कृतत्वम् । अथ पौरुषेयवृद्धिः कृतवृद्धिः ? सा साध्यवृद्धिरेवानुमानमिति चोच्यते, ततस्तदभावाञ्चानुमानमिति कथमुच्यमानं नोपप्लवते ?

यदाह, न च व्यामोहात् कस्यचित् साध्यबुद्धधभावे हेतोरसिद्धतादोषः, सर्वातु-मानेषु तद्भावप्रसङ्गादिति । यदपीदमुच्यते, तादृक्कार्यत्वादि निषिद्धमचलादिष्विति, तत्रापि न कार्यंत्वादिना कैलासकलसादैः किञ्चिद्वशेषमुपलभामहे । आह च, नापि किथिद्विशेषः क्षित्यादिहेतुनां प्रासादादिहेतुभ्यो येनामी निरिभप्रायाः सन्तः प्रयत्नितरपेक्षाः प्रतिनियमवता च व्यापारेण तद्वन्तः स्युः, न ह्यनिधिष्ठतानां प्रयत्नवता करणधर्माणां कियासु स्वातन्त्र्यमुपलव्धिपूर्वम्, सर्वत्र वृद्धिमदिधिष्ठतेष्वेव प्रासादादि-प्रसवोपलव्धीरिति ॥

अत्रोच्यते, नेयं कृतवृद्धिः सिद्धान्ताभिनिवेशवासितवृद्धीनिधिकृत्य कीर्तिता, किं तु संव्यवहारप्रगल्भपुरुषमात्रापेक्षया। तस्य च पूर्वप्रतीतप्रतिबन्धस्मरणवतः कारणपरामर्शवेमुख्याभावे भवत्येव देवकुळादौ तावृशी बृद्धिनं तु मळयमकराळयादौ। तदनयोरस्या धियो भावाभावौ न जातिभेदमव्यवस्थाप्य स्थातुं प्रभवतः, धूमद्वय-दर्शनेऽपि तथाभावप्रसङ्कात्। इयं च कामं साध्यवृद्धिरेव, कः पुनरेनामेतद्वतोज्नुमान-निवन्धनमाह, तदभावाद् वा भूधरादौ तदभावम् ? किं तु जातिभेदमात्रोपळक्षणार्थमस्या भावाभावोपन्यासः समानजनापेक्षया कस्यचिद् दुविद्यश्वद्धेः प्रतिबोधसाधनाय। जातिभेदे हि तार्वात सिद्धे नैकत्र प्रवृत्तमध्यक्षानुपळम्भमन्यत्र प्रतिबन्धसाधनसमर्थमिति वक्तुं [समर्थः] स्यात्।

ततो नाप्रतिबद्धात् सिन्न[47b]वेशादेः साध्यसिद्धः, प्रतिबद्धश्चासिद्ध इति कथमनुमानमित्यन्ततोऽनुमाननिषेधायोपन्यासेऽपि नैकस्यैव तदभावात्तदभाव इत्युक्तं भवित । नतु तथाप्यन्यस्यानुमानोदयाभावादन्यस्यापि न भवितव्यमित्युक्तं भवित । तज्ञ तथाप्यन्यस्यानुमानोदयाभावादन्यस्यापि न भवितव्यमित्युक्तं भवित । तज्ञ कथं सङ्गितमालम्बेत ? उक्तं हि, न च व्यामोहादित्यादि । तदयुक्तम् । समानसाधनसामग्रीसंभवे साध्यस्यैकप्रतिनियमानुपपत्तेः । यद् येन विशिष्टसामग्रीकं तत् तेनाविशिष्टफलमेन, यथा साधारणधूमसाधनेन्धनदहनादिसमुदायं प्रदेशद्वयम् अन्योन्यम्, अविशिष्टानुमानसाधनप्रतिवन्धग्रहणादिसामग्रीकश्च भवता सह सांव्यवहारिकः पुरुष इति स्वभावहेतुः प्रसङ्गः । भवतोऽपि हि प्रत्यक्षानुपलम्भमेव प्रमाणं प्रतिवन्धसाधनं देवकुलसूत्रधाराज्ञधिकारेण प्रवृत्तम् । एतज्ञ परस्थापि साधारणम् । असाधारणं तु विपर्ययबाधकप्रमाणमेव दुरभ्यूहत्या भवेत् । तज्ञ भवतोऽपि नास्तीति प्राकः प्रकाशितम् ।

तद् यदि स्वमताभिनिवेशमात्रमनुभवतो नावृणोति चेतः, किं तु तदेव साधनम् इतरसाधारणम्, तदा तस्यापि शून्यनगरपरिवृष्टदेवकुलादिवन्मेशमन्दरादावपि पोरुषेयानुमानमनिवायंम्। न चैवम्। ततो यस्य यस्प्रतिबन्धग्राहकप्रमाणव्यापारे यथावत्स्मरणवतो यद्शंनान्न तदनुमानं न तस्य तत्र प्रतिबन्धः सिद्धो, यथाग्नौ धूम-प्रतिबन्धस्यानुस्मरतो गर्दभदर्शनादिग्नमननुमिन्वतः। न भवित च चेतनेन देवनुलादि-प्रतिबन्धस्मृतिमतो मलयिद्वमालयादौ पुरुषानुमानमिति कार्यानुपलिन्धः स्मरण-कारणानुसरणवेमुख्यादिप्रत्ययान्तरसंभवे प्राचीनप्रतिबन्धसाधकप्रमाणेन विषयी-करणवैकत्यं साधयित। तच्च न जातिभेदातिशयमन्तरेणावान्तरभेदवतोऽपि, धूमाद् गर्दभवत्।

व्याप्तग्रहणस्मरणयोरपराधे तु नेयमिष्टसिद्धिः। तदर्थं यथावद्ग्रहणम्। तत्र स्मरणापराधे देवकुलान्तरादिप नानुमिमीत, ग्रहणापराधोऽपि प्रत्यक्षापेक्षयाऽसंभवी, एकप्रत्यवमधंयोग्यताया एवाभावादित्युक्तः। अन्यथा जलधराद्यधिनोऽपि कुस्भकार-सूत्रधारादीनपेक्षरन् । अपेक्षत एव तत्रापि सूत्रधारादीनपेक्षर्यो यथा कुस्भकार-स्थानीयोःक्वो यथा कुस्भकार-स्थानीयः किचत् सूत्रधार इति चेत्—त, कार्यजातिवैसद्श्याभावे कारणसामथ्यंवैसद्श्यापेक्षानुपपत्तेः। अन्यथा कुस्भान्तरेऽपि न कुलालमात्रेण तोषमञ्जुवोत । तद्वद् वा कृषीवलः कुलालपौरुषापनेयानावृष्टिकष्टः स्यादिति सिद्ध एव तादृशो जातिभेदः, तस्मावेकाकार-प्रत्यवमर्शानुपपत्तेरध्यक्षसाध्या व्याप्तिविश्वधिवयत्या न दुर्ग्रहदोषमावहित, यतोऽनुमाना-भावेऽपि जातिभेदातिशयस्यासिद्धः सिद्धसाधनदोषः स्थात् ।

[48a] ततश्च यथावद् ग्रहणिसद्धेयंत्र नानुमानं तत्र व्याप्तेरेवाग्रहादित नाने-कान्तः। कथं पुनरनुमानहानमेव तादृशि लोकस्या[व]गन्तव्यमिति चेत्? उक्तादेव जलधराथिनोऽपि कुलालजङ्कामदंनप्रसङ्गात्, परचकाकान्तिकातरस्य वा कुलगिरि-जलधिव्यवधिमभिल्पतः, चेतनमात्रेण व्याप्ति प्रतोमो न कुम्भकाराद्यवस्थानियतेन तेन नायं प्रसङ्ग इति चेत्? तदवस्थानियतेनैव व्याप्तिग्रहे कीदृशो दोष इति किमन्न वक्तव्यम्? न च समयापक्षालकलाङ्कित्वधियं भवन्तं प्रति काचिम्निन्ता, अपि तु लोकं प्रति। सोऽपि व्यभिचारान्न तेन प्रतिपद्यते इति चेत्? एवं तर्हि कलसान्तरादिप नानुमानमयं कुर्यात्।

अन्यत्रैव व्यभिचारदर्शनादत्र को दोष इति चेत् ? तदेतज्ञातिवैसदृश्येऽसित न लभ्यते । तत्रश्च विशिष्टायामेव जातौ व्याप्तिग्राहि प्रत्यक्षं प्रवृत्तमतो नान्यत्र तद्वधा-पारानुमानमित्येवं कि नोच्यते, किमत्र व्यभिचारोपक्षेपेण ? अवश्यं च प्रत्यक्षस्य प्रतिनियतजातिव्यवसाय एषितव्योऽन्यथा व्यभिचारागोचरमिप प्रत्यक्षं न नियत-जातिकमिति कलसान्तरमप्यास्कन्देत् । तथा च सित स एव दोष: । व्याप्तिग्राहिणैव कलसान्तरस्याधिष्ठितत्वादिति चेत् ? नतु तदिधिष्ठित एव विषये व्यभिचारचारि चेतः प्रचरत् कथं तमेव परिहरेत् ?

जभयोनियतिवषयत्वे तु नायं दोषः । केवलिमदानीमध्यक्षेण विशिष्टविषय-स्वीकारान्न व्यभिनारोपन्यासः सफलः । व्याप्तिग्राहिणस्तु प्रमाणस्य विशिष्टविषय-प्रवृत्तिस्मरणाधानार्थमुपयुज्यते मूढं प्रति । न तु परितो विसारिणो व्याप्तिगृहीतिरस्य नियतिविषया कियते व्यभिनारेण । नाप्यनुमानखण्डनमात्रमुक्तन्यायादेव । तस्माद् विशिष्टविषयैव व्याप्तिः कुम्भकारादिना गृह्यते व्यभिनारदर्शनादर्शनापेक्ष्यप्रत्यक्षस्यैक-जात्यपेक्षयेव प्रवृत्तीरिति सिद्धम् ।

एवं चेतनमात्रेणापि व्याप्तिजिचृक्षायां व्यभिचारो दर्शनाभावात् यज्ञातिनि वस्तुनि प्रत्यक्षप्रवृत्तिस्तदेव तेन व्याप्तं सिध्यतीत्यपि सिद्धम् । तत् कथं सामान्येन व्याप्तिमभिदधानः समयानुवादमात्रेण नोपालम्भमहृति ? यदि तु पुष्पमात्रेण व्याप्तिमभिदधानः समयानुवादमात्रेण नोपालम्भमहृति ? यदि तु पुष्पमात्रेण व्याप्ति जिघृक्षोरध्यक्षप्रतिक्षेपेण प्रमाणान्तरं शरणम्, तदा नैष दोषः । तत्तु विचारितम् । यदि वेश्वरप्रसादादस्य वादिनो जगतिश्चित्राकारपरिहारेण सर्वत्रेकाकारं प्रत्यक्षमुदयमासादयित, तञ्चासाधारणमिति न व्यवहाराङ्गम् । सशरीराशरीरयोः प्रयत्नवतोर्ने कश्चिद्विशेषः कर्मधर्मापेक्षया प्रत्यक्षेण व्याप्तिग्रहणे, यतो जलधराधिना कुम्भकाराननुसरणेन तत्कृतानुमानिवरहानुमाने प्रकारान्तरेणापि संभावनायां जातिभेदकृतिबन्धनाप्रतिबन्धात् सिद्धसाधनं पुनरप्यासज्येत । ततो जातिभेदकृतस्तत्रानुमानाभावः संसिध्यन् [48b] प्रतिनियतजातिप्रतिवद्धमनुमानमुपपादयित ।

विशिष्टजातिप्रतिवद्धपौरुषेयानुमानासिद्धौ वा अनुभवसिद्धमिप जातिभेदं शाट्यादपह्नुवानः परलोकस्य जातिभेदनान्तरीयकेण तथा प्रवृत्त्यभावसिद्धेन कुलाला-दिकृतत्वानुमानाभावेन । अन्यथानुमानोदयं प्रसज्य जातिभेदमापाद्यते, यथा स्थाणु-काकाभ्यां भिन्नः संयोगो नाम यदि स्थाद् दृश्यो लोकोऽप्येनं तृतीयमोक्षेतेति उच्यते । तथा च यदि यादृशः सिन्नवेशो वृद्धिमत्पूर्वको दृष्टस्तादृगेव जलधरादाविप स्यात्, लोकस्यापि पुरुषकृतबृद्धिः स्यात्, घटान्तरवत् ।

न चैवं तज्जातिभेदक्वतोऽयं विभागोऽन्यितिमत्ताभावादित्युक्तं भवित । ततः कीटृशं पुनः सिन्नवेशाद्यविष्ठातृनान्तरीयकं सिद्धमित्यपेक्षायां यद्दर्शनादिक्तयादिश्वः अपीत्याद्युच्यते, पर्यायपरिकलितानेकप्रकारपरिगणनगौरवपरिहारार्थम्, तत्र पुरुषक्रत-वृद्धिरिति प्रयत्नवदनुमानं वा कुम्भकारादिव्यापारानुमानं वेत्युभयस्यापि सङ्गतेः

प्रागुक्तकमात् । केवलं प्रयत्नवन्मात्रनिषेधसाधनसामग्रीकृतया कुलालानुमानाभाव एव लिङ्गम्, तद्वित्सिद्धो वा व्याप्तिग्रहणाभावः । एतञ्च परेच्छामनुपाल्य पल्लवितम् ।

लोकस्तु यथादर्शनानुसारी यज्ञातिकं पुरुषपूर्वकं पश्यित, तत्तत्तादृशा ततुमतैव कृतमवव्घ्यते, न तु शरीरिवरितसन्देहमप्युल्छिखतीति समानमानवानुमानपर्यवसानैव कृतवृद्धिरवितष्ठत इति । यदापि यदि कस्यचित् सिद्धिवशादासुरीं मायालिम्' आलोचयतोऽचलेऽपि किथ्वदुल्लेखो जायते, केनापि कैरिप वा किञ्चत् कृतोऽग्रमिप भवेदिति, तदापि केनापि करचरणाङ्गोपरक्त एवात्यन्तं प्रतिभाति । निश्चयस्तु सुदूर एव । न चैकजातित्वे तदुपपद्यते, धूमकुम्भादेरिवानलकुलालादेः । न च करचरणादि-ध्यापारिवरिहण उल्लेखोऽपि ।' न च तावता क्षणिकादिवादिनोऽनुमानापलापः शक्यते । अध्यक्षपूर्वव्याप्तिग्रहसहायं तु जातिविशेषापेक्षवृत्तिकमनुमानमुभयोरिप साधारणत्वान्न संभवति लीकिकपरीक्षकयोरिति बूमः ।

यद्यपि च हितोयमपि लौकिकमेव, तथापि कश्चिह्विषयोऽनभ्यस्ततया तीव्रतराभ्यूहसापेक्षः [सू]क्ष्मिथ्यः सांव्यवहारिकस्यापि संभवति । तत्र प्रत्यक्षाक्षमत्वेऽपि विपक्षबाधकेनानुमानान्तरेण लोकप्रतीतिमेवाश्चित्य गृहीता व्याप्तिरनुमानं प्रयोजयेद् इति न क्षतिः, यथा यत्रार्थापत्तिषोषणाविशेषो लोकस्य । तस्मात् साध्यवृद्धिक्षपा कृतवृद्धिर्भावाभावाभ्यां जातिभेदं प्रसाधयतीति युक्तमेव । यदापि कृतमात्रबृद्धिः कृतवृद्धिः, तदापि न दोषः । तथापि कृतत्वं नाम स्वजन्मन्यपेक्षित्[49a]परव्यापारन्त्वम् । तस्र न तावद् वृक्षादिवत् प्रत्यक्षतः क्षितिधरादिषु सिद्धम् । पराभ्युपगममात्र-सिद्धं तु स्वतन्त्रसाधनाधिकारिजनुङ्गमेव ।

ततोऽनुमानसिद्धमाश्रीयमाणं दृष्टसजातीयं यथा कथि इद्ध वाश्रीयते ? अन्त्य-पक्षे यद्यनाद्युपादानशिकसंतन्यमानक्षणपरम्परारूपमेव कार्यत्वं नियतदेशतया व्यव-स्थाप्यमानं सिध्येत्, तादृशात्, कीदृशी पुरुषाधिष्ठानप्रत्याशा ? दृष्टसजातीयं तु तदङ्कमृज्ञितस् । चेतनाचेतनाधिष्ठानकृतं विशेषमवधूय विततानेककारणकलापिमलन-लभ्योदयं हि पुरुषव्यापारमाकर्षेदपि, मिलनस्य तद्धीनाध्यवसायात् । अचेतनो-पादानत्वमात्रमपि हि प्राचीनक्रमेण चरितार्थं न प्रकृतं विशेषमाकर्षेत् । एतदेव तु कार्यत्वं लोके विदितस् । तम्र नाचलादौ सिद्धमिति कथमसिद्धिपरिहारः ? केवलं न

१. मामालिमालचयतो॰ इति मातृकायाम् । २. कारणाङ्गो रिक्त इति मातृकायाम् ।

साक्षादिसिद्धिसाधनिमदम्, किं तु विजातीयत्वसाधनार्थम् । न च कार्यत्वमात्रमिष्कत्व्य, किं तु सर्वम् ।

तदयमर्थः, कि तदिधिष्टातृभावाभावानुवृत्तिसिन्नवेशादिसिद्धम्, यद्र्शनादिन्निया-द्रिनोऽपि लोकस्य कृतवृद्धिर्भवतीति । ततो यदि सावयवा कृतवृद्धिरिप भवतो भवति, तथापि लोकस्य नास्तीति भिन्नजातीयत्वं व्यवस्थाप्यते । अन्यथा कुम्भकारादिनापि भूधरादिन्याप्यं प्रतीयाल्लोक इति पूर्ववत् प्रसङ्गः । ततो जातिभेदादन्यदेव प्रत्यक्षानुपन्लम्भाभ्यां पुरुषकृतं प्रतीतिमिति सिद्धम् ।

यत्तुक्तं कार्यत्वे न कश्चिद्विशेष इति । अत्र सर्वसाधारणधर्मत्वेऽपि कार्यत्वस्य यदि प्रत्यक्षसाधना व्याप्तिरभिमता, तदा सदिप तदुदासीनमेवेत्युक्तप्रायम् । यदि तु विशेषमृत्सृज्याभूत्वाभावमात्रस्य चैतनाव्याप्तिर्विविक्षता, तदा प्रत्यक्षव्यापारमप्युत्सृज्य प्रमाणान्तरं शरणमस्त्वित्यपि । तदभावे वा न किञ्चित् कार्यत्वेन सतापि ।

यदप्याह—नापि कश्चिद्विशेषः क्षित्यादिहेत्नामित्यादि, तदपि ग्राम्यजनथन्धी-करणमात्रोपयोगि न विवक्षितार्थंगतेर्गतिर्भैवितुमहृति । यथा पार्थिवत्वेन वज्जोपलानां लोहलेख्यत्वं साधयन् सन्दिहाने प्राह । नापि काष्ठपाषाणादिभ्यो दम्भोलीनां कश्चिद्विशेषो, येनामी पार्थिवाः सन्तो लोहलेख्यताविरहिणः स्युः । न ह्यलोहलेख्यानां कदाचित्पार्थिवत्व-मुपलब्धम् । सर्वत्र लोहलेख्यतास्त्रीकृतेष्वेव घटविटपादिषु पार्थिवत्वोपलब्धेरिति । तद्वत् प्रकृतमिप वचनरचनामात्रमाभाति ।

यथा हि निरिभिप्रायत्वेन सामान्यमनु[यन्तः] सर्वे पुरुषापेक्षकार्योरम्भभाजः प्रतीयन्ते, तथा पार्थिवत्थेन लोहलेख्यत्वस्वभावभाजः। यथा च तथा बहुदर्शनं विहाय नान्या गतिस्तथा अत्रापि। यथात्र किमेतल्लोहलेख्यत्वं पार्थिवत्वमात्रानुबन्धि, उत पार्थिवत्वेऽपि किखिद्वि[49b]शेषमपेक्ष्येति शङ्का बहुलदर्शनेऽपि, तथा किम् अचेतनिमत्येव कार्यक्रियासु चेतनापेक्षमुत क्रियाविषयापेक्षयैवेति समानम्।

र्कि च यदि दहनादिष्विव सूक्ष्मावान्तरभेदितरस्कारेणैकप्रत्यवमधंयोग्यता-पेक्षया नापि कश्चिद्विशेष इति उच्यते, कार्येऽप्यविशेषप्रसक्त्या धूमादिवत् सौधसाधन-स्यापि कुलगिरिकरणप्रसङ्को दुर्वारः । ईश्वरस्वीकारे कदाचिदन्यथापि स्यात्, सबंदा विपर्यये शालिबीजस्यापि शाल्यङ्कुरकरणिनराकरणप्रसङ्कः, सौधान्तरिक्रयानिषेधो वा स्यात् । अथात्यन्तजातिभेदेऽपि निरिभप्रायत्वधर्ममात्रापेक्षया ? तदिप विष्ठव एवायम्, न हि कवित् साधारणो धर्मो दुर्लंभ एव । नापि तावता स्वभावपरभावो भावेषु विषामृतयोरेकिकयाप्रसङ्गात् किमनिष्टमसंशितान्येव वा सौधादिसाधनानि अश्वयपरिहारनिरिभप्रायत्वं साधारणमवज्ञाय यया स्वभावभेदाधिष्ठानया शक्त्या कायंभेदमात्यन्तिकमारभन्ते तत्कृतप्रयत्नापेक्षानियमनिषेधोऽपि यदि स्यात् कीदृशो दोष हत्ययंपदमेतन्नास्ति कश्चिदृशोष इत्यादि ।

तस्माद्विविधविशेषव्याप्तिग्रहणप्रकारस्याभावात् शङ्काया अनिवृत्तेः, स्वहृदयस्यापि संप्रत्ययाक्षमतया संभावनारक्षामात्रमेवंविधः प्रलापः । ततोऽत्रस्थितमेतदध्यक्षसाध्यप्रति-बन्धापेक्षया यज्जातीयं सन्निवेशादि प्रयत्नवता व्याप्तं सिद्धम्, न तद् भूधरादौ अस्ति, यादृशं चास्ति न तद्व्याप्तं सिद्धमित्यसिद्धिरनेकान्तो वेति ।

एतेन यदाह त्रिलोचनः, ननु केयं कृतबृद्धिः कि साधनबृद्धिरथ साध्यबृद्धिः? साधनबृद्धिस्ताबद् भवतां सिद्धेव, कर्मणं लोकवैचित्र्यमित्यभ्युपगमादिति । अथोत्तरः पक्षः? तेनायमथों भवति, नेदं क्षित्यादिपूपलभ्यमानं साध्यानुमानसमर्थं कार्यत्वम्, किं त्वन्यदेव साध्यबुद्धचणननात् । न चैतद् युक्तम्, सर्वानुमानोच्छेदप्रसङ्गात् । घूमादिष्विप हि शक्यमेवेदं वक्तुं नायं बह्लचनुमितिसमर्थों धूमः किं त्वन्यदेव साध्यद्धिनः साध्यबुद्धचणननात् । तथा च तावत् साधनं न सिध्यति यावत् साध्यवृद्धिनं सिध्यति, यावत् साध्यबुद्धिनं सिध्यति तावत् साधनं न सिध्यतीति स्फुटतरिमतरेनतराक्षयत्विमिति तिन्नरस्तम् ।

न हि साक्षादसिद्धिचोदनिमदम्, किं तु यतो न व्यावहारिकस्य कृतबुद्धिः सिन्ध्वादौ घटादिव्याप्ति स्मरतोऽपि ततो नैकजातित्वमिति जातिभेदमात्रसाधनिमदं स्यात्। ततो विशिष्टजातीयव्याप्तिद्वारेणासिद्धिरनेकान्तो वेति युक्तमेव। तत्र च कृतबुद्ध्यभावो नाम साध्यबुद्ध्यभावः साधनबुद्ध्यभावो वेत्युभयमपि निर्व्यूद्धम्।

यदिष भूषणकारः, कृतकत्वेन च प्रतीतौ कथं न कृतवृद्धः ? सर्वेषां प्रासादादिषु अपि कृतवृद्धिनं भवित, यथा चिरन्तनेषु प्रासादादिषु [50a] व्याप्त्यिभज्ञस्यैव कृतवृद्धिभंवित, व्याप्तिविमूढानामकृतवृद्धिरेव, तथा क्षित्यादिष्वपीति न कश्चिद् विशेषः । पुष्तकृतवृद्धिः प्रासादादिष्वव क्षित्यादिषु न संभवतीति चेत् ? किं प्रसिद्धाविना-भावानामुताप्रसिद्धाविनाभावानाम् ? प्रसिद्धाविनाभावानामपि किं व्याप्तिग्रहस्मृति-विकलानाम्, अथान्येषाम् ? अश्वष्टस्मरणानां तावद् भवत्येव पुष्तकृतवृद्धिः । लोके अपि हि विचित्रं जगत् केनचिद् धात्रा निर्मितमित्यस्ति प्रतीतिः । व्याप्तिग्रहस्मृति-

विमूढानां तु प्रासादादिष्वपि केषुचिन्न पुरुषकृतबुद्धिभवतीति न तावता तेषामपुरुष-कृतत्वम् ।

अपि चेयं वेदेष्वपि पुरुषकृतवृद्धिर्मामांसकानां नास्तीत्यतश्च तत्रापि पुरुषकृतत्वसाधनायोक्ता वाक्यत्वादयोप्यसिद्धाः स्युः । किं चानित्यत्वसिद्धव्यर्थं यत्कृतकत्व-साधनमुक्तम्, तदप्यसिद्धं स्यात् । न हि यादृशं कृतकत्वादि घटादिषु दृष्टं श्रोत्रा-ग्राह्मत्वरूपम्, तादृशं शब्देऽस्तीति । तस्माद् दृष्टान्तदार्ष्टान्तिकवैधम्यमेतत् सर्वानुमानेषु समानं नेश्वरानुमानस्येव वाधकमिति, तदप्येतेनैव प्रत्युक्तम् ।

यत्पुनः साध्यबृद्धिमधिकृत्य विकल्पितं किं प्रसिद्धानुमानभावानामित्यादि । अत्र ब्रूमः । य एकदा सूत्रधारादिव्यापारे देवकुलकलसादिसंभवमुपल्रभ्य कालान्तरे कलसादिसंदर्शनात् पुरुषकृतिमनुमिमीते स कीवृशो वक्तव्यः, प्रसिद्धाविनाभाव-स्मरणवात्र वा ? आद्ये पक्षे तस्यैव नाचलादौ पुरुषकृतवृद्धिः, कुलालानुमानस्यापि प्रसङ्गादित्युपपादितम् । तत्कथमभ्रष्टदर्शनानां तद्भाविनयमः ? तत एव विचित्रं जगदित्यादिमतिरपि न व्याप्तिग्रहस्मरणवलात्, किं तु दर्शनान्तरप्रभवप्रवादवशात्, तमश्रुण्वतामभावात्, विपरीतवादवत् ।

व्याप्तिविमूढानां त्वित्यादि सिद्धसाधनं च । उदाहरणमपि पापीयः, कृत-बुद्धयभावस्य जातिभेदमात्रोपदर्शनपरत्वात् । न च वादिप्रितिबाद्यपेक्षया तद्भावाभाव-चिन्तेत्युक्तम्, स्वयं वा अभिनिवेशेनान्यथापि संकल्पसंभवात् । प्रत्यक्षापेक्षया तु व्यावहारिकाधिकारेण चिन्तेयम् । तस्य चाविदितवेदादिसंकेतस्य वैदिकवाक्ये तत्प्रतिच्छन्देन च रचितमपरं श्रुण्वतो निपुणमपि निष्कपय[ां]क्थिन्तय तावत् कीदृशो विशेषावसायः, कलसकुलिशादिवत् सर्वप्रकाराणां पुरुषेः कारणदर्शनात्, प्रत्यक्ष-स्वभावानां शब्दानां प्रत्यक्षभेदकल्पने भूमादिष्वपि प्रसङ्गात् । तत्थ्य,

> यद्भावः पुरुषान्वयव्यतिरिचोस्तद्भावभाजः स्थिता नान्यस्माद् वचसश्च वैदिकगिरां भेदोऽस्ति शक्यात्मनोः । तुल्यातीन्द्रियसूचना च नियतं नैकत्र चाश्वासनं वेदस्तेन न पौष्पेयपदवीमप्राप्य विश्राम्यति ॥

यदि तदा कोऽवकाशस्तद्भावस्य प्रत्यक्षमहावैजा[50b]त्येषु शैलादिषु। तदेतदायातम्, एकः कार्यविशेषमेव कल्यन् हेतोविशिष्टं निजं लक्ष्यारनेरिव कार्यमात्रममुना व्याप्तं मुधा मन्यते। तज्जातीयकमेव कार्यमपरो नावेति तद्धेतुकं हन्त ध्वान्तविशेष एष विदुषामध्यक्षवस्तुन्यि।।

न च लोकिकवैदिकवाक्ययोर्वेजात्यसंभवे समयमात्रेण पराजेतव्यो मीमांसकः । न च प्रत्यक्षाध्विप्तव्याप्तिकं वाक्यत्वमेव तत्र शरणम् । कृतकत्वे तु यदुकं तदिषि चिन्तितं चिन्तियिष्यते चानन्तर्रामिति । नतु तथापि तद्वचाप्तेऽपि कार्ये कार्यत्वादि दृष्टम् इतरत्रापीति यथा घटादि प्रयत्नवन्नान्तरीयकम्, तथा पृथ्वीधराद्यपि स्यादिति चेत् ? नत्तुक्तमत्र कार्यत्वादि विद्यमानमपि तत्राशक्यव्याप्तिग्रहतयोदासीनमेवेति तेनाभिद्यमानादिप कार्यान्तरान्न यत्ववतः स्पर्शोऽपि लभ्यते, केवलं कार्यं कार्यमिति शब्दमानमभिद्यमानमविशिष्यते । तद् यदि तदेव द्वारान्तरेण शरणीकृतमायुष्मता तत्र साक्षाद् दूषणाश्रवणात्, तदा तदिष काकभक्षणप्रायमित्यादशैयन्नाह,—

वस्तुभेदे प्रसिद्धस्य शब्दसाम्यादभेदिनः। न युक्तानुमितिः पाण्डुद्रव्यादिवद्धुताशने॥

[ प्र. वा. १. १४ ]

एतेन यदप्युक्तं, नाप्यत्र शब्दसाम्यादचेतनोपादानत्वस्य समारोपेण साध्य-सिद्धिः, अनित्यत्वादिना कृतकत्वादिष्विव प्रत्यासत्तेरिहापि वास्तवत्वात् । न च जातिभेदो धर्मिणोधंमयोः सर्वत्र वास्तवीं प्रत्यासित्तं भिनत्ति, कृतकत्वानित्यत्वयोः शब्दघटजातिभेदेन प्रत्यासत्तेरभावप्रसङ्गादिति । तद्प्यनवकाशम् । न हि नगादाव-चेतनत्वस्य सोपादानत्वस्य समारोपं ब्रूमः । तन्मात्रं तु ब्याप्तिवहिर्भावादसत्कत्पमिति ।

यदि चान्यदेवाचेतनोपादानत्वं चेतनापेक्षि सिद्धमन्यदेव चाचलादौ दृष्यत इति किंकुतोऽयं विभाग इति चेत् ? उपाधिकृतः। किं न भिन्नधर्मिणोधंमंयोरपीति चेत्– न, वैषम्यात्। अचेतनोपादानं घूमस्थानीयं कार्यहेत्वभिमानात् न च किंधित्तस्य धर्मिमेदाःद्भेदमाह— यदा त्वचेतनोपादानत्वादचलादौ चेतनापेक्षत्वं विविक्षतम्, तदा धूमत्वेन धूमो विह्नमानित्येवंप्राया स्थितिः। एवं च सित धूमद्धये धूमत्वयोभेंदः प्रसङ्गनीय इति कथं साम्यम् ? एवमेवास्त्विति चेत्- न, भिद्यमानो ह्यमाधिरपाधि-

मन्तमपि भिन्द्यात् । भेदश्चैकप्रत्यवमशंबिहर्भावलक्षणो न घूममुपाधि स्पृष्ठति, येन स्वगतं भिनत्तु, यथा कुम्भाम्भोधरादिरचेतनत्वोषादानत्वमिरयचोद्यमेतत् ।

ननु न दृष्टस्तावर्द्धर्मभेदेन धमंभेद इति चेत्? यद्रपपुरस्कारेण प्रतिवन्ध-साधकप्रमाणवृत्तिस्तस्याभेदे भिद्यमानापि धर्मिजातिरभिन्नवदाभासमाना न वाधिका । तद्भेदे तु तद्गतं धर्मान्तरमभिद्यमा[51a]नमपि भिन्नवदाभासमानं न साधकमिति न्यायः। अन्यथा जलधराधिनापि कुम्भकारस्य पर्येषणाप्रसङ्गः। तद्पायेऽपि विहायसि बलाहकोदयदर्शनाभेति चेत्—न, तत्प्रभवस्यैव घटस्येव तस्य महतो क्षेपः कि न संभाव्यते ? अथ च वारिधारित्वमात्रमुभयत्र दृष्टमिति यथा तत्र संज्ञाभेदमात्रभेदो व्यवस्थाप्यते, तथात्रापीति युक्तम्। प्रतिवन्धनिक्षयो हि प्रमाणविषयस्वभावनियमे सति भवति, तद्विरुद्धानियमरूपं च साधारणत्वम्।

प्रमाणप्रतिवद्धो हि निश्चयस्तद्विषयस्वरूपोल्लङ्घेऽपि भवन् प्रमाणाप्रमाणसाध्यः स्यात् । न चैवस्, तस्मान्नानेकान्तः । नाप्यसिद्धिरध्यक्षव्यापारानुसारात् । तदिह पाण्डुत्वस्यागिनव्यभिचारो दृष्ट इति दृष्टान्तस्य साध्यशून्यतानिषेध एषः । अत एव नानुमानिपित प्रतिवन्धायावादिनश्चयफलिमदमुभयत्र । न तु सिद्धव्याप्तिकयोदिहन-पाण्डुतयोव्यंभिचारेण साधनवैधुयंस्, व्याप्तिसिद्धावनुमानाण्वादस्याद्याक्यसाधनन्त्वात् व्यभिचारस्यैवायोगात् । सर्वोपसंहारवती हि व्याप्तिः, तद्भावे तद्भावः कथं स्यात् ?

ततोऽयमर्थः । यथा पाण्डुत्वासाग्निमस्वेऽनुमानं तस्य तत्राप्रतिबन्धात् । स च व्यभिचारेणाभिव्यकः । अन्यथा तत्राप्यनुमानमङ्गीकृत्यैव स्वस्थमासीत् । स च व्यभिचारः प्रमाणविषयस्वरूपेतरसाधारणं धर्मं सर्वमप्रतिबद्धत्वे नियतमादशंयतीति यथोक्तसाधारणत्वाकृष्टादप्रतिबन्धात् । तथैव यथा कार्यत्वादिमात्रादि न चेतनाधिष्ठानानुमानमिति । अतो व्यभिचारदर्शनमुण्कारकमेव परस्य । तस्मात् प्रमाणविषयस्वरूप-परामर्शात् तथाविधोपाधिकमेव कार्यत्वादिसाधनं धिय इति सिद्धम् । तथाविधस्य च वास्तव एव प्रत्यासित्तभेद इति संज्ञामात्रं शरणमापतितम् ।

तेन धर्मिजातिभेदस्य धर्मभेदकत्वं सिद्धमपीति कथं सर्वत्र तन्निषेधः? अथ सर्वत्रैव यद्भेदकत्वं तिन्निषध्यते किचदभेदकत्वमपीत्यर्थः, तदा सिद्धसाधनम्। उक्तं हि प्रमाणविषयस्वरूपापेक्षया तदुभयव्यवस्थानमिति। तथा च सित भेदस्थितिरेव, कृतकत्वादिस्पर्शश्चापरिभावकतया क्रियते । न हि तन्नापि प्रत्यक्षबलाद् व्याप्तिरुपपादयितुं शक्या, कि तु विपर्ययवाधकानुमानात्, तदभावेऽननुमानस्येष्टत्वात् ।

ततोऽभूत्वाभवनाभिधानधर्ममात्रस्य भूत्वाभवनेन धर्मेण व्याप्तिसाधकं धर्मिणो यदि जातिभेदमुदासयित घूमस्याग्निना व्याप्तिसा[51b]धकमेव महानसादि, तदा प्रस्तुते किमायातम् यत्र प्रत्यक्षव्यापारापेक्षया जातिभेदनिष्ठेव व्याप्तिगृहीतिरीतिरिति ? यदि तु प्रकृतेऽपि कार्यवस्तुस्तोमगताः कार्यत्वादय एव धर्माः प्रतीतव्याप्तयः स्युः, तदायं न दोषः । केवलमुपायप्रकारद्वयस्याप्ययोगादयुक्तेव व्याप्तिरिति दर्शितस् । तत्र विपर्ययवाधकप्रमाणपरिचयस्तेषामसंभवो, बौद्धगन्धेरेव कस्यचित् तथा यत्नदर्शनात् । न च प्रकृते वक्तं शक्य इति तत्रास्थामवधूय । प्रदेशान्तरे च,

## नित्यं सत्त्वमसत्त्वं वेत्यादिना

[प्र. वा. ३. ३४]

करणमात्रे विशेषत्यागेन कार्यमात्रप्रतिबन्धं विषयंयवाधकवलेन सूचयतो निर्वृति विदधानो भगवान् वार्तिककारः परस्य दर्शनादर्शनमात्रेण व्याप्तिवादिनः तद्योगप्रतिपादने प्रत्यासग्रं प्रत्यक्षानुपलम्भवलावलम्बनमवलोकयन् तदाहत्य दूषियत्ं जातिभेदकृतं दूषणमुद्भावयतीति वेदितव्यम् । तस्मात् प्रत्यक्षव्यापारावधेयजातिभेदस्यात्यन्तं व्यक्तत्वात् संज्ञामात्रं शरणीक्रियमाणमप्यकिश्चित्करमित्युक्तम् ॥

अथवा, अस्तु घटाद्यपेक्षया क्षोणीधरादीनां जातिभेदो यतः,-

### सिद्धं यादुगित्यादि

उच्चेत । क्रीडापर्वतादयस्तु पौरुषेयास्तदेकजातिभवाः, तैः सहैकहेतवः िकं न भवन्ति ? ततोऽयमर्थः, यो यः शैलः स सर्वः पौरुषेयो यथा क्रीडाशैलः शैलश्च कैलास इति । एवं कुल्यामहासरोव रप्रभृतयो नदीसमुद्रादीनामुदाहरणान्यूहनीयानीत्या- शङ्कभाह,

वस्तुभेदे प्रसिद्धस्येत्यादि,

अयमर्थः,

कीडापर्वतकादिनिर्मितिदृशां शैलादिषु ज्ञानुमा-नापि न्यायसहा स्खलदृगति यतस्तन्नाममात्रं समस्। किं चानेकसमानमानवकृताः सिध्यन्त्यमी चेन्नगाः का वार्तेश्वरसाधनस्य किमिहोपात्तं समाप्तं च किस् ॥

जातिभेदे सिढंऽधिकरणसिद्धान्तन्यायानुसारः पूरयेदपि प्रत्याशाम्, अभेदे तु तदिपि निरास्पदम् । न हि सजातीयकुम्भान्तरे तिद्वजातीयस्य निर्मातुः सिद्धिरित्यनुभवात् अभ्युपगमाद् वा भिन्नेव जातिरनयोनं समानं हेतुमावहित संज्ञामात्रसाम्येऽभीति । कः पूनरयं नियमो य उक्तप्रकारद्वयेनैव व्याप्तिग्रहो नान्यथेत्याशङ्काराह,

अन्यथा कुम्भकारेण मृद्विकारस्य कस्यचित्। घटादेः करणात् सिध्येद् वल्मीकस्यापि तत्कृतिः॥

[प्र. वा. १. १५]

इति । न हि सुदूरमनुसरतापि स कश्चित्प्रतिबन्धसाधनविधिर्ल्यंव्यो यः कुम्भकारेण मृन्मयमात्रव्याप्तिप्रसङ्गपरिहारकारी प्रयत्नवता कार्यमात्रव्याप्ति साधिष्यतीति भावः । कुम्भकारेण हि कार्यमात्रव्याप्तिसाधनाय प्रभवतस्तिद्विशेषमृन्मयस्य साधने कः शक्ति-व्याघातः ? अस्तु वा प्रकारद्वयेनैव व्याप्तिग्रहः । यत्तुकम्,

#### नो भेदेन विपक्षबाधकवशादित्यादि

ततोऽन्यथा भविष्यतीति आशङ्कष्य जलधरार्थिना कुम्भकारपर्येषणाप्रसङ्गमुक्तमेव प्रकारान्तरेण[52a] संभावयन्नाह,

### अन्यथेत्यादि ।

यदा हि बाधात्मकोहेशेनापि प्रवर्तमानः सामान्येनैव व्याप्ति साधयित, तदा कृतो मृन्मयात् कुलालानुमानं कुर्यात् कारणमात्रस्य सिद्धेः ? यदापि प्रत्यक्षापेक्षया हेतुविशेषेण कुलालेन करणव्यापारोपधेयविशेषस्य कुम्भादिकार्यविशेषस्य व्याप्तिस्तदापि कुतस्तत्प्रसङ्गः ? यदाप्यध्यवसायमात्रापेक्षया सामान्येन विशेषस्य तदाप्ययं दूरतरः । एवं तु व्यवस्थातोऽन्यथाव्याप्तिग्रहणे विशेषण सामान्यस्य भवतीति कथं मृन्मयात् कुलालानुमानमप्रसङ्गि ? तत्कार्यंकुम्भाद्यपेक्षया अत्यन्तविसदृशादिप प्रसङ्गे कथं कियताप्यंशेन प्रत्यासन्नात् न स्यात् ? तथा चैवं सजातीयादप्यवान्तरभेदानुसारि-प्रत्यक्षव्यवसायापेक्षया नानुमानं प्रतिबन्धानिश्चयात्तदा कैव वार्ता विजातीयाद् ? अत्यन्तविजातीये दृष्टव्याप्तिकस्येति दण्डापूपन्याय एष इति दर्शयितुं मृन्मयग्रहणस् ।

नत्भयया व्याख्यानेऽपि व्यभिचारादेव नानुमानं, तत्कथमतिप्रसङ्ग इति चेत् ? उक्तक्रमेणोपकारक एव व्यभिचारोऽस्माकं न बाधकः । तथाहि प्रमाद्वयव्या-पारातिक्रमेऽनन्तरप्रकारबहिर्भावे वा प्रतिज्ञातप्रतिबन्धनिश्चयाभावसाधक एव व्यभिचार इति । अपि च, व्यभिचारो नाम सामान्येन गृहीताया व्याप्तेनियतविषया-पेक्षया विचातमातनोति, अथ व्याप्तिग्रहणमेव तन्न भवतीति विभावयित, अथ सत्यपि व्याप्तिप्रसरेऽनुमानमात्रं खण्डयित, अत्वएबाबाधितविषयत्वमपि लिङ्गलक्षणम् आख्यातमिति पक्षाः ।

तत्र प्रथमपक्षे सर्वत्रानाश्वासः, अन्यत्रापि तद्वलादेव साध्यप्रत्याशा, सा च निश्चितापि खण्डिता कचिदिति अन्यत्रापि शङ्कानिवृत्तेः, तत एव तद्ग्रहणवैयध्यति ।

द्वितीये तु न विशेषश्चेतने । यथा हि कुम्भकारेण कार्यसामान्यस्य प्रत्यक्षेण व्याप्तिर्गृहीता व्यभिचारेण दुर्गृहीता व्यवस्थाप्यते, तथा चैतन्यमात्रेणापि, तत्रापि प्रत्यक्षव्यापारे विशेषाभावात् ।

तृतीये तु व्याप्तौ सत्यामेव व्यभिचारेणानुमानमपास्यत इति महोयसीयम् अयोग-परम्परा । केवलमत्र पक्षे एतदापिततं यदीदमत्र साधनं साध्यं व्यभिचर्यं न स्थितं तदा साध्यं साध्यतीति । एतञ्च साध्यविधुरं सर्वार्थंसाक्षात्कारिणो नान्यः कर्तुं शक्तः । स हि य एव धर्मी तथाविधमध्यमधिशयितो न भवित तमेव वा व्यभिचारगोचरत्या अनुमान-भाजनीकरोति, सर्वविपक्षानीञ्जणे तु तन्मध्य एव कदाचिदेषोऽपि स्यादिति शङ्काऽनिवृत्तेः । तस्मादुक्त एव न्याय आश्रयणयोग्यो व्यभिचारश्च व्याप्तिदुर्ग्रहणमेव साध्यतीति कार्यमात्रव्याप्तिः प्रकृतकारणविशेषेणासंभविन्येव साधुरिति ।

गृहीतायां व्याप्तौ यदि विहितिराश्वासिवरहो ग्रहो नासौ व्याप्ते[52b]यदि च न विशेषो मितमिति । अबाधापेक्षायां न सकलविपक्षेक्षणमृते निरातङ्करतस्मान्न खलु फलमात्रे ग्रहविधिः ।

इति संग्रहः।

किं चादाय समस्तवस्तुविषयां व्याप्ति पुनश्चेन्मता तत्तज्जातिषु बाधककमवशात्स्वव्याप्य[तत्तत्] स्थितिः ।

## तत्तज्जातिषु साधकक्रमवशादुन्नीयते किं न सा येनायासकशक्तिसंशयपदं सन्तो विशन्तीदृशम् ॥

इत्यन्तरक्लोकः।

अपरिगणितो नाम वस्तुव्यापारिवययोऽपरिगणिततमस्त्वविषयः। तत्र क एवमनात्मीयकार्यजातिनिकरस्य प्रत्येकं व्यभिचारान् दृष्ट्वा दृष्ट्वा स्वकार्यजातिष्वेव नियन्तुं हेतुमपारव्यापारः पारयते ? तथा च सति यस्यैव साक्षादनीक्षितो व्यभिचारः तदेव तस्य गमकमाशक्तम् । तदा शङ्कासंभवान्नेति चेत्— न, कचिदतीन्त्रिये तर्हि निश्चयमयं कुर्यात् । यज्ञातीयोद्देशेन प्रवृत्तमध्यक्षं सामान्यविषयमवस्था[पि]तं तत्र कः सन्देह इति चेत् ? एवं तर्हि परापरतदीयव्याप्यजातिषु तथैव संशयप्रवृत्तिप्रत्यनीक-प्रमाणवृत्त्यनुसरणे आयातस्तृतीयपादापिततोऽर्थः । तस्मान्न कारणिवशेषेण बृद्धिमता कार्यमात्रस्य व्याप्तिः प्रत्येतुं शक्येति,

### सिद्धं याद्गित्यादि

सिद्धान्तः।

अथवा यदुक्तं न शरीरनिरपेक्षप्रयत्नवन्मात्रेण कार्यंस्य व्याप्तिः प्रतिपत्तुं पार्यते, प्रत्यक्षेण प्रतिक्षेपात् तादृशस्येत्यादि, तदेवोपसंहरति,-

### सिद्धमिति

यादृक्षोऽसौ शरीरादियोगी अधिष्ठाता चेति। शेषं सुबोधम्। तादृशश्च प्रत्यक्षवाधादि-दोषिवषय इत्याकृतम्। ननु शरीरवत्यिप चेतनत्वं दृष्टमितरत्रापि संभवित इति यथा शरीरिणा व्याप्तं कार्यादि सिध्यति, तथाभिमतेनापि इत्यत्रापि प्रागुक्तन्यायात् संज्ञा-मात्रादवशिष्यमानात् साधनमनोरथमुन्मथ्नलाह्, वस्तुभेदे कुम्भादौ प्रसिद्धस्य कुलालादेयों वाचकः शब्दश्चेतन इति तन्मात्रादिभद्यमानस्याभिमतस्य प्रमाणव्यापारा-पेक्षया दूरीकृतस्य न युक्तानुमितिरिति व्याप्ताभिमताद् वस्तुन इति प्रकृतमर्थापन्नं वा कथमिवेत्याह,

## पाण्डुद्रव्यादिवद्धताशन इति ।

अयमभित्रायः, यदि शब्दमात्रसाम्येनाभिद्यमानस्यानुमानं शब्दसाम्येनाभिद्य-मानादपि पाण्डुम्नः किं न धूमध्वजस्यानुमानम् ? अय तत्र विशिष्टकार्यस्वभावापेक्षम् अध्यक्षमन्यव्याप्ति प्रतिक्षिपतीति नानुमानमुच्यते, तथा चेतनमात्रप्रतिक्षेपेणापि प्रत्यक्षं किं न तदनुमानं निरस्यति ? एतेन यदा वृष्यमपि कार्यान्तरं तिरस्करोति प्रत्यक्षं तदा केव कथा दृक्ष्पथातिरिक्तस्य चेतनमात्रस्येति ? अस्तु तावद् व्याप्यापेष्या विभाग एव, लोके तथैव प्रतीते:, अन्यथातिप्रसङ्गाञ्च ।

व्यापकापेक्षया तु यद्येष नियमो न स्यात् को दोष इत्याशङ्क्र्या पूर्वोक्तमेवेति प्रसङ्क्तं भङ्क्ष्यन्तरेण तरुणयति, अन्यथेत्यादि । वल्मीकस्येति वल्मीकजन्तोरित्यथंः । तत्क्रुतिरिति घटादिकृतिः । [53a] अयमर्थः, यदि विशेषेणापि व्याप्तिमवसाय चेतन-मात्रं सामान्यमनुमातव्यम्, तदा कुम्भादिकरणस्य कुलाले नियतस्य चेतनमात्रपर्य-वसितत्वात् घटादेरपि वल्मीकजन्तुः कर्तानुमेयः स्यात्, यथाहि कुम्भादेः कुम्भकारेण व्याप्तिग्रहणे चैतन्यमात्रेणाविशेषात् तस्याप्यनुमानमेवं वल्मीकौकसोऽपि चैतन्येनान्या-विशेषात् किं नानुमानम् ? यदा च शरीरिणा व्याप्तिग्रहे शरीरिणोऽप्यन्यस्य प्रतिक्षेपः, तदा का वार्तात्यन्तविसदृशस्येति । न चात्र बहुत्वेनोपयोगः, एकात्मनोऽपि चैतन्याद् इति वल्मीकस्येति निर्देशः । एतेन धूमादेरपि जाठरादेरनुमानाक्षेपो व्यक्तः । व्यिभ-चारचर्चायां च पूर्ववत् सर्वमावतंनीयमिति ॥

यदुक्तं, प्रयत्नवता यद्वचाप्तं सिन्नवेशादि तन्न सिद्धं सिन्धुभूधरादौ, यद्व सिद्धं तन्न व्याप्तमिति तन्नैतत्स्यात्, ननु जात्युक्तरमिदं धर्मभैदिवकल्पनात्, ततो यथा यत्कृतकं तदिनत्यं घटविदित कृते कश्चिदाह, यदि घटगतं कृतकत्वं हेतुस्तदिसद्धं शब्दे, शब्दगतं त्विनत्यसंघाते घटपटादावभावादिष्ठद्धम् । अथ सपक्षवद् विपक्षेऽपि नास्तीति मितः, तदा असाधारणमनैकान्तिकमिति । न च तावता कृतकत्वं तत्त्वतोऽशक्तमेव अनित्यत्वसाधने, तथेदमि । तथाहि यच्च सिद्धं तन्न व्याप्तमित्यनेन सपक्षावृत्तेविरोधः, विपक्षादिप निवृत्तिपक्षे वा असाधारणत्वमाकृष्टमिति । अथ प्रकृतकार्यानुरोधाद् अदूषणमेवेदमुद्घोष्यते ? तथा सिति कृतकत्वादेरिप असाधनत्वप्रसङ्गः सूत्रकार-विरोधश्च, कार्यसमसंज्ञया अस्य दूषणस्य तेन प्रतिज्ञानात् । यदाह,

कार्यत्वान्यत्वलेशेन यत्साध्यासिद्धिचोदनम् । अस्ति स्वर्णस्य स्वर्णस्य स्वर्णस्य स्वर्णस्य स्वर्णस्य स्वर्णस्य स्वर्णस्य स्वर्णस्य स्वर्णस्य स्वर्णस्य स्वर्णस्य स्वर्णस्य स्वर्णस्य स्वर्णस्य स्वर्णस्य स्वर्णस्य स्वर्णस्य स्वर्णस्य स्वर्णस्य स्वर्णस्य स्वर्णस्य स्वर्णस्य स्वर्णस्य स्वर्णस्य स्वर्णस्य स्वर्णस्य स्वर्णस्य स्वर्णस्य स्वर्णस्य स्वर्णस्य स्वर्णस्य स्वर्णस्य स्वर्णस्य स्वर्णस्य स्वर्णस्य स्वर्णस्य स्वर्णस्य स्वर्णस्य स्वर्णस्य स्वर्णस्य स्वर्णस्य स्वर्णस्य स्वर्णस्य स्वर्णस्य स्वर्णस्य स्वर्णस्य स्वर्णस्य स्वर्णस्य स्वर्णस्य स्वर्णस्य स्वर्णस्य स्वर्णस्य स्वर्णस्य स्वर्णस्य स्वर्णस्य स्वर्णस्य स्वर्णस्य स्वर्णस्य स्वर्णस्य स्वर्णस्य स्वर्णस्य स्वर्णस्य स्वर्णस्य स्वर्णस्य स्वर्णस्य स्वर्णस्य स्वर्णस्य स्वर्णस्य स्वर्णस्य स्वर्णस्य स्वर्णस्य स्वर्णस्य स्वर्णस्य स्वर्णस्य स्वर्णस्य स्वर्णस्य स्वर्णस्य स्वर्णस्य स्वर्णस्य स्वर्णस्य स्वर्णस्य स्वर्णस्य स्वर्णस्य स्वर्णस्य स्वर्णस्य स्वर्णस्य स्वर्णस्य स्वर्णस्य स्वर्णस्य स्वर्णस्य स्वर्णस्य स्वर्णस्य स्वर्णस्य स्वर्णस्य स्वर्णस्य स्वर्णस्य स्वर्णस्य स्वर्णस्य स्वर्णस्य स्वर्णस्य स्वर्णस्य स्वर्णस्य स्वर्णस्य स्वर्णस्य स्वर्णस्य स्वर्णस्य स्वर्णस्य स्वरत्य स्वर्णस्य स्वर्णस्य स्वर्णस्य स्वर्णस्य स्वर्णस्य स्वर्णस्य स्वर्णस्य स्वर्णस्य स्वर्णस्य स्वर्णस्य स्वर्णस्य स्वर्णस्य स्वर्णस्य स्वर्णस्य स्वर्णस्य स्वर्णस्य स्वर्णस्य स्वर्णस्य स्वर्णस्य स्वर्णस्य स्वर्णस्य स्वर्णस्य स्वर्णस्य स्वर्णस्य स्वर्णस्य स्वर्णस्य स्वर्णस्य स्वरत्य स्वर्णस्य स्वर्णस्य स्वर्णस्य स्वर्णस्य स्वर्णस्य स्वर्णस्य स्वर्णस्य स्वर्णस्य स्वर्णस्य स्वर्णस्य स्वर्णस्य स्वर्णस्य स्वर्णस्य स्वरं स्वरं स्वरत्य स्वरं स्वरं स्वरं स्वरं स्वरं स्वरं स्वरं स्वरं स्वरं स्वरं स्वरं स्वरं स्वरं स्वरं स्वरं स्वरं स्वरं स्वरं स्वरं स्वरं स्वरं स्वरं स्वरं स्वरं स्वरं स्वरं स्वरं स्वरं स्वरं स्वरं स्वरं स्वरं स्वरं स्वरं स्वरं स्वरं स्वरं स्वरं स्वरं स्वरं स्वरं स्वरं स्वरं स्वरं स्वरं स्वरं स्वरं स्वरं स्वरं स्वरं स्वरं स्वरं स्वरं स्वरं स्वरं स्वरं स्वरं स्वरं स्वरं स्वरं स्वरं स्वरं स्वरं स्वरं स्वरं स्वरं स्वरं स्वरं स्वरं स्वरं स्वरं स्वरं स्वरं स्वरं स्वरं स्वरं स्वरं स्वरं स्वरं स्वरं स्वरं स्

[PS 1 8 ] of NHU (Tarel) 66

१. कतिरत्यन्तेति मातृकास्थः पाठः ।

इति उपचारमात्रक्कत्त्वेनान्यत्वस्य लेश उक्तः, वक्त्रभिप्रायेण त्रैविध्यं च दर्शित-मिति ।

तदेतदुभयमप्यसारम्, प्रथमपक्षस्य तावत् पूर्वमेव प्रतिक्षेपात् । उक्तं हि व्याप्तिसाधकप्रमाणपुरस्कृतस्वरूपस्याभेदे भिद्यमाना अपि संविन्धनो विधृतभेदा इव भासमाना न वाधकाः । तस्य तु भेदे अभेदिनोऽपि भिन्नवदाभासमानाः काय-त्वादयो धर्मा न तद्वयापकस्य साधका इति । व्याप्तिग्रहणप्रक्रमश्च द्विविधो द्विताः । तत्र यदि नाशेन कृतकत्वस्थेव विपयंवाधकबलाद् बुद्धिमतापि कार्यत्वादेरिवना-भावग्रहः स्यात्, तदा अभूत्वा भवनमात्रमिव सन्निवेशादिमात्रमधिकृत्य प्रवृत्तं प्रमाणिमिति कस्तत्र धर्मभेदेन भिन्दानः साधनं शोभेतेति युज्यते जाल्यून्तरमिति ।

यदि तु प्रत्यक्षानुपलम्भवशात् सिन्नवेशादिकमित्र कृतकत्वमिप व्याप्तमव-धार्येत तदा शब्देऽपि साधनत्वं कृतकत्वादेः केन निवार्येत, जातिविशेषोल्लेखेनैव प्रत्यक्षानुपलम्भव्यापारस्य परि[53b]निष्ठितत्वात् ? अन्यथा धूमगता अपि कार्य-त्वादयो जातिविशेषानवच्छेदेन दहनाविनाभाविनः सिध्यन्तो नाशक्यपरिहारमित-प्रसङ्गमनुपनीय स्वास्थ्यमासादयेयुः । कार्यान्तरस्य व्यभिचारोपक्षेपोऽपि क्षोदिष्टः प्रतिविधिः । तदा हि यत्रैव साक्षाद् व्यभिचारानुपलम्भः तदेव साधनं जातिमिति कियल्लाघवं दोषभारस्य ?

न च विह्निकार्यान्तरादिष भस्मादेः स्वप्नेप्यलभ्यव्यभिचाराद् धूमैककार्यव्याप्ति गृहीतपूर्विणस्तदनुमानमस्तीत्यिप निवेदितप्रायम् । तस्मादनुकान्तप्रमाणापेक्षया धर्मि-जातिभेदधर्माणां भेदक एवाभ्युपगन्तव्य इति कथमुच्यते जात्युत्तरमिति ? न्याय-चादिनस्तु तु सूत्रकारस्य,

> साध्येनानुगमात् कार्ये सामान्येनापि साधने । संबन्धिभेदाद् भेदोक्तिदोषः कार्यसमो मतः ॥ [प्र. वा. १. १६]

अयमर्थः। यदा ताबिद्वशिष्टविषय एव व्याप्तिग्रहः प्रत्यक्षव्यापारोपेक्षया तदा संबिन्धभूतजात्यन्तरभेदात् कार्यत्वादेभेदोक्तिदोषो भवतु, न्यायप्राप्तत्वात्। यदापि विनाशादिना साध्येन विपर्ययवाधकवशात् सामान्येनाभूत्वा भावित्वमात्रमनुगतस् आस्थाय साधनमनुष्ठीयते, तदापि संबिन्धभेदाद् भेदोक्तिदोषः क्विच्दर्शनात् प्रमाण-४० परिरोतिमनालोच्योच्यते सर्वंकार्यसमः संमतोऽस्मद्गुरोः। अन्यदा तु साधनस्य दोष एष इत्यदोपः। ननु तथापि सर्वोपसंहारवती व्याप्तिनं सिद्धेति सिद्धम्। न तु तावता साध्यासिद्धिरेव, यदि परं परमतानुरोधेन व्याप्तिग्रहो निर्व्युढः।

अस्माकं तु दृष्टान्तदृष्टमेव रूपं व्याप्तमवधार्यते यया महानसपिरदृष्टं धूमं [धूम]ध्वजाधीनमवधार्यं साध्यधर्मिगतं सामान्येनानुप्रविवयापि साध्यधर्मिणि धूमम् उपलभ्य यत्र धूमस्तत्राग्निवृंष्टं यथा महानस इति एवमगिनमनुमीमहे, तथा प्रयत्नवता घटादिजातीयमात्रस्येव व्याप्तिसिद्धावपि यत्र कार्यत्वं दृष्टं तत्र प्रयत्नवता कृतिरिति वक्तुं शकः। ततश्चैवमपि साध्यसिद्धरिवरोधात् कोऽनुरोधः सर्वोपसंहार-व्याप्तिग्रहणस्य ? मौलसाधनानधंक्यसाधनस्येति चेत् ? एवं तर्हि व्यक्तमिदमायातं जात्यन्तरे व्याप्तिमादाय जात्यन्तरोदेवानुमानमिति। यदि परं व्याप्यिलङ्गयोः संज्ञासम्यमपेश्य, तथा च सति न वस्तुलिङ्गमुक्तं भवति। केवलं कार्यादिशब्दवृत्तिमात्रमेव। तञ्चायुक्तमित्यादर्ययाह— प्रयत्नवतो,

जात्यन्तरे प्रसिद्धस्य शब्दसामान्यदर्शनात् । न युक्तं साधनं गोत्वाद्वागादीनां विषाणवत् ॥

[प्र. वा. १. १७]

इति ।

नतु कार्यादीति न शब्दमात्र[म्, अ]भूत्वा भावित्वसामान्यस्यानुगमसंभवात्, गोशब्दस्तु स्वर्गाविषु रुचिमात्रशरणो न कञ्चिद्यंमनुगम्य वर्तते इति महान् विशेषः । एतदिष प्रवत एव, न ह्यभूत्वाभावित्वमात्रं [54a] 'प्रयत्न]वन्नान्तरीयकं सिद्धम्, येन तदनुगमसमाश्रयः फलं स्यात् । सिद्धौ च पुनः स एव सर्वोपसंहार इति किमनेन विशेष्ट्रं स्वीकृतं वा ? तस्मात् तदिष सामान्यं कार्यजातिभेदेन भेदमावेशयतो न कश्चिद् वस्त्वनुगम इति शब्दमात्रमेव साधनमाश्रितं भवतीति पश्यामः । ततश्च न कश्चिद् विशेषो गोत्वेन वागादेविषाणसाधनादस्थेति ।

एवं वृष्टान्तेऽप्ययमेव श्लोकः । तदा च जात्यन्तर इत्यन्यधूमजन्मित प्रसिद्धस्य वह्नेरिति योज्यं, यदि सर्वोपसंहारपरिहारः । यदा तु सर्वमेव धूमरूपमेकाकारप्रत्यवन वह्नेरिति योज्यं, व्याप्तिमवधारयति, तदा न शब्दमात्रसाम्यम् । स एव व्याप्तः

१. नान्तरवन्नान्तरीयकमिति मातृकायाम् ।

अर्थोऽत्रापीति न साध्यसिद्धिविरोधः। नाप्येवं मौळहेतुवैफळ्योपळम्भसंभवः। न हि यत्र यत्र साधनं तत्र तत्र साध्यमिति सामान्येन प्रवृत्तापि बुद्धिरभिमतदेशकाळादि-भेदमास्पदीकर्तुं प्रभुः। अतो विशेषस्य प्रवृत्तिनिवृत्तिविषयीकरणाय न पक्षधमंमना-लम्ब्यासितुं शक्नुयात्। तत् कथमफलं मौलमङ्गम् ?

तस्माद् व्याप्तिग्रहे सर्वोपसंहारपिरहारिणोऽपि धूमोऽपि नाग्नेरनुमापक इति लाभिम्ळतो मूलस्यापि नाशः। न हि यत्रैव धूमजन्मिन व्यापृतो विह्निरुपळव्धस्तदेव देशान्तरेऽपि, केवलं सोऽपि धूमशब्दवाच्योऽयमपीति शब्दसाम्यमविष्ठित इति न गोत्वेन वाचः श्रृङ्गसाधनादस्यापि कश्चिद्विशेषः। ननु तथापि कीदृशी पुनिरयं वाचः श्रृङ्गसिद्धिरध्यक्षक्षिप्तत्वात् स्वयमेव हि,

#### व्यस्तो हेतोरनाश्रयः

इत्यिभिश्रीयत इति चेत् ? सत्यिमियानप्यभ्यूहः संभवी भवत इति महान् लाभोऽस्मा-कम् । कदाचिदेवं प्रतिषेधतः संज्ञामात्रतोऽपि साध्यसिद्धिप्रत्याशा परिगलयतीति चित्रं चात्र यच्छास्त्रपरिश्रमानुरूपम्,

> मानग्रस्ते गिरां श्रुङ्गे साधनं नेति पश्यतः। संज्ञामात्रेण साध्यस्य सिद्धिः कस्मात् समीहिता॥

> > Territ 1960

यन्न गोपालाङ्गनाजनस्थापि साम्प्रतम्, एवं च समीहमानस्तविष श्रद्द्धीतेति तदनुरूपम् उत्तरं परिहासपरमिनदधानो वचिस विषाणानुमानेन सकलमनुचितानुमानमात्रमुपन्लक्षयित । यदा हि दहनादीनामिप गर्दभादिभ्योऽपि लभ्यावकाशमनुमानं तदा कस्य कस्मादप्रतीतिरित्याकृतम्, यदि परं साक्षाद्रध्यक्षवाधा मा भूत् ? ननु व्याप्तवस्तु-साधारणाभिधानवृत्तेस्तद्वद्यापिनिश्चयप्रसङ्गप्रक्रमे कोऽवकाशो गर्दभाद्दहनानुमानस्य ? न हि दहनव्याप्तवस्तुसाधारणा धूमभस्मादिशब्दा गर्दभे संभविन इति चेत्—न, वस्त्वादिशब्देनापि शब्दसाम्यसिद्धेरित्येतञ्च,

### पाण्डुद्रव्यादिवद्धताशने

इत्यनेनैव प्रतिर्वाणतमन्तर्णीय पक्षान्तरेण तोषयन्नाह,—

विवक्षापरतन्त्रत्वान्न शब्दाः सन्ति कुन्न वा। तद्भावादर्थसिद्धौ तु सर्वं सर्वस्य सिध्यति॥

[प्र. वा. १.१८]

एतेन गर्दभादिष्विप तावदेव धूमादिशब्दानामसंभवो यावस्न समयसमीहा । ततोऽनुमानाभावोऽिप धूमादि[54b]शब्दाप्रवर्तनाविषक एव । प्रवृत्ती तु कः साध्यं रुणद्धीत्युक्तम् । न त्वेवं वस्तुनि साधने । तथा हि,

अविनाभावविषयास विनाभावसंभवः । विवक्षापरतन्त्रत्वास शब्दाः सन्ति कुत्र वा ॥

17,1575

वाशब्दो यथार्थे।

तद्भावादर्थसिद्धौ तु सर्वं सर्वस्य सिध्यति ॥

न तु प्रतिबद्धवस्तुवृत्तितः साध्यसिद्धाविभमतायां शब्दादिवत् सर्वसिद्धिः उत्लण्डमात्रफला, किं तु तत्त्वत एव व्यापकस्य सर्वसिद्धिरिति भावः । तदेवं दृष्टान्त-दृष्टमात्रस्य व्यापितवचने वचनसाम्यमात्रपरतन्त्रा सिद्धिरसिद्धिरेवापततीति तात्त्विक-सिद्धिनिबन्धनवस्तुसाधनान्वेषिणा सर्वोपसंहारिष्येव व्याप्तिष्पपाद्यितव्या । सा च द्विधापि न सन्तिवेशादिभ्यो बुद्धिमतोऽनुमानं मानभाजनीकरोति । तन्मात्रसिद्धाविष वा नाभिमता विशेषसिद्धः, यतः श्रेयोऽधिभिरत्ययंमभिधीयमानमोश्वराभिधानस्य कोविदैराद्वियेतेति संक्षेपतः प्रकरणार्थः । तस्मात् स्थितमेतत्, तादृशि प्रमाणसंमते अनिवरेऽप्यप्रमाणतेति ॥

[ तृतीयः खण्डः ] ।। ईव्तरवादाधिकारे वार्तिकसप्तरजोकीव्यास्थानं समाप्तम् ।। [ समाप्तश्चायमीश्वरवादः ]

## ।। कार्यकारणभावसिद्धः ।।

<sup>9</sup>प्रत्यक्षानुपलम्भेन त्रिविधेनापि सिध्यति । कार्यकारणयोरात्मा पञ्चकेनेति केचन ॥१॥

प्रत्यक्षानुपलम्भसाधनः कार्यकारणभाव इति न्यायः। तत्र सामान्येन प्रावप्रवृत्तानुपलम्भसहायमुभयविषयं क्रमि प्रत्यक्षद्वयम्। यदि वा सामान्येनोभयग्राहि-प्रत्यक्षसहायं क्रमिकमनुपलम्भद्वयमिति त्रिविधमेव तत्साधनमित्येके। अन्ये तु तत् त्रयमन्त्यद्वयसहायमेवेति पञ्चविधं नियतानुपूर्वीकमित्याहः। आद्यत्रयसंभवेऽपि हि प्रतिपत्तुर्नासिन्दिग्धा बुद्धिरुपजायते, अन्त्यद्वये तु लब्धे सिध्यति। अन्वयव्यतिरेकिलक्षणो हि है हेतुफलभावः त्र, तत्र भ्त्रयेणान्वयः प्रतीयते, भ्रद्वयेन व्यतिरेक इति पञ्चकेन साध्वी सिद्धः। पत्योरेकैकानिश्चये तु सन्देहो दुनिवार इति भावः।

अत्र चिन्त्यते,

प्राचीनानुपलम्भश्चेदन्यतः सङ्गमादिकम् । न निषेधति, किं तेन निषेधे पश्चिमेन किम् ॥२॥

अनुपलम्भद्वयेन व्यतिरेकसाधनार्थमेव ह्यनुपलम्भः प्रार्थ्यते । स चानेन हेत्वभिमताभावे <sup>द</sup>कार्याभिमतस्य भावं बाधमानेन साधनीयः । स च भाविस्त्रधा संभाव्यते । तत्रैव देशे स्थितिः, अन्यत आगमनम्, तद्विविक्तकलापादेवोत्पत्तिरित । एवंविधबाधावैधुर्ये । कमत्र कारणमयमपेक्षते । ? न व्यतिरेकेऽस्योपयोगः ।

किं त्वन्वयग्राहिणि प्रत्यक्षे साहायकमावहतीत्युपद्गशितमेवेति चेत् ? अस्मिन् सतीवं भवतीत्यक्षजेन गतं न किम् ।

१. इतः पूर्वं नमो मञ्जुशीकुमारभूतायेति भोटप्रत्येऽधिकम्, २. ०लक्षणादि० भोटपाठानुसारेण । ३. ०भावसिद्धिरिति भोटपाठः । ४. प्रत्यक्षेणेति भोटपाठः । पूर्वानुपलम्भसहकृतप्रत्यश्चद्ययेनित भोटपाठार्थः । ५. द्वयेनिति अनुपलम्भद्वयेनेत्यर्थः । ६. अन्वयव्यतिरेकयोः । ७. फलेनिति बोच्यम् । ८. कार्यद्वया० भोटपाठः । ९. कार्यस्येत्यच्याहार्यम् । १०. बाघस्याभाव इत्यर्थः । १. अपेक्यत मातृका । अयमिति भावस्य परामर्शः ।

न हि भावे भावादन्यो नामान्वयः । स च सिद्धोऽध्यक्षेणेति किमत्रानुपलम्भ-साहाय्येन ? नन्वेवमन्वयो यद्वच्छोपनतस्यापि स्यात् प्रत्यक्षमात्रसंभवात् । प्रागभाव-ग्रहणिवशेषणं तु प्रत्यक्षं तद्ग्राहोति नातिप्रसङ्गः [55a] स तर्तिह <sup>\*</sup>त्रिविध[भेद]-भिन्नभावविपर्ययस्वभावः, प्रागभावोऽनुपलब्धेः, सिद्धोऽभावमात्रं वा ? आद्ये पक्षे एतदायातस्,

अस्मिन् सतीदं भवति,

अन्यथाऽसंभवादिति व्यतिरेकोऽयमेव सः ॥३॥ न स्थितं तत्र नान्यस्माज्ञातं नायातमन्यतः । यस्य भावे भवेत् कार्यं न चेत्तस्य न कस्यचित् ॥४॥

एतञ्चानुपर्लब्धपूर्वेण सिद्धमध्यक्षेणेति न किञ्चित् पश्चिमद्वयेन । तदिष हि हेत्वभावे फलस्य तत्र स्थितिमन्यत उत्पत्तिमन्ययत्नेनान्यत्र गमनम् वाधमानमेव व्यतिरेकसाधनम्, न पाञ्चास्यद्वयमित्येव, तद्वयापाराभावे शतेनाप्यभावात् । तञ्चादि-मेन एकेन कृतमिति नापरस्योपयोगः ।

अथ पुनरभावमात्रमादिमोऽनुपलम्भः प्रत्येतीति मतिः, अभावमात्रबोधेऽपि प्राच्यस्यानुपयोगिता । अस्यैतद्व्यापृतेः प्रागित्येवं किमवशिष्यते ॥५॥

अभावमात्रप्रतीतौ तावत् कस्य केनान्वयः ? अस्य भावेऽस्य भाव इत्यप्यन्वय-प्रतीतिर्यद्वच्छोपनतेनातिप्रसज्यमानोपयोगपरिपन्थिन्येव । एतद्व्यापारात् पूर्वमभावः अस्येति तु प्रतीतौ सैव त्रयो गतिरायातेति किं परिशिष्यते, यतोऽन्तिमह्ययं न वैफल्य-मावहेत् ?

> अन्वये व्यभिचाराच्चेद् व्यतिरेकोऽनुगम्यते । प्रत्यक्षमात्रव्यापारेऽप्येवं किं नाभिधीयते ॥६॥

यदर्थमर्थ्येत प्राक्तनः अन्वयन्यतिरेकौ हि प्रत्येकं न्यभिचारादेव सहितौ हेतुफलभाव उच्यते। तत एकैकस्यातःद्भाविन्यपि संभवोऽबाधक एवेति समानमावयोः।

२. त्रिविधेति तत्रैव स्थितीत्यादिपक्षत्रयं प्रदिष्टम् । भेदशब्दो मातृकायां दुष्पठः भाटपाठ[ध दद्]-सर्माधतः ।

ततो नान्त्ययोरादिमस्योपयोगः, आद्ये वान्तिमयोरिति सिद्धम् । न सिद्धम् । आदिमेन हि प्रागस्य व्यापारादेतन्नासीदिति प्रतियन्नपि एतद्ववापाराभावप्रयुक्तोऽस्या-भाव इति नावधारितम्, चरमेण त्ववधार्यत इत्ययुक्तम्, आदिमस्य पुनरनुपयोगस्य तादवस्थ्यात् ।

अपि च,

तन्मात्राभावतोऽभावात् पश्चिमेन विनिश्चयः ॥ तन्न्यायस्य समानत्वात् प्राच्येनापि न किं मतः ॥७॥

एतद्वधापारात् प्राग् नासीदित्यपि हि तन्मात्राभावादेवाभावं स्यापयित, यथोक्त-सत्तात्रैविष्यविध्तेराक्षेपात् । ततस्तेनानिश्चये पश्चिमेनापि मा भूत् । तत्र पूर्वेण द्वयोः अभावस्य सिप्तिधिमात्रम्, नैकस्यानेन प्रयुक्तिरिति पश्यतः पश्चिमेऽपि क आश्वासः ? तदनायत्तौ त्वभावेऽपि उत्पत्तिप्रसङ्गे द्वितीयाभावस्यैवायोगः समानः । अथ विद्विरासभयोरागमनानन्तरजन्मनोऽपि धूमस्य गर्वंभाभावेऽप्यभावः प्राच्येनानुभूयत इत्युच्यते । उभयापगमेऽपगच्छतः पश्चात्तनेनापि, इत्यपरापरोपायपरम्परानुस्पेन पञ्चकव्यवस्या[हा]ितः । तथा सित त्रयं, न द्वयमिति चेत् ? पश्चिमेनापि न शक्यते इत्येतावदुच्यते । स तु द्ययस्त्रयोवित [55b] किमनेन ? अस्त्युप्योगो द्वयस्यान्यस्य अप्यभावे निश्चयायोगादिति चेत् ? यदैव ति केवले हेत्वभावेऽनुपलम्भस्तदैव प्राच्यः अपि समयं इति कि नेष्यते ? नो चेत् सर्वथानुपयोगादित्युक्तम्, अन्यथा प्रत्यक्षमिप त्रयं, न द्वयमिति वन्तुं शक्यत्वात् । कि च पञ्चकवादिनः "समानसमयत्यैवाविभागात् प्राच्योऽनुपलम्भ एक इष्टः । स चािनगर्वभापगमेऽस्तीत्यनन्तरधूमानुपलम्भापेक्षयाद्यापि देत्तेव ।

अपि च,

प्रागदृष्टौ क्रमात् पश्यन् वेत्ति हेतुफलस्थितिम् ॥ दृष्टौ वा क्रमशोऽपश्यक्षन्यथा त्वनवस्थितिः ॥८॥

३. वङ् पोहि' [आदिमस्य] यङ् [पुनः] दोगस्' प' मेद् [अनुपयोग] दे' जिद्' (छ)' गतस्' पहिं पियर्' रो [तादवस्थ्यात्] । मातृकात्र संदिग्धपाठा । ४. रग्' म' लस्' प [अनायित ?] मातृका संदिग्धपाठा । ४. रग्' म' लस्' प [अनायित ?] मातृका संदिग्धपाठा । ५' हानिरिति मातृकायां दुष्पठम्, भोटपाठान्निस्चितम् [अमृस्प] ६. स त्विति पश्चिमानुपलम्भित्त्वत्यर्थः । ७. समय इति मातृकायां दुष्पठम् । भोटपाठे गशुङ् = समयः = सिद्धान्तः । अत्र तु कालार्थकः समयशब्द इति भाति । ८. मातृका दुष्पठा । भोटपाठे थुग्' प' भेद' प [अनवस्थितः] । १६९ पृष्ठेऽय्ययं दलोकः । तत्राष्येतदतृसारेण पाठः संशोध्यः ।

तत्तदाशङ्कानिराकरणार्थंमृत्तरोत्तरपूर्वंपूर्वोपलम्भानुपलम्भपर्येषणाप्रसक्तेः । तत्र यथेष्टं त्रयादिव्यवस्था क्रियताम् । न तु ैप्रत्यक्षं मध्यमधिवास्यानुपलम्भयोः कश्चिद् उपयोगः, अन्यशङ्को द्वयोरप्यनाश्चात् , तद्विवेचने चैकेनैव सिद्धेः ।

तस्मात्,

<sup>१</sup>°प्रत्यक्षानुपलम्भाभ्यामन्वयव्यतिरेकयोः । निश्चये संशयो नाम कीदृक् हेतुफलस्थितौ ॥९॥

अर्थान्तरत्वे तयोरेव तद्भावरूपत्थात्। तयोश्च न प्रतीतिनियमः कश्चित्, द्विधापि सिद्धेः। स्यादेतत्, व्यतिरेकदाङ्यदिवं व्यवस्था। अतस्तद्ग्रहिणोऽनुपलम्भस्यान्वयविषयप्रत्यक्षातिवृत्तिरुचितेव। न, नान्तरीयकत्वमेव हि प्रमाणस्य प्रमेये
द्विधानमारोपयित। न बाहुल्यम् प्रमाणाभासेष्वित किमधिकधावनेन ? न हि तदा
गन्धोऽपि धूमस्य संभावनीयः। ननु भूयसामभावात् कस्याभावे न भूतो धूम इति
निरुवेतव्यमिति चेत् ? अत एवान्वयग्राहिप्रत्यक्षमपेक्ष्यते अन्याभावप्रयुक्तत्वे
ह्येतदभावस्य, नास्य संभवमयमाद्वियेत। एवमन्वयग्रहणपूर्वकेऽपि निश्चये भूयसा
संभवात् कस्य भावप्रयुक्तोऽस्य भाव इति जिज्ञासायामनुपलञ्येर्यदभावप्रयुक्तोऽस्या
भावः संप्रति तद्भावप्रयुक्तः प्रागण्यस्य भाव इति सिध्यति। तत्र चैकैकस्योपनयेऽपनये
वा तथा प्रतिपत्तुं शक्यम् । तथा च सति प्राच्यस्य पश्चिमस्य वा व्यतिरेकसिद्धौ शक्तिः,
अनेकोपनयादौ तु द्वितयस्याप्यशक्तिरिति स्थितम् ॥

अव्यापिनी चेयं पञ्चकव्यवस्था। भस्मानलकलसकुम्भकारादिषु पश्चिमा-भावात्, नीराधारादिषु च प्राच्याभावेऽपि सिद्धः। तथा हि सित सेतौ पयःपूर-स्थेमानमुप्लब्धवतस्तद्भावे<sup>२ श</sup>तद्भावर्दाशनस्तयोर्हेनुफलभावनिश्चयः प्राच्यानपेक्ष एव। तद्वदन्यत्राप<u>ि त्रिकापेक</u>्ष एवेति वेदितव्यम्।

अथ प्रागदृष्ट्वा विद्धिसिन्धौ धूमदर्शने विद्धिमपेक्ष्यान्य एव जनयतीति कि न कल्प्यते ? एवमपि बह्नेः कारणत्वमेवेन्धनस्येव। एवं तहर्बन्यस्यापि यद्च्छासिन-

९. मङोन् सुम् [प्रत्यक्ष] दवुस् 'सु' [मध्य] वशग्' पहि [अधिष्ठाप्यं?] मि दिमगृस्' प' दग् [अनुप्रकम्भयोः]। १०. भोटपाठोऽस्य रहोकस्य गद्यात्मकः। १. म स्निद्' प [असंभव] इति भोटपाठः। २., ३. उभयत्र भोटपाठ योद्' प [भाव]; मातुकायां तूभयत्रेव अभाव इति।

हितस्य गर्दभादेः कारणत्वमस्तु, ततश्च तस्यापि धूमादनुमानप्रसङ्ग इति चेत् ? तत् कि वह्नेः कारणत्वनिश्चय [56a] इत्येवं गर्दभस्यापि ? अय प्रत्यक्षानुपलम्भयोस्तत्रापि वृत्तेः \*उभयस्याप्ययोगात् । न चान्यस्य तथा निषेधाय त्रयाश्रयणम्, अपि तु वह्नेविधये । स च सिद्ध इत्यन्यस्यानिषेधोऽवाधक एव । अननुमानं तु कारणत्वानिश्चयादेव । न कदाचिदग्निमपेक्ष्य गर्दभः करोतीति शङ्कव निश्चयो विरोधात्, तस्याः संशयरूपत्वात् । तिन्नषेधोऽपि तस्येव परीक्षया नान्यस्येत्यस्थानमेवंविध-प्रलापस्य । ननु तथापि विह्नः कारणमित्यवधारणानुपपत्तेर्दुस्येव स्थितः । न हि विह्नित्व कारणम्, अन्यस्याप्यनिराकरणात्, इन्धनस्यापि परमार्थंतः कारणत्वाच्च । न च कारणमेव, अनारव्धधूमस्यापि संभवादिति न चोद्यम्, त्रिविधस्यापि व्यवच्छेदस्य सिद्धेः ।

तथा हि,

सामग्रचपेक्षयान्यस्य च्छेदे द्रव्यव्यपेक्षया । योग्यतायामयोगस्य सिद्धोऽत्यन्तं च कर्मणि ॥ १० ॥

यदा हि इहनइाब्देन तदुपलक्षिता सामग्री समासेनाभिधीयते, तदा स एवेत्यन्य-योगव्यवच्छेदः। यदा तु दहनद्रव्यमेव तदापि कारणत्वं नाम यदि योग्यता, तदा कारणमेवेत्ययोगव्यवच्छेदः। अथ क्रियैव, तदापि भवत्येवेत्यत्यन्तायोगव्यवच्छेदश्च सिद्धः। स चायमियान् व्यापारस्थिविधस्यैव प्रत्यक्षानुपलम्भस्य शक्य इति युक्तमत्र भागे भट्टाचंटपाद्व्यास्थानमेव।

भगवतो वातिककारस्यापि स्वयमेव,

कुम्भस्य कुम्भकारेण करणं भस्मनोऽग्निना। शस्त्रादिना व्रणादेश्च बुवतो मतमेव तत्॥१॥

कथं पुनः कार्यत्वाविशेषाद्धूमादिव भस्मनोऽपि नाग्नेरनुमानम् ? न, देशकालाद्य-पेक्षया अभिमतत्वात् । तथा हि,—

> किमप्युदयमात्राय कार्यं हेतुमपेक्षते । प्रबन्धस्थितयेऽप्यन्यत् कार्ळवित्तदपेक्षया ॥ १२ ॥

४. गिलस्' ग' ल[जभयोः] यङ्, [च] मि' रिग्स्' पिह्' फ्यिर् [अयुक्तत्वात्]। ४१

तत्र कलसभस्मादिभ्यो जन्मन्येवापेक्षित्वरभ्यः, अत एवार्यान्तरापेक्षप्रबन्ध-वैषुर्यभ्यः, अतीत एव हेतुसिन्निः कालः शक्यिनिश्चयो, न तु वतंमान इति न प्रवृत्यादि-सङ्करः । उत्तरभ्यश्च धूमालोकादिभ्यो दशाविशेषापेक्षानपेक्षप्रबन्धवैषुर्यभ्य उपादान-विकलतया प्रवाहिबिच्छित्त्योऽनपेक्षितपरभ्यो वतंमान एवेति न दोषः । एतदपेक्षया त्वाचायंश्वर्मोत्तरस्य पश्चिमद्वयस्य श्रयणयत्नः फलेदिप । न तु पञ्चकनियमः तदापि परभागभाक् । प्रत्यक्षपुर्वकेऽनुपलम्भेऽन्यापेक्षाऽभावादिति प्रथमभेव श्रेयः ॥

॥ ४एकादशक्लोकीसंगृहीता त्रिविधप्रत्यक्षानुपलम्भपूर्विका कार्यकारणभावसिद्धः
महापण्डितज्ञानश्रीमित्रपादस्य कृतिः १ समासा ।।

५. मातृकायां ग्रन्थभागे यथाप्रदिशतं द्वःदश क्लोकाः । ६. मखस्' प' छन् 'पो' ज्ञा' श्री' मि' त्र हि शल् स्त्र' नस्' वियस् मजद्' प' इति भोटपाठानुसारेणैव कल्पितः कोष्ठकिनिहितभागः । ७, भोट पाठ एवानन्तरोक्तमधिकं विवरणं लम्यते । वग्यैं गर' ियः मखन् 'पो' पण्डि' त' कु' मा' कल' शु दङ् । लो' चा' व' दगे' स्लोइ' शा' क्य' होद्' ियस्' बस्प्युर् । स्लइ' विय' वल्' युल् िय्य' पण्डि' त' ल' न' न्त' श्री' दङ्, । लो चा' व दे' शिद् 'विय' गृत्म्स्' शिङ् 'गतन्' ल' फत्य्' पो ।। भारतीयोपाध्ययकुमा [र]क्लशुन [? कलशेन] भोटभाषानुवादकेन भिक्षशाक्यप्रभेण चान्-दिता । तत्रश्च नेपालपण्डितानन्तश्चिया तेनैव च भोटभाषानुवादकेन स्पृष्ट्वा [पाठो] निर्णीत इति भावः ।।

# ।। योगिनिर्णयप्रकरणम् ।।

यद् यद् भाव्यते तत् तद् भावनाप्रकर्षपर्यन्ते स्फुटाभं संभवति । यथा कामुकस्य कामिन्याकारः । भाव्यन्ते च परमपुरुषाधिना क्षणिकत्वे नैरात्म्यादयो वस्तुधर्मा इति । अत्रेदं चिन्त्यते भवतु भावनया मानसी स्फुटाभता, केवलं भूताभूतार्थन्साधारणत्वाद् भावनोद्भूतवै[56b]हाद्यस्यापि संवादिनयमानुपपत्तेः कृतः प्रामाण्यमिति कथं प्रत्यक्षता योगिज्ञानस्येति ?

अथानुमानव्यवस्थापितवस्तुभावनायास्तद्वधिभचारशङ्काविरहात् तज्जस्यापि ज्ञानस्य कृतः शङ्कावकाग् इति चेत् ? आस्तां तावदनुमानपौष्ठषप्रत्याशा, प्रत्यक्षेणापि विद्युद्द्द्नादिकं गृहीत्वा भावनाप्रकर्षपर्यन्तजातं स्थिरतरतदाकारं च ज्ञानं भवेद् यावस्न विपरीतभावनाभियोगपर्यन्तः। अस्तं गृतश्च तद्विषय इति कथं प्रमाणोपनीतवस्तु-गोचरत्वेऽपि संवादाश्वासः? अनस्तङ्गमेऽपि वा तावत्कालमनलस्य नावस्थानियमः। समुद्रादेरप्येवम्। महीष्द्रादीनां चाल्पाल्पकालेन वैसदृश्यं दृश्यते। महीधरादीनां च दहनाशनिप्रभृतिभिः। भावना तु यामवस्थामिनिवश्य भवति तदेकावस्थानियतः स्फुटाभाव इति तद्विषयापेक्षया भ्रान्तिराकारभेदादिति न प्रामाण्यं न च प्रत्यक्षता। यदा च हालिक एव हव्याशनमनुमाय भावनया स्फुटयेत्, तदा न तद् योगिज्ञानं परमार्थं-विषयत्वाभावादिति प्रत्यक्षान्तरप्रसङ्गः।

अत्रोच्यते । न हि तावदियमनन्तराशंका संभिवती । भावना हि रागशोकाद्यावे-शाद् वा स्वयमुपनमेत्, प्रयोजनानुरोधाद् वा प्रेक्षवता संचिन्त्यारभ्येत ? तत्र परमप्रयो-जनवार्ताविरहाद्दाहुपाकादिमात्रमनुमितेनैव हुतभुजा तद्देशोपसर्पणात् सिद्धम्, अनुपमृष्ट-देशेऽपि भावनावैफल्यम् । पुरस्तात्तु भाविते परिस्फुरित तद्यपिक्षया भ्रान्तिः । एवं शोकाद्युपनतायामिष भावनायाम् । तत् कथं प्रत्यक्षान्तरप्रसङ्गसङ्गतिः ?

अस्तु वा यथा कथिबत् तादृगर्थभावना, शिरिस श्रुङ्गभावनावत् । अथाप्य-भ्रमपक्षे योगिज्ञान एवान्तर्भावः । योगो हि समाधिर्मनस एकाग्रतालक्षण इति न दोषः । श्रुङ्गाकारस्कुटोभावे तु पृथ्वी कृत्स्नेत्यादिवदप्रत्यक्षतैव निरालम्बनत्वात् । यद् वार्तिकस्, तत्र प्रमाणं संवादि यत्प्राग्निणीतवस्तुवत् । तद् भावनाजं प्रत्यक्षमिष्टं शेषा उपष्ठवाः ॥

[प्र. वा. २. २८६]

यत् पुनरस्तं गतेऽपि वस्तुत्याकारात्तरभाजि वा स्थिराकारतया भावना, यस्य निरालम्बनत्वमापादितं सर्वस्य, तदिप वस्तुभावनापक्षे शोभते, न वस्तुधमंभावनापक्षे । वस्तुधमीश्च क्षणिकत्वादयः संसारवैराग्यात् स्फुटीभावभाजो भावियतुपुपकान्ताः। अथैकत्र प्रमाणपरिशुढेऽपि भावनाजिनतवैशद्यस्य वस्तुनि विसंवादसंदर्शनादन्यत्रापि क आश्वासः, प्रमाणपरिशुद्धिमन्तरेणाश्वासहेतोरप्यस्याभावात्,
तस्याश्च संवादिनयतावसामर्थ्यात्? तस्त्र, स्थिरास्थिरविषयत्वेन विशेषात्। अस्थिरं
हि वस्तु प्रध्वंसविकाराभ्यां ग्रस्यत इति न संवादः, [57a] वस्तुधमिस्तु
क्षणिकत्वादयो न कदाचिद्विच्छिद्यन्त इति तद्विषयः स्फुटीभावः सर्वदा सालम्बन
एव।

नन्वेतदिष न युक्तम् । न हि क्षणिकत्वादिकं नाम किञ्चिदस्ति वस्तु, सस्वे वा तदेव नित्यमासक्तमिति सर्वेमयत्नशीणंम् । अवस्तुत्वे च तदेव निरालम्बनत्वम् । तस्माद् भवन्मतेऽपि क्षणिकत्वं नाम क्षणिका एव भावराशयोऽपरामृष्टभेदाः भेदान्तरतिरस्कारे-णोच्यन्ते । तथा च सति क्षणिकत्वभावनेत्यपि क्षणिकपदार्थंसार्थंभावनेत्येवार्थः । तावता तान्येव वस्तूनि भाव्यमानानि स्फुटीभवन्तीति स एव दोषः । अथाभिन्नान्यपि क्षणिकत्वा-दोनि भिन्नानोव तावत्प्रतिभान्ति ? तथाप्यध्यवसायाद् वस्तुगतान्येव भाव्यन्त इति न तद्दोषान्मुक्तः, तटस्थतया भावियतुमशक्यत्वात् । तथा च त्रुट्यदूपमेतद् वस्तुजातिमत्ययमेवाकारो भावनायाः ।

तत्त्रथं वस्तुतत्त्वभावनापक्षेऽपि वस्तुसंस्पर्शंपरिहारः ? परिहारे चावस्त्वन्तरभावनेव स्यान्न धर्मभावना । सत्यम् । यद्यपि वस्तुतत्त्वभावनयापि सामान्येनािक्षप्तं वस्तु, तथापि न तस्य स्फुटीभावः, तत्त्वमात्रतात्पर्यप्यंवसानात् । तत्त्वभावनेव हि स्फुटीभवन्ती संसारापसारणसरणिः । न हि कािमनोकलेवरं साक्षात्कृतं रागसंकोचमाचरित, किं त्विनत्त्यदुःखादित्वमेव । अतस्तत्रैव तात्पर्यात् तदेव वैशद्यमापद्यते भावनया, न वस्तु । नतु तत्र तात्पर्येऽपि वस्तुधर्मः स्फुटीभवित न वस्त्विति का सङ्गितिः, भावनया द्वयोरिष कोडीकरणात् ? कीवृशो वा धर्मिणमस्पृष्ठातो धर्ममात्रस्य स्फुटीभावः ? तदेतदाकाश-चित्रणम् न खलु हालिकस्यापि प्रत्ययमातनोति ।

नैष दोषः, धर्मिणः स्फुटीभावमस्पृथलोऽपि धर्ममात्रस्य स्फुटीभावदर्शनात् । केवलं वस्तुप्रत्यासत्त्यनपेक्ष्य न स्फुटस्फुरणिमिति स्यात् । स्फुटीभावोऽपि तस्य तद्विषयस्यिष्य व स्फुटस्फुरणिमिति स्यात् । स्फुटीभावोऽपि तस्य तद्विषयस्यिष्य व सियते, धर्मत्वादेव, प्रियत्वादिवत् । तथा हि निम्बरसादौ तावत् प्रियत्वमभ्यस्यमानं स्फुटीभवद्दृष्टम् । न च निम्बादेः स धर्मं इति तद्भावनया निम्बाद्यपि स्वजन्मदेशस्यं रसनाप्रसिङ्गि वा स्फुटं स्फुरदिस्त यावन्न विषयंयभावनाभियोगप्रकर्षः । न च स्फुटीभूतं प्रियत्वमपि तटस्थमुपलभ्यते निम्बाद्यनुभवमनपेक्ष्य, कि तु यदा यदा निम्बाद्यनुभवः तदा तदा झिगिति प्रियत्वमनुभवविषयः, न प्रागिवोद्वेजकमनुभयं वेत्येष एव धर्मस्फुटीभावार्थः ।

यथा हि कामिन्धादिवस्तुनि स्फुटोभूतेऽपि न यथा समयसिद्धस्तत्त्वस्फुटोभावः, तथा तत्त्वभावनयापि न वस्तुस्फुटीभाव उभयोः परस्पराव्यभिचारेऽपीति कीवृशो दोषः ? अथ न बाह्यधमैः प्रियत्वमसाधारणत्वाद् भावनाधेयत्वाच्वेति चेत् ? कस्य पुनर्र्य धमें।ऽस्तु प्रियत्वादिः प्रत्यात्मवेद्यत्वेनापह्लोतुमशक्यः ? ज्ञानस्य [57b] चेत् ? बाह्यस्य प्रियत्वमभ्यस्यमानं ज्ञानस्य स्फुटीभवतीति क एष न्यायः ? उत्कृष्टमिदं निम्बादिति भावनाकारोऽपि न तज्ज्ञानमुत्कृष्टमिति । अथापि ज्ञानस्येव प्रियत्वया स्फुटीभावे न जातु कश्चिद्यप्रियमनुभवेत् । न हि बहिरिव ज्ञानमपि कादाचित्कसिन्धानम् । ज्ञानस्यापि कस्यचिदेव प्रियत्वव्यक्तिरिति चेत् ? किकृतः पुनर्यं विभागः ? यद्यभ्यासकृतः, यत्रैवाभ्यासो बाह्ये तत्रैव भवतु । तदनपेक्षायां कस्यचिदपि प्रत्यासित्तिप्रकर्षाभावान्मनोमात्रमधिष्ठानीभूतमिति न कश्चिद्धशेषः ।

बाह्ये तु विशिष्टजातिनिम्बादिकमभ्यासविषयोक्ततिमित नातिप्रसङ्गः। ज्ञान-मिष तींह भावितिनिम्बगोचरमेव प्रत्यासन्नमिति विशेषः। एवं तर्हीदमायातम्, यद्वस्तु केनचिद् रूपेण भाव्यते तद्वस्तु विहाय तत्प्रत्यासन्नस्य स्फुटीभाव इति कामिनीं भाव-यतस्तत्प्रत्यासन्नस्य पित्रादेरेव स्फुटीभावप्रसङ्गो न कामिन्याः। अथ विषयस्य विष-यिणा ज्ञानेन सह विशिष्टेव काचित्प्रत्यासित्तः? एवमिष निम्बे प्रियत्या अभ्यस्यमाने तज्ज्ञानं प्रियत्या स्फुरतीति निम्बादिकं प्राग्वदिप्रयमेव भवेत्। ततो यथा सर्पादाव-प्रिये परिहाराङ्गतया तिन्नश्चयः प्रियं एव न सर्पादिस्तथेदमपीति कृतं भावनया।

अथ भावनाबलात् प्रियाकारमेव तद्विषयं ज्ञानमुपजायत इति कल्पना ? एवं सित निम्बरसः प्रियो भाव्यत इति तद्विषयज्ञानमेव प्रियाकारं भाव्यत इत्यापन्नम् ।

स्फुटाभतापि तस्य तिष्वयोपिनवौ तद्गाहिज्ञानस्य झिगिति यत्तमनपेश्य प्रियाकार्-रिक्तुरणम्, न विषयस्यैवासिन्निहितस्य साक्षाद्भावः । एवं क्षोणीधरात्योऽपि क्षणिनो भाव्यन्त इति तिष्वयज्ञानमेव क्षणिकाकारं भाव्यत इति । तस्यापि स्फुटीभावो भूधरादिसिन्निधौ तद्ग्राहकस्य क्षणिकाकारोदयो न भूधरादेरसिन्निहितस्यापि स्फुटी-भावः । इयमेव धर्मभावना शब्दार्थनिष्ठेति न प्रस्तुतवस्तुक्षतिः ।

वस्तुतस्तु प्रियत्वं नाम सुखकरत्वम् । तत्र यद्विषये यस्य प्रियत्वभावना तिच्चत्तसन्तानं भावनापरिष्कृतमुपादानमुपादाय स विषयः सहकारो सुखमुत्पादयतीति स्थितौ न सर्वं प्रियत्वम् । तत्र प्रीणकत्वं तु तस्यैव धर्मः, सर्वं च प्रतीति न दोषः । स चाभ्यासादेव । एवं कृपादिष्विप मानसेषु धर्मेषु योष्यम् । दुःखिनमुद्धरामीति दुःखिपरोद्धरणभावनायाः स्फुटीभावस्तद्विषयसिवधौ झिगिति तत् ज्ञानं तदनुरूपानुष्ठानप्रसवहेतुः । एवं श्विकपालभावानायामपि नैर्घृण्यस्फुटीभावो नाम कर्परोपसर्पणे वेदितव्यः । न तु संबन्धिनैव प्रत्यासन्नेनेतरेण वा सहस्फु[58a]रत्ता । यथोक्तं सर्वज्ञसिद्धौ,

लञ्भो बोधदयादिभिस्त्वतिशयस्तद्गोचरोपस्थितौ नैवं यत्नमपेक्षते स्वरसतः प्रत्यात्ममुन्मीर्लात।

तस्मात् क्षणिकत्वधर्माभ्यासेऽपि प्रकर्षगामिनि यावदनुभवितव्यमनेन, तावत् वृट्याद्वपमस्मदादिदर्शनविलक्षणमेव । यथास्माकमत्यन्तसदृशेऽपि भिन्नदेशपदुतर्भेदानुकारि दर्शनं विकल्पश्च झिगत्येव तथा स्यात्, अनुष्ठानं वा तदनुरूपम्, एवं योगिनः क्षणभेदिनि भावद्वये दर्शनविकल्पौ। स्थैर्यादिश्रमोद्भवरागादिकलङ्कानिङ्कतं चास्य चेत इति इयती तस्य स्फुटाभता।

नतु परिभाषासात्रमेतत् इयत्येव तस्य प्रकर्षगितिरिति । तथादृष्टत्वादिति नोत्तरम् । यद्यपि दृष्टमेवं तथापि तावतैव स्थितिरिति न शक्यं प्रस्तुते । कदाजिदितिरित्यमानः प्रकर्षो विषयेणैव सह स्फुटयेदिति न पूर्वदोषशोषः । प्रियत्वादाविष च कदाजिदन्यैव निष्ठेति चेत् ? भवत्विति भावनया अभिमतां स्थितिमुल्लङ्क्ष्य स्फुटीभावशङ्का । यस्तु प्रेक्षापूर्वकारी स्वार्थं परार्थं वा भावनाभियुक्तः, तस्य तावतैव कृतार्थंत्वं जातमिति किमिति श्रमान्तरमाविशेत्, अनर्थंकत्वादनर्थंकरत्वाञ्च ? यथा भोज्यभैषज्यादिष्वभिमतपाकप्राप्तौ । यथा चात्र संभवत्यिप पाकान्तरेऽभिमते ताव-

तैव पाकप्रकर्षपर्यन्तव्यवहारः, तथा प्रस्तुतेऽपीति न कश्चिहोषः । तदेवं यद्यपि धर्मिविषय-भावनायाः स्फुटीभावो विसंवादसंवासी स्थैयंविषयंयाद्विषयस्य, तथापि न यथोक्तधमंगोच-रायास्तदाशङ्केति स्थितम् । यद्येवमनुचितः कामिनीदृष्टान्त इति न चोद्यम्, भावनाया वैशद्यमात्रनिदर्शनस्य विवक्षितत्वात् । अत एव वार्तिकम् ,

### घृणावैराग्यरागवत्

इत्याह ।

तत्तिह् योगिज्ञानिमिन्द्रयज्ञानािद्भित्रमिभन्नं वा ? कि चातः ? अभेदपक्षे न योगिज्ञानं नाम प्रत्यक्षभेदः, इन्द्रियज्ञानेनैन संग्रहात् । न च भावनोपस्कृतसन्तानस्य तथोदयाद्
भेदव्यवस्था, रसायनािदसंस्कारापेक्षयािप प्रत्यक्षान्तरव्यवस्थाप्रसङ्गात् । भेदपक्षे च
भावनासंभवं क्षणिकत्वसाक्षात्कारिज्ञानमन्यदन्यथेति साघ्वी शुद्धः, इन्द्रियज्ञानस्यािप
तदवस्थायामस्थैर्यसाक्षात्करणे कृतं योगिज्ञानेन । न च तस्याकिस्मिकः क्षणिकत्वबोधः ।
भावनोद्भत्तवैशद्यस्य हि तद्वोधः । न चेन्द्रियज्ञाने भावना, अपि तु मनसः । तामन्तरेणािष
साक्षात् क्रियालाभे च भावनावैयथ्यम् ।

किं च भिन्नकालं वा तद्दयमभिन्नकालं वा ? तत्राभिन्नकालत्वमनुपपन्नम् । इन्द्रियज्ञानोपनीतस्य हि धर्मणः क्षणिकता साक्षात्कर्तव्या भावनाभाविनाञ्नुभवेन । अन्यथा धर्मणं धर्मं च स्वातन्त्र्येण [58b] साक्षात्कुर्वतो धर्मिद्धारकं दूषणमनिवार्यम् । न च धर्मभावनाया वस्तुसाक्षात्कारव्यापारो निम्बादिवदिति निवेदितमेतत् । तस्मादिन्द्रियज्ञानगोचरादिधक एव तत्त्वसाक्षात्कार इति प्रथमिमिन्द्रयज्ञानं धर्मिप्राहि, पश्चान्मानसं क्षणिकताग्राहीति नियतः कालभेदः । कालभेदे च प्राचीनापेक्षया पश्चिमस्य गृहीतग्राहित्वादप्रामाण्यमेकार्थत्वे । भिन्नार्थत्वे त्विन्द्रियज्ञानगोचरादन्यत्र प्रवर्तमानं स्वातन्त्र्येण धर्मिणमुपस्थापयतीति न च प्राच्यदोषानमुक्तिरिति ।

अत्र त्रूमः । प्रथमपक्षे तावन्न वस्तुदूषणम्, तावृक्ष्युरुषविशेषस्य साध्यस्य सिद्धत्वात् । व्यवस्यादूषणमपि नास्ति, साध्यतयेव तादृशादशिवशेषस्य लोकातिकान्त-रूपत्वे तत्साधनविशेषप्रतिपादनाय पृथम्जनसाधारणेन्द्रियज्ञानाद् भेदेन निर्देशात् । न चेन्द्रियज्ञानशब्देन कोष्ठशुद्धधा रसायनादिजनितविशेषस्येव संग्रहमात्रेण शास्त्र-साफल्यम् । अत एवाञ्जनादिकृतविशेषापेक्षयापि न भेदनिर्देशः, लोकातिकान्त-

रूपस्य विशेषस्याभावात् । प्रयोजनापेक्षया हि बहुलमेकप्रकारसंग्राह्यस्यापि प्रकारभेद-निर्वेश इष्यत एव, यथा संप्रयुक्तसंस्कारस्कन्थसंगुहीतयोरिप वेदनासंज्ञयोः, विकल्य-संगृहीतस्यापि विलष्टमनोज्ञानस्य । तस्माप्तेन्द्रिययोगिज्ञानयोरभेदपक्षे तावहोषः । तदेव धर्मिरूपापेक्षयेन्द्रियज्ञानं धर्मापेक्षया योगिज्ञानं, यथा धर्मिप्रत्यक्षमेव निषेधापेक्षया-नुपलन्धः ।

भेदकपक्षेऽपि न तावत् स्थैर्येतरस्फुरणकृतोपालम्भसंभवः इिन्द्रयज्ञानेनािप् वस्तु सर्वात्मना गृह्धता त्रुट्यद्र्यस्येव ग्रहणात्। अध्यवसायोऽपि पूर्वं दुलंभः स संप्रति भावनावलावलिक्वा मनसा आसादितपाटवेन घटित इति विशेषः। नित्विह्यययािप तद्शायां निर्रात्थयिवशेषलाभाद् दूरसूक्ष्माद्यनुभवं को निवारयित वाह्ययोगिवत्, तिरश्चामि कृतिश्चत् कर्माक्षेपान्मात्रया तथोपलब्धेः ? विद्यमानाां च क्षणानामवश्यं वैसदृश्यमणोयोऽपि संभवि, अन्यथा सर्वात्मना सादृश्ये तत्त्व-प्रसङ्कात्। तत् तथाविधसूक्ष्मभेदावधारणधूर्येणाक्षविज्ञानेनेव साध्यसिद्धेरनर्थकं योगिज्ञानम्।

एतेन दुःखानात्मादिसाक्षात्कारो व्याख्यातः। पुरुषवपुषा चेित्र्यमन्तरेण भिनतुमशक्यमिति योगिज्ञानमनुत्पादनीयमस्तु । तद्य्ययुक्तम् । त हि संभावना-मात्रोपनीतं नेत्रबलमवलम्वय संव्यवहारिणा प्रेक्षेण प्रमाणपरायणो मार्गः परिहतु शक्यः। तदभ्याससहकारिकमेव वा तथाविधेन्द्रियशक्तिसाधनमित्यपरिहार्येण योगिज्ञानेन समानकक्षतायामि इन्द्रियज्ञानस्य न कश्चिद् दोषः। वैयर्थ्य[59a]मेकस्येति चेत् ? कतरेण पुनः स्वकारणोपनिधानधर्मणोरनयोः स्वव्यापारवैयर्थ्यभयान्निर्वातत्व्यम्, बीजादिब्विवान्त्यक्षणप्राप्तेषु ।

ननु तथाप्याकारद्वयस्फुरणप्रसङ्ग इति चेत् ? सत्यम् , सत्यज्ञानाकारस्तावद्वन्त समानदेशः, अन्यथा भ्रमत्वप्रसङ्गात् । अतस्तावाकारावप्रतिषौ कया रीत्या स्फुरत इति को निर्णेतुं क्षमः, यदाह,

#### अचिन्त्या योगिनां गतिः

[प्र. वा. २. ५३२]

इति ? तस्माद् दृष्टान्ताभावात् किमिवानिष्टं किमिव वा न दोष इत्युभयोरिष नावसरः । समसमयतया तर्हीन्द्रियज्ञानानपेक्षायां स्वातन्त्र्यदोष उक्तः कथं परिहर्तव्यः ? इन्द्रियापेक्षयैव परिहर्तिष्यत इति नोत्तरम् । तदा हि तदपीन्द्रियज्ञानमेव स्यात्, तद्वव्यापारानुविधानात् । न योगिज्ञानं नाम किश्चत् ।

तद्वरमेकमेव स्वीकृतमिति न भेदपक्षः क्षमः । नैवम् , तथा हि मा भूदिन्द्रिया-पेक्षा । वीक्षणं तु यथा स्वसामध्यितृरूणां योग्यदेशाविस्यितिमपेक्ष्य स्विवज्ञानजनने प्रवर्तते तथा मनइन्द्रियमिप प्रवर्तिष्यते, अप्राप्यकारिताया उभयोः साधारणत्वात्, अर्थवत्तायाश्च मनसोऽपि तदानीमिष्टत्वात् । पृथग्जनसन्तानस्य तु न तादृशी शक्तिः यतो नेत्रश्रोत्रवन्मनोऽपि तादृङ्मर्यादया योग्यदेशस्यमर्थसहकारिणमासाद्य वेदनम् उत्पादयेदिति नातिप्रसङ्गः । तदृशायां तु श्रृतिनयनयोरिव मनसोऽपि कियद्दूरेण विषयसिन्निधव्यवस्थिति क एवं प्रमातुं क्षमः ? केवलमेतावदुच्यते, यावत्तेन शक्यम् अधिगन्तुं स्वाकारापंणसहं सहकारि वस्तु तावितरजनासाधारणत्रुट्यद्र्पतया तस्य गोचरीभवति । तथा च सित वस्त्वाकारो वस्तुकृत एव न भावनाजनित इति न विसंवादशङ्का ।

ननु चक्षुरादेस्तावद्दूरतरगोचरीकरणे दृष्टा शक्तः, मनसस्तु नेिन्द्रयातिक्रमेण सर्वविषयस्येति चेत्—न, परिचत्तज्ञानादीनां संभवात्। तदिष नेष्टमेकेषामिति चेत्? अदृष्टमात्रेण प्रतिक्षेपायोगात्। उपायाभावादिति चेत्? उपायाभावेऽिष नानुपलम्भमात्रादन्य उपायः। तस्माद् यद्येवं स्यात् तदा योगि[59b]नामिन्द्रियमनोज्ञानयोभेंदपक्षेऽिष न निर्वाह इत्युपक्षेपार्थः। निर्वाहस्त्वन्यथाऽिष दर्शित एव। एवं च सति कालभेदपक्षेऽिष न दोषः, यदि [सा] प्रथमं मनोज्ञानवृत्तिः, यदि चेन्द्रियपथातिक्रमेण वृत्तिः। इन्द्रियज्ञानं तु तस्य तदपेक्षया प्रामाण्यविरहेऽिष न व्यथयतीत्यलं विस्तरेण।

तदेवं योगिज्ञाने तत्त्वभावनाधिकारादर्थाकारोऽथंकृत एव । भावनया पुनस्तदीय-सन्ताने नेत्र इवाञ्जनविशेषेण शक्तिरतिशयवती कािचविषता ययेतरजनासाधारणं दर्शनमस्य । यथोक्तं प्राक् । यदि तिर्ह विषयजन्यमेव योगिज्ञानमतीतानागतपिज्ञानस्य का वार्ता ? तदेतत्त्रस्तावानवगाहनस्य फलम् । उपयुक्तसर्वज्ञाधिकारेण हि वस्तुधर्मभाव-नोपक्षेपः कृतः । न सर्वसर्वज्ञपक्षापेक्षया ततोऽतीतानागतमप्रतीयमानमिप न बाधकम् । तावतैव दुःखनिरोधसिद्धेः, परस्मै च निष्कम्पदेशनावतारात् ।

यत् पुनः कणिकायां क्षणिकादितत्त्वभावनाद्वारेण तद्धर्मिणां समस्तवस्तूनामेव भावनया तदाकारज्ञानोत्पादनात्साक्षात्करणमृत्याप्य दूषणमभिधीयते योगिज्ञानस्य, तद्ववोरणीयमेव, वार्तिकभाष्यादिवादबहिर्भावात् । अन्यथारब्धेव नित्यदुःखादिभावना, सा च सर्वसर्वज्ञत्वमेवापयतोति यद्यभिष्रेतं स्यात्, कथं यत्नेनोत्थाप्य तत्परिहारो वार्तिके,

नास्माभिः शक्यते ज्ञातुमिति सन्तोष इष्यते

इत्यादिना भाष्ये च ? यदि पुनस्तदवस्थाप्राप्तौ निरावरणान्तःकरणस्य कारुण्यातिशयात् सर्वाकारपरार्थप्रार्थनपरतया सकलगोचरचारिण चेतसि चिरविरूढोत्साहस्य तादृगुपाय-विशेषाधिगमो भविष्यति, यमनुतिष्ठतः प्रतिपरमाणु सर्ववस्तुविषयं यथादेशकालं प्रत्यव-स्थानुकारि स्फुटतरं ज्ञानमुदीयात् । तदा न तावद्वस्तुव्यभिचारकृतं विसंवादित्वम्, नापि निरालम्बनत्वम्, वस्तुनामेव प्रतिभासनात् ।

अथोत्पत्तिसारूप्याभ्यामालम्बनव्यवस्था,

[भिन्नकालं कथं ग्राह्ममिति चेद्] ग्राह्मतां विदुः । हेतुत्वमेव युक्तिज्ञा ज्ञानाकारापंणक्षमम् ॥ [प्र. वा. २. २४७.]

इति वचनात्, ततः सारूप्यमेकमिकञ्चित्करिमिति कथमनालम्बनत्वपरिहारः ?

तदयुक्तम्, तत् खलु रूक्षणं पृथग्जनापेक्षया बहिरथं प्रति समसमयभाविना-नुपकार्येण ज्ञानेन ग्रहणनिषेधपरस्, तथा प्रस्तावात् । तत्त्वतस्तु यदेव यत्र प्रतिभासते तदेव तस्यालम्बनमुच्यते । यथेन्द्रियप्रस्यक्षे बाह्यमन्यत्र स्वाकारः, प्रतिभासवशात् प्रस्यक्षस्य ग्रहणाग्रहणे इति हि प्रथमपरिच्छेदवृत्तिः । तत्र बाह्यस्य प्रतिभासो नाम तदाकारोत्पत्तिमात्रम् । तथा हि बहिँविच्छिन्नाकारोदयसंवेदनमात्रादिदं वृष्टमिति भवित । न खलु तत्संकल्पकाले उत्पत्तिरपरागेक्ष्यते, [60a] तस्याः पश्चान्निश्चेयत्वात् फलप्राप्तचा वा अभ्यासेन वा । स च तदाकारोदय इन्द्रियप्रत्यक्षेऽर्थाद् भ्रमे विभ्रवात् । विकल्पे वासनातः । तत्रार्थंजन्ये संवादोऽन्यत्र विपयंयो बहिरपेक्षया, स्वरूपे सर्वत्र संवादिनयमात् । ततोऽभिग्रेतसंवादे वेदने तदुत्पत्तिमन्तरेण [न] संवादो नापि ताद्र्रप्यमिति तत्र तदुत्पत्तिप्रार्थना । अत्रप्व तदाकारतैव प्रामाण्यम्, सारूप्यतदुत्पत्ती च संवेद्यलक्षण-मित्युभयमिवरोधि ।

यत्र तु भावनाविशेषबलादेव देवताधिपत्यात् सत्यस्वप्नवदर्थाकारमथँयाथात्म्य-नान्तरोयकं ज्ञानम्, तत्र न किञ्चित् तदुत्पत्या । यद् वार्तिकम्—

> [रूपादेश्चेतसश्चैवम्] अविशुद्धधियं प्रति । ग्राह्मग्राह्मचिन्तेयमचिन्त्या योगिनां गतिः ॥

> > [प्र. वा. २. ५३२.]

इति । तस्माद् वाह्ये पृथग्जनस्य सारूप्योत्पत्तिभ्यां वेद्यस्थितिः योगिनः सारूप्यमात्रे-णापि । स्वरूपे योग्यतामात्रेणैवेति न्यायः । भाविभूतयोस्तींह यदि स्वरूपस्फुरणं वर्तमानतेव स्यात् ।

अथ स्वरूपमसन्निहितं ज्ञानमेव तदाकारमिति निरालम्बनं नियमेन, तदिप् नास्ति । यस्मादसन्निहितेऽप्यर्थे भावनावलाञ्चेत् तद्देशकालानुकारि विज्ञानं कथमना-लम्बनम् ? स्फुरणरीतिविशेषेण तु कालभेदिवकल्पोदयात् तदनुरूपानुष्ठाने नियतत्वात् तत्प्राप्तेः । यद्भाष्यम्,

यथा स दृष्टः शरदादिकालयुक्तस्तथा तस्य न बाधितत्वम् ।

[प्र. वा. भा. २. ६१५]

इति । यद्वा संचित्येव कालभेदभागिवस्तुरूपप्रतीतये समाधिसमापत्तेर्व्युत्थाने काल-भेदाघ्यवसायः । यथोक्तम्,

### यद् यदिच्छति वै बोद्धुम् 2

इत्यादि । क्रमेण त्वनाभोगमिप ज्ञानमिवरोधि । ज्ञानमात्रस्य तत्त्वतः स्फुरणाच्च न १. तुल् रत्न निव॰ पृः १९ २. त. स. ३६२८ (?) वर्तमानताप्रसङ्गः, यथा निराकारवादे वस्तुस्वरूपस्यैव स्फुरणादिति । यद्यपि च वर्तमानेऽपि ज्ञानाकारस्यैव स्फुरणं तथापि वर्तमानतयैवाध्यवसायस्तत्र । एवं दूरासन्नादिभेदेऽपि वेदितव्यम् । तत्र यथाध्यवसायप्राप्तौ नियमेन संवादात् प्रामाण्यम् अन्यदा विपर्ययः यथा स्वप्नकामिन्यादौ । प्रतिभास्वगंसाधनाग्निष्टोमादिविकल्पे च भाविनः स्पष्टरूपस्य प्रतिभासाभावादेव न चिन्ता । न च तत्र प्रेक्षव्यावहारिकस्य प्राप्तिनियमनिश्चयोऽस्ति ।

प्रस्तुतेऽपि को निश्चय इति चेत् ? कस्य पुनरत्र निश्चयश्चिन्त्यते, तस्य तदन्यस्य वा ? यदि तस्य, तदा यथाभ्यासात् परितो निरस्तविश्रमाशङ्के साधनज्ञाने पृथग्जनस्य तथा योगिनोऽप्यत्यन्ताभ्यासाद् भाविभूतादिप्रतिभासः केन वार्यते ? अथान्यस्य, तदेदमायातस्। यावदन्यस्य न प्रामाण्यबोधस्तावन्न प्रमाणं तावन्नान्यस्य प्रामाण्यबोधोऽश्चान्त इति न किञ्चित्प्रमाणं स्यात्। तन्नाभिवेशपारवस्येन किञ्चित् । तस्मादुपायविशेष[60b] सचिवभावनाभेदस्याहत्यास्फुरणात् तादृक्सिद्धावेव संशयो, न तु सिद्धेऽपि निरालम्बनत्वादिदोषैरुपद्रवः शक्यः।

यच्च विकल्पेन बाह्यस्याग्रहणेऽप्यध्यवसेयतया स्फुटीभावमाशंक्य, यदनुमानेन गृह्यते यच्चाध्यवसीयते ते द्वेऽन्यनिवृत्ती न वस्तुनी, स्वलक्षणावगाहित्वेऽभिलापसंसगंयोग्यप्रितभासानुपपत्तेरित्याह, तदप्यसंबद्धम् । तथा हि, यथा तथा वा <u>बौद्धसिद्धान्तगन्</u>येन व्यवहारः, कामिन्याकारविकल्पभावनवत् क्षणिकाकारस्यापि पर्यन्ते विशदोपादेयक्षणप्रसवस्तु दुनिवारः । यदि पुनरीदृगपोहिस्थितः क्षणिकविकल्पैकतल्पशायिनी न कामिन्यादिविकल्पमन्वेतीत्युपपादयिष्यसि तथैव ग्रहीष्यामः । न चाध्यवसेयमवस्तुनिवृत्तिमात्रं वा । <u>धर्मोत्तरे</u>ऽपि हि मते स्वलक्षणमध्यवसेयमिति स्थितः ।

ननु विह्नः प्रतोतो मयेत्यघ्यवसायाकारः। तत्र च स्वलक्षणस्फुरणमिति साहसम्, विकल्पाध्यवसाययोरेकार्थत्वात्। सत्यम्, न तु तत्र स्फुरतेतित तावता स्वलक्षणमध्यवसितमुच्यते। अस्फुरणे तहांबोधात् कथमवसायः? स्फुरणेऽपि प्रतिभास एवासौ, कथमध्यवसायः? न च प्रतिभासाध्यवसायावप्येकार्थौ। प्रतिभासो हि साक्षात् स्फुरणमस्फुरणेऽपि प्रवृत्तिविषयीकरणमेकव्यावृत्युल्लेखसामर्थ्यादध्यवसायो भाष्यमतः। अतो यदनुरूपमनुष्ठानं तदध्यवसेयम्, प्रतिभासमानरूपाननुप्रविष्टमेव। तच्च किचदारोपितमात्रम्। किचद्वस्तुरूपम् । प्रकृतं तु प्रमाणव्यापारस्वीकाराद् वस्तु-रूपमेवित कथमुच्यते निवृत्तिमात्रमवस्तु वाध्यवसेयमित्यास्तां तावदनारव्धनिवंन्धः।

प्रतिभासोऽपि विकल्पे व्यावृत्ताकारस्य, न व्यावृत्तिमात्रस्य, यद्यनुभवानुसारः । सर्वदा यद् वा तद् वा राक्षसादि प्रतिभासेत । भावनया पुनरध्यवसिताकारेण परिणतिः अवाध्या तत्रारोपितमात्रेऽध्यवसेये निरालम्बनत्वम् । सित तु तदेवालम्बनं यथानन्तर-मृक्तम् ॥

यत्त्वाह, अर्थस्यालम्बनप्रत्ययत्वं विज्ञानं प्रतीन्द्रियापेक्षत्वेन व्याप्तम् । तञ्चास्मात् स्विवरुद्धोपलब्ब्या निवर्तमानमालम्बनप्रत्यय[त्व]पप्यर्थस्य निवर्तयतीति, तत्रालम्बनप्रत्ययत्वेन्द्रियापेक्षत्वयोर्व्याप्यकभावमप्रसाध्य प्रमाणेन व्यापकविरुद्धोपलिब्धं स्फुटयतीति महद्वैदग्ध्यम् । तथा दर्शनादिति चेत् ? दर्शनाद्यश्नमेव तिह्
प्रमाणीकृत्य स्थीयताम्, किमेवंविधप्रमाणोपन्यासव्यसनेन ? तस्मादिन्द्रियमनपेक्ष्यापि यद्यालम्बनभावं भावः स्वीकुर्यात् न बाधकमुत्परयामः । अथात्रोक्तमेव न
खिल्बन्धनिवशेषो धूमहेतुरिति विनापि दहनं सहस्रेणापि संस्कारिर्धूममाधत्ते । तदाधाने वा समस्तकार्यहेत्वनुमानोच्छेदप्रसङ्गः । तस्मात् ज्ञानमपीन्द्रियसापेक्षादर्थाद्
उत्पत्तिधर्मकम् ।

इन्द्रियव्यापारिवरहे च समस्ता[61a] परकारणसिन्नधावसिन्नधीयमानसत्ताकं तत्प्रतिवद्धं सिद्धमिति कथमिन्द्रियानपेक्ष्यस्यार्थस्य स्विवज्ञानं प्रत्यालम्बनभाव इति चेत् ? एतदिप परिचत्तज्ञानसंभवेन प्रतिव्यूढम् । इष्टाश्च परिचत्तवेदिनश्चाविक-मीमांसकव्यित्तिरक्तैः । चार्वाकादेरिप सन्देहान्नापरा गितः । सन्देहे च विपक्षादेकान्तव्यावृत्तेरयोगः । ननु ज्ञानकार्यस्येन्द्रियापेक्षानियमादेव नान्यत्र सन्देहो दहनापेक्षाच्यावृत्तेरयोगः । ननु ज्ञानकार्यस्येन्द्रियापेक्षानियमादेव नान्यत्र सन्देहो दहनापेक्षाच्यावृत्तेरयोगः । ननु ज्ञानकार्यस्येन्द्रियापेक्षानियमादेव नान्यत्र सन्देहो दहनापेक्षाच्यावृत्ते । यद्येवं रूपज्ञानस्य विक्षणापेक्षणे याद्वी सामग्री सा न संचरणविशेषस्य चरणापेक्षणे कल्यापि हीयते, तत् कथं न धूमदृष्टान्तश्चरणविरहिणामुरगादीनां गमनिषेधाय प्रभुरभूत् ? कथं वा करादिव्यापारसिङ्ग सावेगमन्त्रोद्गारपरम्परा-साध्यमेकेषां विषशमनादिकार्यं समाधिमात्रादत्यस्य ? न चैवं धूमोऽपि कचिदिन्यने दहनानपेक्षोदयो वृष्टो यतोऽत्रापि तथा शक्कुवेत ।

तस्माद् बहिर्भुवो भावा यथा हेत्फलभावेनोपलम्भभाजः ते तथेव नियत-वृत्तयः। वित्तसन्तानस्य तु विचित्रकर्माभिसंस्कारसामर्थ्याद् विचित्र एव विवतः। अतस्तदाश्रयकार्यमेकत्र यावदपेक्षं तावदपेक्षमन्यत्रापीति न नियन्तुं शक्यम्। तत् कथं परिचित्तवेदनादेरभाव एव ? यदि च धूमवदनलमनपेक्ष्य नेन्द्रियं बृद्धिः, तदा स्वविषयेऽप्युत्कर्षचापणावीक्षणादीनां दीनैव स्यात्। तथा हि यावहेशं दहनेन्धनादि- धूमादिसाधनमुपलब्धं न ताबहेशातिकमे समर्थम् । एवं याबहेशेऽस्माकं विषये-ट्रियादिवेदनमुत्पादितवत् कथं तदितिकमे गृध्रादीनामुत्पादमेत् ? उत्पादने वा नेन्धन-दहनादिकक्षां क्षमते चित्तसन्तानाश्रया सामग्री । नापि धूमकक्षां बुद्धिः ।

अतः सहकारिणोऽतिव्यवधानवद्वेकल्येऽपि किं न कुतश्चित् विशेषात् संभाव्यते ? जातिकृतोऽसौ विभागः, न चित्तसन्तानाश्रयादिति चेत्—न, जातिरिषि हि चिचित्रकर्मोधिपत्यादेव विचित्रस्वरूपोपसंहारस्वभावा, कर्म च न चित्ताद्वयदिति न चित्ताश्रयत्वपरिहारः । अथेन्द्रियस्य प्राप्यकारितया सर्वेव विज्ञानजननसामग्री साधारणदेशत्युच्यते । तथापि कस्मात् पुनस्तावद् दूरदेशस्थितिमति कचिल्लोचन् च्छांशरुलेषः कचिद्वगिव विश्राम इति किमत्र वक्तव्यं कर्माधिपत्यादन्यत्र ? तस्मात् तदाश्रयस्य चित्तसन्तानस्य चित्रवेव शक्तिः ।

न हि बहिरिप शक्यमेवम् । अन्यथा सदृशप्रदेशस्थायिनोः प्रदीपयोरल्पकस्य कस्यिचि दूरसारिणी किरणसंहितिरितरस्य पुनर्र्वाचीनचारिणी स्यात् । अथ मन्त्र-प्रभावादेवमि स्यात्, सरीसुपदृशा च मान्द्यमादधातीति चेत् ? स र्ताह चित्त-सन्ततेरेव प्रभावः । मन्त्रेऽपि पुष्ठषमाहात्म्यकृत एव । यथा वार्तिके निर्णीतम्, अपौष्ठवेयत्वेऽपि मन्त्राणां न पुष्ठपितरपेक्षाणां [61b] शक्तः । तत्थ पुष्ठष एव मन्त्राद्युपयेन बाह्यवस्तुशक्तिव्यवस्थां दुस्थयतीति आयातिमित प्रस्तुते किमसंभावनम् ? यथा च लोचनापेक्षः पदार्थस्यालम्बनभावो दृष्ट इति तिन्नयत इष्टः, तथालोकापेक्षोऽपि दृष्ट इति न संतमसे पश्येयुष्ठलूकादयः । तथा दृष्टत्वान्न दोष इति चेत् ? तथा दृष्टत्वादेव हतोऽसि । तथा हि नेत्रालोकयोः समानेऽप्यपेक्षासाधनन्यये चित्तस्याचिन्त्यशक्तिया अन्यतरोल्लङ्खनदश्चेनमन्यदि शङ्कया कलङ्कयिति । न त्वद्यंने शक्यमेवम् । अथ तादृश्चि ज्ञानत्वसामान्यवन्त्यिप कार्याणीतरज्ञातिमेदभाञ्जीति नानपेक्ष्य साधनसामग्रीभेदमुित्युरित्युच्यते ।

केन पुनः प्रकृतज्ञानस्याप्यलौकिकस्य पृथग्जनज्ञानेन सहैकजातितायां प्र-तारितोऽसि ? असत्त्वादेव तर्हि तस्य न जातिभेद इति चेत् ? असत्त्वमिति जातिभेदा-भावादेवेन्द्रियापेक्षया नियमसंभवादितीतरेतराश्रयः । तस्मात् साधारणकर्मनिर्जा-तानामस्मदादीनामनुभवभेदं प्रतीन्द्रियापेक्षत्वमालम्बनत्वस्य व्यापकमि न स्व-निवृत्या अनुभवमात्रं प्रति निवर्तकं भवितुमहंति, विशेषोद्देशेनैव व्याप्तिसिद्धेः । अथानुभवमात्रमेकीकृत्य व्याप्तिरिष्यते ? तदा विपर्ययाधकासावात् व्याप्तिरेव न सिध्यति हेतुफलनियमाश्रयस्तु ध्वस्तो घूमादिसाधारण्यानुपपत्तेविचित्रकर्माभिसं-स्कारादिचिन्त्यशक्तिस्वान्तसन्तानसंभाविनोऽनुभवमात्रस्य । विशेषाश्रये च न सर्वोप-संहारवती व्याप्तिरिति स एव दोषो विशेषवत्त्वं नाम ।

यदप्ययमाह<sup>२</sup>, भावनायाश्चाभृतार्थाया अर्थानपेक्षाया एव विशदज्ञानजनन्सामध्यंमुपल्ज्धं कामातुरादिवर्तिन्या इति भूतार्थापि तिन्नरपेक्षेत्र समर्थेति नाथंस्य आलम्बनप्रत्यत्वं शक्यावगमिति । तत्रापि केयमर्थनिरपेक्षता ? किमर्थाविषयत्वं साक्षादर्थाप्रतिभासो वा, यद् वा अर्थाहेतुत्वमथार्थंच्यभिचार इति पक्षाः । प्रथमपक्षे भृतार्थंत्वमविषयत्वं चेति व्याहतम्, तत्प्रभवानुमानस्येव तस्याप्यध्यवसायापेक्षया तद्विषयत्वात् । प्रतिभासापेक्षया तु मा भूत् तद्विषयत्वं तस्यास्तज्जनितज्ञानस्येव तिदष्टेरिति न द्वितीयोऽपि पक्षः । तृतीयोऽसंभवी, स्वप्रभवानुमानद्वारंण तस्यापि भूतार्थंकार्यंत्वात् । अतएव व्यभिचारोऽपि सिद्ध इति न चतुर्थः । अतस्तज्जविशदज्ञानस्य संवादिनयमादर्थस्य कथमालम्बनत्वमशक्यावगमम् ? तस्मात् प्राचीनरीत्येव चोद्यं चारु, परिहारश्चोक्त एव ।

यञ्चानेन पुरस्तात्तना एवास्य विषयक्षणा ग्राह्या युज्यन्ते न पूर्वंतरा इत्यादिना भूतानागतवोधिनिषेधाय प्रयत्तं, तत् प्रागेव प्रत्यादिष्टम् । प्रकृतसर्वज्ञपक्षे तु यावन्तो ज्ञानमुपजनयन्तः स्वज्ञानगोचरतामनुभवन्ति [62a] तावन्तः क्षणिकदुःखानात्मा-कारेणैवेत्येतावतेव साध्यसिद्धिः । प्रतीतातीतेषु स्मरणं भाविनि संभावनेवेति । यद्यतीते स्मरणमेव, तत् कथं समुदयाकाराणां स्फुटीभाव इति चेत् ? पञ्चस्कन्धा एवोत्तरापेक्षया समुदयः । तत्रायमेव समुदयाकारस्फुटीभावो यदिभमुखीभूतेषु परा-पेक्षया झणिति तदनुरूपविकल्पानुष्ठानादिप्रसवहेतुः स्फुरणरीतिः काचित्, यया पृथग्-जनाद्विभागभागी भवित पूर्वंवत् । अतीतेषु च तथैव पटुतरस्मरणोदयः । परानपेक्ष-स्वरूपमात्रेण तु क्षणिकाद्याकारर्दुःखसत्यप्रतीतिः । नतु विकल्पानामसहसंभवस्वभावन्ताद् यदा दुःखाकाराणामवसायः, तदा न समुदयाकाराणाम्, पश्चाञ्च निर्विषयः अवसाय इति चेत् ? सत्यमेतदेकैकसत्यस्यापि नाकारचतुष्टयविकल्पनमेककालम् । न काचिवेदं क्षतिः । ग्रहणरीतिविशेष एव हि स्फुटीभूतसकलकारः साक्षात्कारणम् । यतो वीजविकल्पावकीणीभिमतविकल्पक्रमाविभविः । यथा हि नीलचलविकचादिवशेषणमुत्पलं पश्यतो जनस्य न विकल्पक्रमणि तद्विषयसकलाकारसाक्षात्क्रया-विशेषणमुत्पलं पश्यतो जनस्य न विकल्पक्रमणि तद्विषयसकलाकारसाक्षात्क्रया-

२. वाचस्पतिन्यायकणिकायाम्, पृः १४६; तुल० रत्न० निव० पृः १०. ४ न्या० क० पृः १४९; तुल० रत्न० निव० पृः १०-११

व्याघातः, तथा प्रस्तुतेऽप्युन्नेयः । अपरस्पराश्च क्षणास्तवैवापरापरेरनुभवैः साक्षा-दिः यन्ते । विकल्पाश्च यथाभिमतं प्रवर्तन्ते गृहीतानुसन्धानरूपाः । अनुभवेनेव च सार्वज्ञस्थितिरिति वेदितव्यम् । एवं निरोधधर्ममार्गंसत्ययोरिप स्वसंवेदनेन वेदने सकलमूह्यम् ।

यज्ञ सर्ववस्तुनो मिथः कथि त्व साक्षात् पारम्पर्येण च संबन्धद्वारकं कित्यय-दर्शने सर्वदर्शनस्य दूषणं तदनभ्युपगमेनैव गतम् । संबन्धद्वारकस्तु विशेषणतया समस्तवस्तुविषयः सङ्कल्पो यदि तदबस्थायां जन्मपरम्परास्मरणसंभवे भवेत्, न दोषमुत्पर्यामः । यथाभ्यासवतो हुताशादिदर्शने झिग्त्येव एधस्य कार्य हेतुस्य पावकस्यायमिति विकल्पः, तथा विकल्पगृहीसानां भावनाप्रकर्षे वैशद्यमप्यस्तु । न तु संबन्धमात्रेणैकदर्शनादन्यदर्शनं सिङ्गरामहे । मा भूद् वा वैशद्यमपि सर्वविषय-विकल्पमात्रेणैव संवादिना सार्वज्ञ्यकार्यपर्याप्तेस्तदवस्थस्य । अथवा <sup>४</sup>स्वालम्बन-प्रत्ययमात्रगोचरमेवाविकल्पकं समस्तवस्तुविषिटालम्बनाध्यवसायहेतुः । तेनावसाया-नुगतव्यापारमविकल्पमपि समस्तवस्तुविषयं भवित । यदाह,

> व्यवस्यन्तीक्षणादेव सर्वाकारान् महाधियः ॥ [प्र. वा. २. १०७]

एतत्त्वाशङ्क्ष्य यदाह कतिपयवस्त्ववलम्बनस्यानुभवस्य कुतस्त्य एष महिमा यतः समस्तवस्ववसायः ? रागाद्यावरणविगमादिति चेत् ? तर्हि यथावद् वस्तूनि [62b]पश्येत्, न तु पुनरस्मादशेषवस्तुव्यवसायिनर्माणकौशलमस्य युज्यते । तत्त्वा-वरकता हि सुलभा मलानां न पुनर्विजल्पनिर्माणप्रतिबन्धतेति ।

अत्र पर्यनुयोगः, कि ताबद् वस्तुनि दृश्यमाने विकल्पप्रतिबन्ध एव न दृष्ट उत कलेशकृतो बेति ? तच्च द्वयं नास्ति । न ह्यानुभववत् सर्वाकारकल्पनं किन्त् । न च तिद्वकल्पवैकल्यं क्लेशानन्तरेण । यदा हि प्रिये वस्तुनि दृष्टे दोषवल्यिप दोषा-विकल्पनं, तदा व्यक्तं रागो हेतुः । यदा पुनरिष्यये गुणवत्यिप गुणाविकल्पनं, तदा हेषः । अनभ्यासे तु सर्वसदूपविकल्पनं मोहक्कतमेव । न च कम्बलादिवदा-वरणम्, कि तु सन्तानवेगुण्याधानेन । ततो यथा यथा मोहादिपराजयः तथा तथा यत्नेन वेगुण्यव्यावृत्त्या तावत्सु आकारेषु यदा धियो व्यवसायभाजः पर्यन्ते सर्वाकारेषु सर्ववस्तुमु सर्ववस्तुमु यदि स्युनं किष्टिहरोधः । बुद्धिपाटवपरम्परया दृष्टेषु स्मृतेष्विप

५. न्या॰ क॰ पृ: १५०; तुल॰ रत्न॰ निब॰ पृ: ११

स्मरणसंभवादीक्षमाणेषु च गाढतरस्मरणसंस्काराधानादनाद्यनन्तत्वाज्जन्मनः, एकप्र-कारनिश्चयस्य च तज्जातीयाशेषनिश्चयस्वभावत्वान्न सर्वविषयसङ्कलानुदयकृतो दोषः।

यच्चेदमूचे, षअप्रमाणं च तिन्ततान्तविशदाभत्वे सित भावनाजितत्वात्। यिन्ततान्तविशदाभत्वे सित भावनाजित्वात्। यिन्ततान्तविशदाभत्वे सित भावनाजं विज्ञानं तदप्रमाणम्, यथा अनुमितभावित-विषयविशदं ज्ञानमिति । तत्र वह्नेरनुमाय भावनैव नास्तीति दर्शितत्वात् वृष्टान्ता-भावः।

यञ्चानेन काव्यायितस्, अस्ति चेह शिशिरभरसंभृतजिङ्गममन्यरतरकायकाण्डस्यानुमितविह्नभावनाभियोग इति । तत्र यदि जाङ्यातुरतया स्वयं चित्तावेशाद्
भावनोपनितः, तदा कानुमानवार्ता ? अनुमानं हि प्रवृत्तिपाटवभृता प्रार्थ्यते । तदवस्थस्य तथा अशको च कि भावनया ? स्फुटीभाव एव वा पुरस्तादस्तु कानुमानावकाशः ? न हि कामुको यावन्न कामिनोमनुमिमीते, तावन्न भावनायामिभयुज्यत
इत्यस्ति संभवः । तस्मात् जाङ्यातुरस्य भावनाजनितवैशद्यमिनज्ञानमात्रमस्तु
दृष्टान्तः । तदिष कामिनीदृष्टान्तेन स्वकाव्यार्लकृतेन गतम् । न चैकस्य भावनाभृवो
ज्ञानस्य विसंवादादप्रामाण्येऽप्रमाण्यमन्यस्य संवादिनोऽपीति न्यायः, इन्द्रियोदयस्यापि सर्वस्य केशादिविद्वववदप्रामाण्यप्रसङ्गात् ।

यञ्च भावनाप्रकर्षं लक्षणस्य कारणस्य साम्येन फलयोरिप दृष्टान्तदाष्टीन्तिकयोः साम्यिनयमाय प्रपञ्चितम्, तत्रापि कि न चक्षुरेव द्विचन्द्रैक बन्द्रदर्शनयोः समानं कारणमृत्पश्यिस ? तिमिरोपघातानुपघातक्वतो विशेषश्चक्षणीरिति चेत् ? भावनयोरिष भूताभूतविषयत्वेन कि न भेदः ? चक्षुषि तिमिरकुतो विकार एव कश्चिद् भेदकः, भावनाया तद्वैशद्ये वा कश्चित् स्वरूपेति वेत्—न, संवादेतरकारणत्वेन शक्ति [63a]भेदस्यैव बलीयसः संभवे किमपरेण ? सिवधेनरयोरिव अन्तयो रूपरसदृष्टीनामभेदेन हेतुहेत्वाभासभाविन्योरिव वा साध्यवुद्धबोस्ततक्कृतप्रवृत्त्योश्च कि च लोचनेऽपि न विकार इत्येव दोषः अञ्चनजनितेऽपि विकारे दोष-व्यवस्थाप्रसङ्कात्। कि तु भ्रान्तिहेतुतयेति शक्तिकृत एव तत्रापि भेदः। तदेवं भावनाप्रकर्षेण स्फुटाभत्वमेव साध्यते न प्रामाण्यम्, यतो दृष्टान्तासिद्धचादिदोषावकाशः। प्रामाण्यं तु भूतार्थत्वेन संवादात् प्रत्यक्षत्वं च कल्पनापोढाभ्रान्तत्वेनित तावतैवास्यारेषोऽप्यविद्याद्वयः प्रतिहतो वेदितव्यः॥

६. न्या॰ क॰, पृः १५२; तुल॰ रत्त॰ निव॰ पृः १२. ७. न्या॰ क॰ पृः १५२;तुल॰ रत्न० निव॰ पृः १३ ४३

न्यायप्रकीर्णककारस्याप्यभूतविषयतोपलम्भस्तावत् क्षणभङ्गादिसाधनादेव प्रति-व्यूढः । यञ्चानुमानस्य विकल्पतां प्रस्तुत्यात्, 'तत्र याविद्वकल्पेरपदर्शितं तत् सर्वमसत्, शब्दसंसृष्टत्वात् । तिस्मश्च भाव्यमाने असत्ये तावकस्य विकल्पस्य भावनयोपिहते विशदभावे शब्दसंसृष्टग्राह्यत्विनिमत्तं विकल्पकत्वं व्यावर्तते । तद्वयावृत्तौ च ग्राह्य-सर्वशब्दसंसृष्टं निवर्तते । अतो निर्विकल्पकमिप योगिज्ञानं निर्विषयं प्रसक्तमिति ।

तत्र किमिदं निर्विषयत्वं नाम ? ग्राह्माकारश्रंशादनाकारता वा, यद् वात्याकारता, अथ तदाकारत्वेऽपि तद्वस्तुरूपासंसर्गितेति ? प्रथमपक्षस्तावदसंभवी, ज्ञानस्य
निराकारत्वानुपपत्तेः, कामिन्यादौ भावनया तदाकारस्यैव वैशद्यदर्शनात् । अतएव न
द्वितीयोऽपि पक्षः । यदयभेवाह शोकातुरस्यापि निरुद्धेन्द्रियव्यापारस्य तनयभावनया
पित्रादिप्रतिभासप्रसङ्गादिति । केवलं न चास्मिन् संसृष्टे भाव्यमाने स्फुटमन्यद्रूष्णं
भवतीति प्रस्तुत्याकुलः प्रलाप एषः । अनेन हि भावनया सर्वथा स्फुटीभाव एव
निषद्धः, विकल्पमन्तरेण भावनानुपपत्तेः । विकल्पस्य च शब्दसंसर्गमन्तरेणित नव
स्फ्टीभावः ? तनयभावनायां च पित्रादिप्रतिभासप्रसङ्गवादिना तनयप्रतिभासोञ्जज्ञात एव । अन्यथा तनयाभावनथापि तनयप्रतिभासप्रसङ्गादित्यभिदधीत । न
चानिष्टिमात्रं दृष्टापलापाय प्रभवति ।

तथा च कणिकाकार एव कामिन्याकारवेशद्यं कामुकस्य वचनचेष्टविशेष-काव्यरचनया दृढ्यति स्म । स्वयं चायं भावनयोपिहते विशदभावे इत्यादिवचनं केनाकारेण चरितार्थीकुर्यात् ? तस्मादन्यभावनया नान्यस्फुटीभाव इत्यध्यवसेया-पेक्षया अन्यत्वव्यवस्थापनं साधु । न विकल्परूपस्य गोचराभिमतस्य च परस्परम्, तयोरेकताध्यासात् । स्पष्टीभावोऽपि हि बहिरिभमतस्य पर्यन्ते विकल्पोपादेयक्षण-स्यैव स्फुटस्योदयः । तावतैव स विषयस्तेन साक्षात्कृत इति व्यवहारः । केवलं सित वस्तुनि तदाकारज्ञानं संवादि, विसंवादि त्वसतीति चिन्तितप्रायम् ।

[63b] अत एव तृतीयोऽपि विकल्पः प्रत्युक्तः । संवादसाक्षात्कियाभ्यामन्यस्य ज्ञानेन वस्तुरूपसंस्पर्शस्य निवंकुमशक्तेः । अपि च तनयभावनायामित्यत्र कस्तनय-भावनार्थः ? तनयस्य पुनः पुनश्चेतिस निवेशनिर्मित चेत् ? चेतिस निवेशनार्थोऽपि तदाकार्विकल्पनमेव । एवं तिहृं यदयं प्रलपित क्षणिकत्वे भाव्ये समारोपिते वास्तवं

८. तुल० रत्न० निव० पृ: १३ ९. न्या० क० पृ: १४८; तुल० रत्न निव० पृ: ९-१०

क्षणिकत्वमेव योगिज्ञानप्रतिभासीति चैत्—न, सत्त्वासत्त्वयोरेकत्वाभावात्मके हि भेदे [सत्य]सत्यभावनेऽपि यदि सत्यप्रतिभासः, स तर्हि सत्यत्रनयाभ्यासेऽपि शब्द-साम्यादभेदिनस्तनयसंज्ञकस्य कस्यचिदपरस्य स्वरूपप्रतिभासप्रसङ्गः। तस्मादभूत-विपयादभ्यासान्निविकत्पकमपि संवादान्न प्रमाणमिति, तद्दपि ध्वस्तम्, समारोपित-भावनाया एवाभावात्।

यथा हि, तनयस्तनय इति विकल्पाभ्यासस्तथा यदि समारोपितं क्षणिकत्वं समारोपितं क्षणिकत्वं समारोपितं क्षणिकत्वं समारोपितं क्षणिकत्वं समारोपितं क्षणिकत्वं समारोपितं क्षणिकत्वं समारोपितं क्षणिकत्वं स्वात्ते । तदा सस्यतनयवद् वास्तवमेव क्षणिकत्वं भाव्यते । सत्यतनयभावनाया वा अन्य आकारो वक्तव्यः । क्षणिकित्वकल्पेन क्षणिकस्वळक्षणास्पर्शात् कथं तिक्षकल्पो भावना वेति तनयविकल्पेर्ऽप्यारोपिताद् अन्यस्य प्रतिभासः । तद्वयं तन्यभावनायामारोपितशब्दसंसृष्टप्रतिभासेऽपि सत्यतनयस्फुटीभाविमच्छन् प्रस्तुतं प्रतिक्षिपतीति किमन्यन्मोहमहाग्रहग्रासीभावात् ।

एतच्च विकल्सस्फुरदारोपितापेक्षया बाह्यत्वमात्रेण सत्यभावनासाम्यमुक्तम् । वाह्यापेक्षया तु शोकानुरस्य तनयभावनमभूतभावनैव । अत एव तदभूतं पुरः स्फुरत्-तनयाकारं तदा तादृक्तनयाभावादप्रमाणम् । क्षणिकभावना तु सदा तत्प्रकृतित्वाद् धर्माणां भूतविषयैवेति, तज्जिनतवैशद्यमविसंवादात् प्रमाणम् । अय विकल्पस्यावस्तु-विपयतया तनये तनयभावनेऽपि भिन्नमेव वैशद्यमापद्यते नास्मन्मत इति हृदिस्थम् । तदिप हृद[य] एव जीयंतु । योगिनिणंयो हि प्रारब्ध एषः, तस्य चोभयथापि न क्षतिः । अपोहस्यापि प्रमाणेन परिशुद्धावध्यवसेयस्यैव वैशद्यं दृष्टमिति किमत्र क्रियन्ताम् ? अनुमाने वस्तुनिर्भासाभावात् कथं तदपेक्षया प्रमाणपरिशुद्धिरिति चेत् ? प्रस्तावान्तरमेतत् ।

यच्चेदम् , अपि च भाव्यस्य वस्तुनः पुनः पुनश्चेतिस निवेशनमभ्यासः । स च ब्रह्मचर्येण तपता सादरदीर्घकालिनरन्तरमासिवतो दृढभूमिरस्फुटाकारस्य विकल्पस्य स्फुटाभत्वजनन इष्टः । स च क्षणिकनेरात्म्यवादिना द्रढियतुमशक्यः । तथा हि, भाव्यग्राही [64a] यादृशो विकल्प उत्पन्नस्तादृश एव निरन्वयं निरुध्यते । तस्मिश्च निरुद्धे पुनस्त्यस्यानः प्रत्ययस्तादृश एवापूर्वं उत्पद्धते । तदनेन पर्यायेण कल्पसहस्रे

१. तुल॰ रत्न॰ निब॰ पृ: १३-४,

अप्यपूर्वोत्पत्तरिवशेषाञ्च तज्जन्यः संस्कारोऽभ्यास उत्पद्यते । एतेन विशिष्टविज्ञानो-त्पादोऽभ्यासो व्याख्यातः । निरन्वयनिरुद्धं हि पूर्वविज्ञानं कथमुत्तरोत्तरावस्थान्तरं विशिष्टं जनयेत् ? सर्वथा क्रमभाविभिः प्रत्ययैरवस्थितमेव रूपं शक्यं संस्कर्तृमिति ।

तदेतदसँगतम्। १° न हि यादृश [एव] भाव्यग्राही प्रत्ययः प्रथमो निरन्त्वयनिरुद्धः, तादृश एवापर उत्पद्यत इति नियमनिश्चयकारणं किश्चिदस्ति चण्डदेवतास्पर्शादन्यत् । क्षणिकत्वादिति चेत् ? ननु क्षणिकत्वं स्थायितया विरुध्यते, न विसदृशोत्पादेन । तद्धि प्राचीनं निरन्वयनिरोधि यथा सदृशं क्षणान्त[र]मारभते, तथा यदि सामग्रीभेदलेशतो विशेषलेशनिवेशिक्षणान्तरमुत्पादयित तदा का क्षतिः ? न हि भवत इव भावस्यापि क्षणिकतायां प्रद्वेषः । अस्ति चेहापि लेशेन सामग्रीभेदः । तथा हि क्षणिकाः सर्वसंस्कारा इत्यनुवादमात्रापेक्षया संसारदुःखक्षयाधितया भावनायामिभप्रयुज्यमानस्य विशिष्ट एव संकल्पः, सोऽपि विशिष्टमणुमात्रयातिरिक्षं जनयित यावत्तरतमादिक्रमेणान्तिमात् फललाभः, बीजादिवत् । यदि तु व्यासङ्गादयो मध्यमध्यासीरन् मन्दतादितारतस्यमेव स्यात् । यद् भाष्यम् ,

संस्कारस्य बलीयस्त्वे व्यक्षिपस्य निवर्तनम् । व्यक्षिपस्य बलीयस्त्वे संस्कारः स्यात् पराङ्मुखः ॥ [प्र. वा. भा. २. ५००]

इति । निरन्वयविनाशे र्ताह प्राचीनविषोपासंक्रमणाद् हितीयस्य कुतो विशेषलाभः ? एवं त्रिहं सामग्रचन्तरेऽपि तादृशा विशेषण भवितव्यम् , अस्य तत्रासंक्रमणात् । तस्मादसन्नपि स विशेषः कारणवलादुदपादि यथा, तथायमपि । समानस्त्रीहं तेनायमिति चेत्—न, हेत्विशेषात् फलविशेषस्य द्रीनवारस्वात् ।

तथा हि प्रथमो विशेषस्तावृग्विशेषविनाकृतादुत्पनः। अयं तु तादृशविशेष-सचिवादिति कथं समानः स्यात् ? अन्वयस्तु विचारासह एव । यो हि हेतुतः संकान्तो भागस्तत्र नापरस्य हेतोर्व्यापारः, य एव व्यापारः स पूर्वमसन्नेव । एवं यदङ्गस्य निरोधो न तस्य स्थितिः, स्थितिमतश्च न निरोधः। तत्कथं सान्वये निरोधजन्मनी ? तेन सहवृत्तेरिति चेत् ? आकाशेनापि सान्वयत्वकलपनाप्रसङ्गात् । उभयकालानुवृत्ति-मात्रजन्यस्य सहार्थस्याभावात् । तच्च कलसकपालयोर्निधनसंभवकालेऽन्तरालस्य न

१०. तुल रतन निब पृ: १९.

वार्यते । शेषं तु प्रक्रियामात्रधोषणं प्रमाणपरिपन्थीति किं तेन ? हरिपदबदवस्थिते त्वात्मन्युत्कर्षापकर्षायोग इति बहुशश्चवितमास्तां तावत् ।

यञ्चाह, 'किं च चित्तमेकाग्रमवस्थापयितृं विक्षेपत्यागार्थमभ्यासोऽनुष्ठीयते, न च [64b] क्षणिकवादिनां विक्षिप्तं चित्तमस्ति, प्रत्यर्थं नियतत्त्वया सर्वस्येकाग्रत्वादिति । तद्य्यसंबद्धम् । अनुभविसद्धं हि चेतसः कस्यचित् तत्त्वसंमुखीकरणम्, कस्यचिद् विपययः कार्योदिमात्रपरामर्थोऽपरस्येति । 'तत्र नैरात्म्यादितत्त्वपराङ्मुखं सर्वमेव चित्तं विक्षिप्तमुच्यते । उक्तक्रमेण तु तत्त्वेकनिष्ठं समाहितिमत्येतावता किं न पर्याप्तम् । यदवश्यमेकस्येव विचित्रगोचरचारित्वमन्वेषितव्यम् । अय च तत्त्वसाक्षात्कियाकालात् प्रागहिमत्येकाकारावग्रहसंभवाद् व्यावहारिकं तद्यस्ति, यतो ममेव दोषक्षयो भावीति मार्गाभ्यासप्रवृत्ति रव्याहृता भवित । प्राप्यसंकल्पो हि सर्वत्र प्रवर्तेकः । स चेदित वस्तुतथाभावव्यतिरेकेऽपि कः प्रवृत्ति निवतंयित ? येन हि तिह तथानुमानेन निश्चितं क्षणिकतादि तस्य प्रवृत्तिरित चेत् ? निश्चयस्य सारमीभावाभावादाचाद्यावासनावशीकृतेन चेतसा निश्चयानुचितस्यैव व्यवहारस्य प्रवर्तनात् । अत्तएव दश्नमार्गेऽपि लब्वे भावनामार्गिक्षणमुक्तं वार्तिकेऽन्वेषणीयम् । तस्मात् तरुकल्लाभादवीगभ्यासोऽविद्ययेव स्पाद्यते । अभ्यासाञ्च सिद्धः सर्वज्ञ इति ॥

ैन्यायभूषणस्य च योगाचारपक्षापेक्षया दूषणमप्रस्तुतम्, बहिरथंमभ्युपगम्यैव साधनप्रक्रमात् । तत्रापि सर्वंसर्वज्ञपक्षोपिक्षप्तो वाधस्तदनभ्युपगमादेव निरस्तः । न चासौ बाध एव, संशयमात्रसाधनत्वात् । तथा हि, यत्तावदतीतानागतविषयत्वनिषेधार्थमुक्तम्, न ह्यसतः कश्चिदाकारोऽस्तीति, सत्यमिदानीमेवमेतत् । ततस्तज्जन्यज्ञानेनाग्रहणमपि सत्यम् । सत्यस्वप्नादिवदन्यथापि तु संभावना न शक्यनिषेधेति
दिशितम् । न च यथेदानीं न कश्चिदाकारस्तथा कालान्तरेऽपि भूतभाविनोः । तथा
सति भूतभावित्वमपि न स्यात्, करिकेसरवत् । अभ्रमाविसंवादौ च प्रागेव
चिन्तितौ ॥

यत्पुनराह, <sup>४</sup>न चाविसंवादित्वमिप त्वन्मते युक्तम्, यतः प्राप्यार्थदर्शकत्वं वा प्रवृत्तिविषयोपदर्शकत्वं वावभातार्थिक्रियानिष्पत्तिर्वा भवतामविसंवादित्वमिभ्रयेतम् । न चैतदतीताद्यर्थज्ञानस्य संभवति, वर्तमानार्थज्ञानस्यापि क्षणिकत्वपक्षे नोपपद्यत

१. तुल० रत्न० निव पृ: १४. २. तुल० सैव, पृ: १९, ३. तुल० सैव०, पृ: १९, ४. तुल० सैव, पृ: १४

एवेति । तदपोष्यापारवश्यमात्रम्, उपपत्तिविधुरस्वाद् । यदि तावद् भाविभूतयोः कालव्यवधानेन तथोच्यते, तदा देशव्यवधानेऽपि एष प्रसङ्ग इति प्रवृत्तियोग्यदेशेऽपि प्रदर्शकमप्रमाणं स्यात् । तदस्ति तावदिति चेत् ? अन्यदपि, भावि भूतं वा तत्काले नास्तीति चेत् ? तद्देशे वर्तमानमपि नास्तीति समानम् । अर्थिक्रयापि यथा तद्देश-सिन्नधौ तथा तत्कालसिन्नधाविति न कश्चिद् विशेषः । वर्तमानस्य क्षणिकस्वेऽपि एकत्वारोपसामर्थ्यात्र व्यावहारिकं प्रति प्रमाणतायाः क्षतिः, तदिभिप्रायात् संवादस्य व्यवस्थितत्वादिति ॥

यञ्च कौमारिलैः [65a] सर्वसर्वविदि कारणानुपरुब्धिमुपकम्य तस्य कारणम् इन्द्रियज्ञानं वा मानसं वा भावनावरुजं वा, भावनावरुजमि चाक्षुषं मानसं वेति विकल्प्य दूषणमारुधम्, तत् संभावनादौर्वत्याविष्करणमात्रं नाभावित्रश्चयफलम्, यथेन्द्रियापेक्षालम्बनत्विन्तायां चितम्। न च कारणानुपरुब्धेरिनश्चयः फलम्, तत् एव धर्माधर्मविषयेऽपि भावनावरुजस्य वलमपुरुपिनुमशक्यम्। ततः काशिकाकारस्यापि भयोगिनां धर्माधर्मयोरपरोक्षप्रतिभासं ज्ञानं नास्त, इन्द्रियसन्निकर्षामावादस्मदादिविद्वद्यनुमानमनेकान्तिकम्, विपक्षव्यावृत्तेरेकान्तेन प्रतिपत्तुमशक्यन्वात्। कि च धर्माधर्मज्ञानमिति कर्मफलसंबन्धमात्रपरिज्ञानमेतत्। तच्च जातिस्मरत्वसंभवे दुनिवारम्। ततः परिज्ञानसंभवात् भावनापरिनिष्पत्तो इदं मुवर्णाद्येवं प्रयुज्यमानमेतत्साधनमिति झगिति विकल्पोत्पादनपटीयः प्रत्यक्षमुद्यमासादयेदिति किमनुपपत्रम् ? केवलं जातिस्मृतौ प्रतिपत्तव्यम्। तत्र चादर्शनमात्रमप्रमाणमिति न सर्वथा निषेधाभिधानं साघु। यथा हि सिन्नपातादिभिरस्यस्तविस्मरणसंभवेऽपि समरणमि केषाधिद्व दृष्टम्, तथा गर्भावासपीडयापि कस्यचित् प्रज्ञतैक्ष्ण्यात् पुष्योदयात् पीडामान्द्याञ्च समनन्तरजातिस्मरणमिप भवत् सर्वथा निषेद्धमशक्यम् अचाविकेण।

संभवे चास्यानेकजन्मान्तरगोचरीकरणस्यापि संभवात् क्रमेण सर्वविषय-संकल्पसंभवाविरोधाद् विषयानवगमक्रतो भावनानुदयदोषः परिहृतः, आगमाच्च छोकसन्निवेशं यथावत् परिगृद्यः भावनासंभवात् । यद्यपि नागमः प्रमाणम्, तथापि गम्भीरप्रमाणान्तरसंवादसंदर्शिनः श्रद्धावतः किं न संभवेत् ? तत्प्रमेयस्यावैतथ्ये च सिद्धं साध्यम् । समुदायविकल्पाभ्यामेवावयवस्यापि स्फुटीभावो दृष्ट एव । क्रमेण सुक्ष्माद्यभिव्यक्तिश्चेति ।

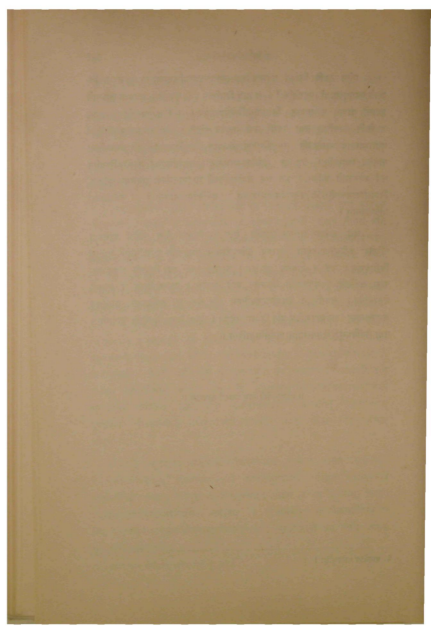
५. क्लो॰ वा॰ काशिका, प्रथमसंपुटे पृः २१८

एतेन तदिप निरस्तं यदभ्यस्तैकशास्त्रस्यान्यत्राशिक्तिकभया वा बहु बहुभाप्रतिरूपते परमपुरुषार्था पदादिभिः । न ह्यत्र विमितः । इदं पुनरस्ति, प्रथमशास्त्राभ्यासे
प्रयासो यावान् न तावान् विजातीयाभिधेयेऽप्यन्यत्र । एवं पाटवप्रकर्षपरम्परायास्
अश्रुतेऽपि कस्यिनित् तथा प्रकर्षो यथा नान्यस्य श्रुतेऽपि । ततो जन्मान्तरस्मृतिसंभवे
भूयोऽभ्यासादनभ्यस्तेष्विप वस्तुरूपेषूह्यपोहसंभवाभ निःक्लेशावस्थः परार्थसम्थंतया
तावतैव स्थास्यति । यद् वा सर्वसंकल्पसंभवाद् भावनाभियुक्ता व्यक्तीकरिष्यन्ति
सर्व स्वेच्छातो योगिनः । अत एव सर्वविगितपक्षे भावनानर्थक्योद्भावनमप्यनर्थकस्,
निष्पन्नावश्यकार्यं[65b]चतुरार्यंसत्यभावनस्य सर्वविषयानुमानसंभवे स्वेच्छायाः
प्रतिपादनात् ।

अथ सर्ववस्तुसाक्षात्कारेऽन्यदेव सुखं परार्थसायनं वेति पश्येन्न भावनया पिरखेदः किश्चत्तद्वस्थस्य सुकरश्च सर्वस्फुटीभावः संभवतीति महोदिधनापि नाधिकं किश्चिदुक्तम् । उक्तं च तावतैव प्रत्युक्तम् । तस्माद् यथा यथा चिन्त्यते संशयमात्र-फलः सर्वविदि दूषणोपन्यासो नैकान्तेन वाधे विकल्पः । प्रकृतसर्वज्ञस्य तु साधन-मेकान्तेनेव । तत्रापि न देशकालपुरुषिनयम इति चेत्– न, तदपेक्षायां साधनस्य अप्रयुक्तत्वात् । सर्वथापवादिनं प्रति हि साधनमेतत् । तच्च देशाद्यनियमेऽपि कृतार्थम् । तथा चैवविधमुद्धेदितमस्माभिः सर्वज्ञसिद्धाविति ॥

।। योगिनिर्णयो नाम प्रकरणं समाप्तम् ॥

६. वाक्येऽत्र पाठाशुद्धिः ।



## ।। अद्वैतबिन्दुप्रकरणम् ।।

इह बहिरर्थाभिनिवेशिनो मनोरथो यद यथा प्रतीयते तत् तथा सदिति व्यवस्थाप्यते, यथा कुवलयं नीलरूपतया। विज्ञानाद् व्यतिरिक्तरूपतया च प्रतीयन्ते घटादय इति स्वभावहेतुः। नावासिद्धः, ग्राहकाङ्काद् विच्छन्नेन तर्जनीनिर्देशयोग्येन पुरोज्वस्थायिना रूपेण घटाद्याकारस्य प्रतिभासाध्यवसायाभ्यां क्रोडीकरणात्। तथा ह्ययं घटो नायं घट इति प्रतीतिः प्रत्यात्मवेद्या सर्वपुरुषाणामध्युत्पन्नसंकेतानामिष संज्ञाविशेषोल्लेखविमुखस्तदनुरूप एवान्तर्जन्यः। बालोऽपि सुखसाधनं स्तनमवलोक्य तदिभमुखे करमुखे प्रहिण्वत् बहिरवसायसचिवमात्मानमातनोति। ततथा व्यतिरिक्तेन रूपेण घटाद्याकारस्य प्रतीतिर्नासिद्धिपथप्रस्थायिनी। नापि विरोधिनी साध्येन, सपक्षे संभवस्य दिशितत्वात्। विपर्ययव्यासस्य च विरुद्धस्य तदसंभवात्।

अतएव च नासाधारणत्वम्, नापि सन्दिग्धान्वयत्वम्, विपक्षेऽदर्शनाच्च न साधारणानेकान्तः । न च वक्तव्यं कामिलनः पीतशङ्खप्रतीताविप न तथैव व्यवस्था केशोण्डूकप्रतीतौ वा तैमिरिकस्य, अतः साधारणत्वमेवेति, वाधकप्रस्तत्वेन तत्प्रतीतैः आन्तत्वेन प्रत्यक्षव्यापारविरहात् । प्रस्तुतस्तु वाधकाभावाद्भान्त्वसिद्धेरच्यक्षव्यापार एव । न च कदाचिदत्रापि स्याद् वाधकमित्यनाश्वासः, सर्वत्र प्रत्यक्षव्यापारोच्छेद-प्रसङ्गात् । तस्मात्,

देशकालनरान्यत्वे बाधके सित नाक्षजम् । घटादिभेदबोधस्तु प्रत्यक्षस्तदभावतः ॥ [

]

एवं तर्हि प्रत्यक्षव्यापारे किमनुमानेनेत्यपि न बोद्यम्, व्यवहारसाधनस्य विवक्षितत्वात् । प्रत्यक्षगोचरे हि विवादसंभवो नानुमानप्रयोज्ये विश्राम्यति । तत्र यथा प्रत्यक्षेऽपि गवि कुतिश्चिदारोपात् मृढस्तद्वधबहारमप्रवर्तयत् सास्नादिसमुदाया-त्मकत्वेन प्रवत्यंते, अभावव्यवहारं वानुपळ्थ्या, तथा प्रत्यक्षेऽपि ग्राह्यग्राहकयोर्भेद आगमान्तरानुसारी तथाप्रतीत्या व्यवहारंत इति न दोषः । स चार्यं व्यवहारः तन्मात्रनिबन्धनः [66a] सक्रत्प्रवर्तनादेव सिद्धः । न हि कुवळ्यादाविष नीलादि-

व्यवहारे तथा प्रतिभासाध्यवसायाभ्यामन्यदिषकं वा किश्चित् निमित्तमस्ति, तन्मात्रतोऽ-प्रवृत्तिप्रसङ्गात् । अर्थोक्रियासंवादोऽपि हि प्रथमायां प्रवृत्तौ गवेष्यते । अभ्यासवस्तु तन्मात्रनिबन्धन एवासौ व्यवहारः । प्रस्तुते तु भेदव्यवहारे सर्वत्र एवानादिकालिकाभ्यास-पाटवभृतो लक्ष्यन्ते । उक्तं हि,

> बालोऽपि हि [

इत्यादि ।

तस्माद् व्यवहारप्रगल्भस्य तथा प्रतीतिमात्रप्रतिबद्धस्तथाव्यवहारः । तिस्मित् साध्ये तथा प्रतीयमानत्वं तदन्यानपेक्षत्वेन व्याप्यते । यदि च कचित् तथा प्रतीताविष तथा व्यवहारविरहः स्यात् , तदा तदन्यापेक्षं स्यादिति साध्यस्य तद्वववहारयोग्यत्वस्य अभावे व्यापकिवरुद्धोपलब्ध्या अवध्यमानं तथा प्रतीयमानत्वमपेतवाधके विषये तथा व्यवस्थायोग्यत्ययेव व्याप्यत इति व्याप्तिसिद्धेः सन्दिग्धविपक्षव्यावृत्तिकत्वमिष नोपन्यस्तस्य हेतोरन्तिकमुपसपंतीति सिद्धमध्यक्षविषयस्यापि ज्ञानज्ञेयभेदस्योक्तानुमानव्यवहार्यत्वमहार्योमिति ।

अत्रोच्यते । किमिदं विज्ञानं नाम यतो भेदेन प्रतीतिः तथा व्यवहारं साधयेत् ? यदि हि ज्ञायतेऽनेनेति ज्ञानं जानातीति वा उभयथापि ज्ञेयापेक्षं रूक्षणमेतत् । न च बाह्यापर्छापिनो ज्ञेयं नाम किञ्चिदस्ति सिद्धम्, यतस्तद्धिगतिसाधनं ज्ञानं स्यात् । तथा हि, इदं ज्ञानिमदं ज्ञेयमिति व्यवहारो व्यापारिवशेषकृतो वा स्यात् द्वैतवादिनो जातिनियतो वा ? प्रथमपक्षे ज्ञानस्य वा ज्ञेये ज्ञेयस्य वा ज्ञाने व्यापारः, परस्परं वोभयोः ? अत्रापि प्रथमपक्षे निर्वर्तको विकारको वेति विकल्पाः ।

तत्र न तावत् क्षेये ज्ञानव्यापारो निर्वर्तकः शक्योऽभिधातुम्, अदृश्यविषय-व्यालोपप्रसङ्गात्। न च तथैवाभ्युपगमो युकः, तदैव केनचित् दृष्टेः। तज्ज्ञानेन निर्वर्तनाभ्युपगमे च परोक्षस्यापि स्थितरनपह्नवः। स च तेन पश्चाद् दृश्यमानः तज्ज्ञानस्यैव निर्वर्तको जात इति न विषयः स्यात्। स न तस्य दृश्यः तज्ज्ञानजन्यस्त्वन्य एवेति चेत्? एकस्थानानुपपत्तिः। अप्रतिघत्वे प्रकाशरूपस्य प्रत्यात्मवेद्यस्य परागोचरस्य विज्ञानरूपतेव मुखान्तरेण समर्थिता स्यात्। नीलरूपत्वाज्ञैवमिति चेत्?

केन पुनर्विज्ञानस्य नीलाकारोत्पत्तिनिषेधः सिद्धः, तत्साधनाय साधनानवधानप्रसङ्गात् ? तस्माक्ष परोक्षमसदेवेति द्वयवादिनो युक्तम् ।

न चायमभ्युपगमोऽप्यस्येति नात्र निर्वन्धः । प्रमाणाभावे प्रमेषाभाविमञ्जतोऽपि हि न परोक्षस्य सर्वथाभाव एवाभिमतः, अपि तु सञ्जवश्यं कस्यिवद्यमाणस्य विषयः स्यात् स्तोकान्तरेणेति । [66b] अन्यया 'सत्संप्रयोगे सतीन्द्रियाणां पुरुषस्य बृद्धिजन्मेत्यवाच्यं स्यात्, ज्ञानात् प्राक् सतो विरहात् । स पुनरभ्युपगमो न न्याध्य इति किमनेन, तन्मात्रस्य विविधातत्वादित्यलं विस्तरेण ।

विकार्यपक्षे तु यस्य ज्ञानस्य यो विकार्योऽष्यः स ग्राह्य इति व्यवस्थायां कोकादिनो-पहताया बुद्धेविकार्यमिन्द्रियमपि ग्राह्यं स्यात्, मिलनमुखच्छायादयो वा ? दुःखजिनतोऽसौ विकार इति चेत्—न, उपहताकारसंवेदनादन्यस्य तस्यानुपळ्कोः । निलाठितं चैतच्छास्य इत्यलं प्रयासेन । अय नैतादृशोऽतिशयः प्रमेयस्य ज्ञानात्, कि तिह प्रकाशरूपस्योत्पत्तिरिति चेत् ? अत्रापि पक्षे एकगोचरः सर्वगोचरः स्यात् । तदीयज्ञानिवृतौ तद्रुपनिवृत्तेरन्यस्याप्यदर्शनप्रसङ्गः ।

अन्यस्यापि तदुवाययोगासेविमिति चेत् ? तस्यापि निवृत्तन्नानस्य तत्प्रकाश-प्रसङ्गः । तज्ज्ञानिनवृत्तौ तद्र्यानिवृत्तावप्येष एव दोषः । न हि कुलालप्रयत्नपरिहृताया मृदस्तमेव प्रति घटीभावः । दहनाद्वा दहनोपधायकमेव प्रति घटस्य गौरभावः । एवं तर्हि उपकारित्वमपि स्वरूपमस्य सर्वसाधारणं स्यात्, न चैवस् । ततो यथा घटत्वेन साधारणोऽप्येष नार्थंकारिणा रूपेण, तथा प्रकाशरूपेणापि न स्यादिति कोऽयं प्रसङ्गः ? अयोपकार्यविशेषोपकारितास्य साधारणी ? पुरुषविशेषापेक्षप्रकाशताप्यस्य सर्वसाधारणीति समानम् ।

न समानम् । उपकारित्वं हि नाम साक्षादुपकारः, प्रवृत्तियोग्यतामात्रं वा अभिमतं स्यात् ? तत्र योग्यतामात्रं सर्वसाधारणमिति न तत्र विवादः । प्रथमपक्षे तु उपकारलक्षणकार्यकर्मणि सहकारिभावोऽस्य यथैकत्र तथान्यत्रापि कि न स्यादिति चोद्यार्थः । न चायं न्यायः, अव्यवधानाद्यपेक्षत्वात् । ततो यत्सन्तानवर्तिनः उपादानस्योपनिधिः, तत्रैव साहायकमस्येति कथं व्यवहितादौ पुष्टिः ? तथा यदि प्रकाश इत्यपि कार्यान्तरजननद्वारेण व्यवहार इष्टः स्यात्, तदा स्यादप्येवम् । यथाहरेके,

१. तुल० जैमिनिसू० १. १. ४

बुद्धिलक्षणव्यक्तिजनकत्वमेव तस्य व्यक्तत्विमिति । तदा <mark>हि यस्यैव बुद्धेरुपादानं समनन्तर-</mark> संख्यातं नोपनिपातभागि साधनान्तरं वा, तस्यैव नासौ सहकारदानविरहा**द् व्यक्तो युक्तः ।** दूषणान्तरं च तत्रापि वक्ष्यामः ।

न चैवं युज्यते, ज्ञानात् प्रकाशरूपस्यैव विषयस्योत्पत्तिरित्येतस्य पक्षस्य विचिन्त्यमानत्वात् । कार्यान्तरद्वारेण तु व्यक्तव्यवहारे न ततस्तथोत्पन्न इति प्रकृत-क्षितः । तथोत्पत्तौ दुर्वारः साधारणत्वप्रसङ्गः । उपकारकत्वमपि हि यावदेव भिन्न-सन्तानवित सुखादिजनकत्वं तावदेव तदपेक्षया [67a] साधारणम् । यदा तु सुखादि-रूपत्वमेवाभ्युपगम्येत, तदा कः साधारणत्विनिषेधाय प्रभुः ? ननु तथापि यदेकस्य सुखं न तदन्यस्येति चेत् ? अर्थस्य धर्मः साधारणत्वमसाधारणत्वं ज्ञानस्य । ततः तदात्मिनयतं सुखादि न परसाधारणमनुग्रहादिरूपत्वेनेति युक्तस् । बाह्यरूपं तु स्वीक्रियमाणं साधारणमेव तत्कार्यत्वेऽपि ह्यनुग्रहस्य, सुखसंविदुपादेयक्षणान्तररूपत्वात् । तद्वदेव साधारणत्वमसाधारणत्वं चेति ।

एवं न चैत्रजितितं मैत्रस्य तत्पुत्रत्वं नाम किञ्चिद् गौरत्विमव यत् साधारणं स्यात्, अपि तु तज्जिनितत्वमेवास्य तत्पुत्रत्वं व्यविद्वयते । स च जननव्यापारःचैत्रस्य नान्यसाधारणः । तथा तिन्निमत्तोऽपि व्यपदेशः, तज्जिनितव्यपदेशवत् ।गौरत्वं तु तत्कृतमिप न तत्कृतमेव गुणान्तरत्वादिति साधारणं युक्तस् । न ह्यसौ पितुरेव गौरः किं तु परस्यापि । एवं न ज्ञानकृतत्वमेवार्थस्य व्यक्तत्वं व्यवहिताद्यविधिष्टस्पस्य, किं तु तदित्शायिनः प्रकाशस्पस्योत्पत्तिरत्यभ्युपगमः । अन्यथा न व्यक्त उक्तो विषयः स्यात् । तथाव्यवहारमात्रं तु तिन्निमित्तं स्यात्, यथा गौरत्वमेव तज्जन्यतामात्रेण व्यवहरतः, सौत्रान्तिकस्य वा तज्जनकत्वेन । यथा च तस्य जनकज्ञानान्तरस्य विषयताप्रसङ्गः, तथास्यापि जन्यज्ञानस्येति ज्ञानार्थयोहेंतुफलभावसमयातिकममात्रमतिरच्यते । साधारणत्वपरिहारस्तूभयोरिप । न तु व्यक्तिरूपार्थेतितिनविद्वं इतोऽस्य सिद्धः ।

प्रकाशोत्पादने सर्वं प्रति प्राकाश्यसंभवः । उत्पादनाप्रकाशत्वस्थितौ नैकमपि प्रति ॥

इति संग्रहः।

यथा हि निवडान्धकारिपहितयोरामपकघटयोरेकत्र वह्निजनितत्वमेव व्यक्तत्वमभिद्धानो नाक्षयोग्यतां तस्वतः समाधातुमीशः, तथायमि ज्ञानजिन्तत्व- मेव दृश्यतामिति । यदि तु प्रदीपादिव प्रकाशरूपस्योत्पत्तिविज्ञानादिष स्वीक्रियते, तदा परोक्षघटादस्य विपर्ययः पर्यवस्यति । साधारणदोषस्तु दुस्त्यजः ।

प्रदीपव्यकोऽपि तर्हि घटः सर्वस्य प्रकाशः स्यादिति चेत् ? यादृशी प्रदीपकृता प्रकाशता अनन्धकारावस्था योग्यदेशस्थत्वाद्यपेक्षज्ञानजननयोग्यताहृपा सा साधारणी एव । ज्ञानकृतैव तु विकल्पस्मृत्यभिलाषादिना प्रवृत्त्यादिसाधनी नियता । सापि यदि भासुरतेव तस्य निष्पन्ना ख्यायते, हन्त साधारणी प्रवृत्त्यादेस्तत्कालसातादिना वा साधनी सर्वस्य स्यादित्युक्तप्रायम् । तस्मात्,

उत्पादमात्रेऽतिशयान्तरे वा ज्ञानात्प्रकाशो न हि बाह्यराशेः । प्रकाशरूपस्य समुद्भवे तु प्रसहा साधारणताप्रसङ्गः ॥

[67b] तस्मात् ज्ञानव्यापारो न ग्राह्यग्राहकलक्षणव्यवस्थानिबन्धनिमिति ॥

अस्तु र्ताह् ज्ञेयस्य ज्ञाने व्यापाराद् ग्राह्यत्विमित चेत्- न, इन्द्रियस्यापि प्रसङ्गात् । सरूपजनकस्य वा तत्त्वे समनन्तरप्रत्ययविशेषेण व्यभिचारात् । बाह्यत्वे सतीति विशेषणस्य च तद्वादिन्येव शोभासंभवादिति नायमिष पक्षः क्षमः । मा भूत् सारूप्यमर्थादुत्पद्यमानं ज्ञानं तदिवगितव्यापारेण ग्राहकमित्युभयव्यापारपक्षोऽस्तु । तत्रार्थव्यापारामाव्यापृतानां ग्रहणं ज्ञानव्यापाराश्रयासेन्द्रियस्यापि ।

न हि ज्ञानस्य तत्राधिगतिव्यापार इति चेत् ? नायमिष न्यायः । सा हि अधिगतिर्विषयस्वरूपा ज्ञानरूपार्थान्तरं ज्ञानान्तरं वा स्यात् ? प्रथमे पक्षे विषयात्मवत् तस्या अपि सिद्धेर्ज्ञानव्यापारिवरहः । तद्वद् वा विषयस्यापि ज्ञानव्यापारापेक्षणे प्राचीनो दोषः । द्वितीये तु ज्ञानस्यात्मन्येव व्यापार इति व्याहतम्, व्यापार एवाधिगतिरित्यत्राप्येतदेव दूषणम्, व्यापारतद्वतोरभेदसिद्धः । एवमेव ज्ञानज्ञेयधर्मत्व-परिकल्पनमपास्तं द्रष्टव्यम् ।

अर्थान्तरत्वे च विषयस्य किमायातम्, यथेन्द्रियस्य ? यतो नीलं दृष्टं नेन्द्रिय-मिति स्यात्, तस्य साधिगतिरिति चेत् ? ज्ञानजन्यायाः किंकुतस्तत्संबन्धः ? तस्यापि व्यापारादिति चेत् ? एवं तर्हि उभयोरुभयव्यापारिसद्धा साधिगतिरिति परस्परं ग्राह्यत्वं ग्राहकत्वं वा स्यात् । न चैविमिन्द्रियग्रहणप्रसङ्गपरिहारः । न हि चाक्षुव्यापारम् अन्तरेण रूपेऽधिगतिः । अथेन्द्रियस्य ज्ञान एव व्यापारो नाधिगतौ, रूपस्य तु तत्रापीति चेत् ? की नाम विभागमीदृशं कतुं समर्थोऽन्यत्र जाङ्यात् ? न हि ज्ञानज्ञेयाभ्यां भिन्नमर्थान्तरम् अधिगमरूपमेव किञ्चिदुपलभ्यते, यत्र यावत् ज्ञानस्यैव व्यापारः परिकल्प्येत, तत्र च विषयस्याप्यस्ति नेन्द्रियस्य, कल्याणकामतामात्रमेतत् । अधिगतर्थस्य च विषय-विषयीभावलक्षण एव संबन्ध इति चेत् ? ननु स एवायं विषयविषयीभावो व्यापार-विकल्पेन परीक्ष्यते । स च यस्य न ज्ञानज्ञेययोः सिद्धः तस्याधिगमविषययोरिष कथं सिध्येत् ? अधिगतेर्वा विषयत्वमकस्मादिच्छन् ज्ञानस्य कथं प्रतिक्षिपेत् ? अस्ति तावदयं व्यवहार इति चेत् ? अस्त, केवलं किमस्य मूलमिति चिन्त्यते—असंकीणंल्लक्षणस्वरूपव्यवस्था वा, अनादिवितथविकल्पाभ्यासवासना वेति ।

किमस्या बोजिमिति चेत् ? किमनेन ? न हि परेण तदपिज्ञाने अस्माभिरिभ-मतासंकीणंमनयोर्लक्षणमुपद्यशितं भवित । एतेन ज्ञानान्तरत्वपिकल्पनमिथातेरपा-स्तम्, तस्यापि तद्वदेव तद्विष[68a]यत्वस्यासिद्धेः । अतद्विषयया चािथगत्या सोऽथों ज्ञात इति महती प्रेक्षा । एतेन ज्ञानव्यापारं वादकाले नार्थं कुवंती विकुवंती वा बुद्धिस्तद्विषयोच्यते, किं तु तद्विगितमात्रमातन्वतीति कल्पनमपास्तम् । तस्मान्न व्यापारद्वारेणायं ज्ञानज्ञेयव्यवहार इति स्थितम् ।

नापि जातिनियतः, कचित् कदाचित् कस्यचित् कैनचित् ज्ञेयतया व्यवस्था-पनात्। न हि निसर्गनियतानां गोत्वादोनामीदृशी व्यवस्था। अद्यापि वावश्यवाच्यो लक्षणभेदो न च शक्य इति तदभावे तु सत्तामात्रं ज्ञानस्य ज्ञेयस्य वा तत्त्वनिमित्त-मिति सर्वः सर्वार्थंबोधः सिध्येत्। न वा किश्चिद्षपि, विप्रकर्षाभावात्। ननु चास्ति प्रत्यासित्तिरिन्द्रयाणामर्थः संयोगसमवायादिलक्षणा, तद्बलादुपजायमानं ज्ञानं तत्त्रदर्थ-नियतं षोढासिक्षकर्षविरहिवप्रकृष्टार्थंव्यावृत्तं च सिध्यतीति कथमितप्रसङ्गः? एतदिप यत्किञ्चत्। उत्पत्तिनियमो ह्यानेन सिध्येत्, न तु कञ्चित् प्रति ग्राहकत्वनियमो विज्ञानस्य। तथा हि संयोगादिसिक्षकर्षबलादर्थेन ज्ञानं जन्यते न तिद्वरिष्णा व्यवहितादिनेति भवतु, कस्य पुनस्तद्ग्राहकिमिति न निश्चयः? येनैव तज्जनितमिति चेत्? आत्ममनोऽक्षसंयोगादयोऽपि ग्राह्या इति नातिप्रसङ्गिनवृत्तिः। न हि विषया-भिमतेऽप्यस्य कश्चिदुपयोग इन्द्रियादिषु संभवी, येन ग्रहणविभागः स्यात्। परिच्छित्त्जननं व्यापारान्तरं वा अनन्तरमेव चिन्तितम्। तत्र तस्यैव प्रकाशांनं, तेन नातिप्रसङ्ग इति चेत्? ग्राह्मप्राहकाभिमतभागयोः अशक्यापह्नवः प्रकाशोऽस्ति, करणाधिकरणशक्तिनबन्धनं तु यदि किञ्चिदस्ति, तद् उच्यताम् । न च सहप्रकाशनमात्रमेव निवन्धनं चन्द्रद्वयस्य, तयोरेव वा परस्परग्रहण-प्रसङ्गः । नोलपीतयोवां । एकश्चन्द्रो मृषा, द्वितीयभागो जडः । मनसश्च द्वयोरेकदा वृत्त्यभावादित्यादि तु बाह्यार्थवादस्थिती युक्तम् । तद्यंश्चायं विचार इति । यदा तु भागयोरिप न सहप्रकाशनं ज्ञानस्य ज्ञानान्तरेण सहभुवाननुभवेष्टेः, तदेयमिष गितर्नास्ति । यदि तु दुर्नीतसमयानुरोधो न वाधकस्तदान्तः परिस्फुरत्प्रीतिपरितापाद्याकारस्तुषारकराद्याकारश्च समसमयमेव वेद्यत इति तदिष निवन्धनमनुचिन्त्यते, न च क्षमत इति स्थितम् ।

किं च घटेनेन्द्रियसिन्नकर्षे नोष्ट्रेणेति तदनुभवादेव निश्चेयम् । तदनुभवत्वं चास्य तत्सिन्नकर्षेणोत्पत्तेरितीतरेतराश्रयदोषः, प्रकारान्तरेण तदनुभवसिद्धौ वा सिन्नकर्षोत्तरस्य वैयर्थ्यात् । अपि च तत्सिन्नकर्षेणोत्पत्तेस्तदनुभवत्वे विकल्पमात्रव्यवस्थापितोऽस्पष्टप्रति-भासोऽथंस्यानुभवः स्यात् न स्पष्टः, मैत्रस्य चैत्रपुत्रत्वतद्गौरत्ववच्चेति दृष्टक्षतिः । तद्यं स्पष्टतया प्रतिभास[68b]मानोऽर्थाभिमतो भागः कारकान्तरव्यापारचिन्तावैषुर्यात् प्रीतिपरितापादिवत् स्वयं विदितमेवात्मानमाकलयति ।

योऽपि मन्यते,

पूर्विकेव तु सामग्री सज्ञानं विषयक्षणम्। सालोकरूपवत् कुर्याद् येन स्यात् सहवेदनम्॥

इति । तस्यापि,

सामग्रचा यदि निष्पन्नो व्यक्तोऽधों वेदनेन किम् । साधारणत्वदोषश्च नाव्यक्तौ च स्फुटाभता ॥ एकसामग्रचधीनत्वमात्रेणैवं व्यवस्थितेः । किं चैविमिन्द्रियस्यापि प्रकाशत्वं प्रसज्यते ॥ स्थैयें तु विषयोऽप्येकसामग्रीजनितः कथम् । विषयेण च विज्ञानं संवेद्यत सहस्फुरत् ॥ अथ वित्तिरसंवित्तिः सर्वमेव सुभाषितम् । स्वसंवेद्यत्वपक्षोऽच दुःसंवेद्यमिदं वहिः ॥ सामग्रधा एव शक्तेश्चेद्विभक्तौ वेद्यवेदकौ ।
रसरूपवदुत्पन्नौ स्वभावे कोऽनुयुज्यताम् ॥
वेद्यवेदकयो रूपं नियतं यदि लक्षितम् ।
तदुत्पादनपर्येष्टेः सामग्री शक्तिरुच्यताम् ॥
नैरोग्ये तु स्वरूपेण सिद्धे वाच्यं भिषग्वलम् ।
वेद्यवेदकयो रूपं न चाद्यापि निरूप्यते ॥
ततः स्वरूपे वक्तव्ये सामग्रीपरिवर्तनम् ।
अप्रस्तुताभिधानं वा डिण्डिकाचार एव वा ॥
तस्मान्न वेदकं किञ्चिन्न वेद्यं न च वेदनम् ।
यदपेक्ष्य तदा स्थेयं स्वप्रकाशमिदं जगत्॥
प्रकाशते हि नीलादिनं चान्यत् तत्प्रकाशकम् ।
तत्स्वप्रकाशता सिद्धा विज्ञानत्वं तदेव नः ॥

#### इत्यन्तरऋोकाः॥

एवं सित न विज्ञानं नाम किञ्चित् नियतमस्ति, यतो भेदेन प्रतीयमानत्वं घटाद्याकारस्य तद्भेदं साधयेदित्यप्रसिद्धविशेषणो हेतुरसिद्धिदोषग्रस्तः । साध्यश्च ततो भेदव्यवहारो विशेषणासिद्धेरेव न प्रकृतोपयोगं पुष्णाति । विज्ञानरूपत्वेऽपि हि घटस्य यतः कुतिश्चिद्विज्ञानान्तरादिप भेदसिद्धेनं भेदमात्रसिद्धचोपयोगः । तस्माद् विशिष्टावधित्वेन साध्यो भेदो न च तमविध स्फुटयितुं शक्त इति व्यर्थं उपन्यासः ।

ननु विज्ञानवादिनोऽपि विज्ञानव्यवहारोऽस्ति । स यथा तथा वा भवन्नस्माकमपि तदुर्पाधिसाधने शरणीभविष्यति । लोके च किञ्चिद् विज्ञानमिति प्रतीतमस्ति । तत एव भेदं वक्ष्यामः । नात्रास्मल्लक्षणेन किञ्चित् ।

न च वस्तुबलप्रवृत्तानुमाने समयानुरोध इति चेत् ?

विज्ञानवादिनस्तावद् विज्ञानत्वं प्रकाशता । ग्राह्मग्राहकसंख्यातभागयोः सदृशी च सा॥ ज्ञानान्नाम ततो भेदः प्रकाशस्त्राद्विभिन्नता । सा प्रतिज्ञायमानेन व्यस्तामीषु घटादिषु ॥ हेत्वसिद्धिश्च न हि न प्रकाशन्ते घटादयः । एभ्यस्त्वन्यो यदा धर्मी धर्मासिद्धस्तदा स्फुटा ॥ भेदेन ज्ञायमानस्वस्वरूपासिद्धिरेव च । पुनः प्रकाशमास्थानुर्हेस्वसिद्धचादयः पुनः ॥

#### तन्न प्रतिवादिमतापेक्षया क्षमः।

लोके चान्तःस्मुरिद्धं विज्ञानमिति गीयते।
तद्यस्यात्मनस्तस्माद्भेदिस[69a]द्वचापि किं फलम् ॥
वैद्यवेदकरूपेण सिद्धयोर्यदि साध्यते।
भेदव्यवहृतिनीलज्ञानयोः पौरुषं भवेत्॥
अवेद्यवेदकाकारस्वप्रकाशस्वभावयोः ।
असाधारणयोरन्तर्बिहर्व्यविसितिस्पृशोः ॥
अहङ्काराङ्गध्ययोर्भेदेन यदि तुष्यसि।
भिन्नसन्तानयोः किं न भेदिसिद्धिमुदे तव॥
अथ न स्पुरणं भिन्नसन्तानपथर्वातनः।
वेद्यवेदकताहानिभीनेऽपि न किमीक्ष्यते॥
भिन्नसन्तानयोरेक्यं न किमीक्ष्यते॥
भन्नसन्तानयोरेक्यं न किमीक्ष्यते॥
अहो महत्पराकान्तं स्थाने बाह्यापवादिना॥
सन्तानभेदेऽपि यदा तु बुद्धचो-

र्वेदान्तिकादिः प्रवदत्यभेदम् । न नीलबुद्धचोरपि चैक्यमन्य-

स्तदा क एष व्यसनाभियोगः॥

सन्ति हि विज्ञानवादिनोऽपि विचित्रस्थितयः । तथा हि,

ग्राह्मग्राहकभागभागिव जगत्येकं मनो भासते

भिन्नं वा द्वयमात्मवेदनिमदं शीतादि शातादि च।

शातादिः परमोऽथवेह निहितं नीलाद्यविद्यावशा
श्वित्राकारकभेकमेव यदि वानाकारमेवाथवा।।

तेषां च बलाबलिन्तायाः क इदानीमुपयोगो बहिरर्थसाधनाभिनिवेशेन प्रयुक्तसाधनस्य ? तस्मात् प्रत्यात्मवेद्यत्वादिसिद्धयथोक्तविज्ञानरूपस्य घटाकारस्य विज्ञानान्तरसंमताद् भेदसाधने न किञ्चित्तरुलिसित व्यर्थः प्रयासः । नतु न प्रत्यात्मवेद्यो घटाकारः सर्वसाधारणत्वात्, ततः स्वप्रकाशः सन्नपि साधारणत्वाद्यं एवायं ततोऽप्यभेदेन प्रतीतिव्यंवहारसाधनी प्रयुक्तित चेत्—न, साधारणत्वस्यापि प्रागेव प्रतिक्षिप्तत्वात् । न हि तत् प्रकाशमानं रूपमिवकलकारणादीनां सिन्निहितानामिव व्यवहितानामिप प्रवृत्तिनिवृत्ती अप्रयोज्य स्थानुमहंतीति निवेदनात् । असाधारणत्वे तर्हि सिन्निहितानामिप न स्यात् । न वै सिन्निहितानामिप तदेकमेव रूपम्, किं तु तादृशम् ।

भेदे तर्हि एकसंप्रतिपत्तिः कथम् ? तैष दोषो भिन्नेऽपि केशादौ तस्या दर्शनात् । तत्र वाधकदर्शनान्न प्रमेति चेत् ? इहापि व्यवहितस्यापि प्रवृत्यादिप्रसङ्गः कि
नोपलभ्यते वाधकः ? तादृशत्वेऽपि प्रवृत्यादिरेव हेतुः, केवलं तादृशस्यैव प्रकाशस्य
केषाञ्चित् संभवो नान्येषामिति किमत्र बोजमिति प्रश्ते वासनेति ब्रूमः । केयं वासना ?
तदुपादानशक्तिमात्रं पूर्वपूर्वानादिकालिकविज्ञानपरम्परायातमभिन्नं भिन्नमिव कयाचिदपेक्षया दृश्यं कल्प्यत इति निलोंठितमन्यत्र । तादृग्वोजपरिणतिसाम्यात् केषाञ्चित्
तादृक् ज्ञानं नान्येषामिति नात्र कश्चिदुपालम्भः, नियतत्वादुपादानोपादेयभावपरम्परायाः, अ
तीमिरकद्वयदृश्यकेशादिवत् । तद्वदेव वा प्रतिधत्वादेकदेशा[69b]वसायोऽपीत्यलं
विस्तरेण ।

एकं कस्माद् व्यवसितिवशाद् भिन्नभिन्नेऽपि नेयं बाधातश्चेन्न मितिरधुना किं न बाधोपलिब्धः। सादृश्यं तु स्फुरितुमुचितं वासनाबीजसाम्याद् विज्ञानानां प्रतिचविरहादेकदेशोऽप्यदोषः॥ तस्मात् सिद्धं प्रत्यात्मवेद्यत्वमपि । तथापि काठिन्यादयो न ज्ञानधर्मा इति चेत्—न, प्रकाशरूपतया सर्वेषां ज्ञानत्वात् । नीलिमानं च नाम ज्ञानधर्मे सहते न काठिन्यमिति सुकुमारप्रज्ञः । नतु यदेव नीलमालोकितं तदेव कठिनमनुभूयते, न चेवं विज्ञाने युज्यत इति चेत् ? वहिरपि भ्रमोप[ल]म्भवतः नीलं हि रूपमात्रं, कठिनस्च स्पर्शः । न च ताभ्यामन्यः किच्चुपलिक्यगोचरः । गुणस्य द्रव्यापारतान्त्र्या-दिति चेत् ? किमिदं गुणतत्त्वम् । यदि पारतान्त्र्यमेव, तदा साष्ट्याविशिष्टो हेतुः । अथ व्यावृत्तिभेदेनान्यदेव ततः, तथापि विपर्ययवाधकप्रमाणस्योपपाद्यितुमशक्यत्वात् सन्दिग्धविपक्षव्यावृत्तिकत्वम् । यदप्ययं,

द्रव्याश्रय्यगुणवात् संयोगविभागेष्वकारणमनपेक्षः । इति पठति । तत्रापि,

> द्रव्याश्रयत्वेन गुणत्वसिद्धः, गुणत्वसिद्धौ च तदाश्रयत्वम् । परस्परापेक्षमतो द्वयं स्यात् स्वनोतिमात्रं शरणं तदस्य।।

न तामप्रमाणयता विवादे सोपयोगमित्यलं चित्तचवंगेन । अस्तु वा बाह्यो गुणद्वयाधारः किंदचदन्यः, सोऽपि यदि प्रकाशस्तदा न ज्ञानेऽनन्तर्भूय स्थातुं शकः । अप्रकाशत्वे हेतोरसिद्धिस्तदबस्था । नीलकिंठनयोश्चैकदाध्यवसायो ज्ञान्तिरेव । वाधक-श्चास्य परस्परं ज्ञाने अनन्तर्भाव एव यथोकक्रमेण । बीजं च नीलिनिर्भासज्ञानस्य प्रवृत्त्यपेक्षकिंठनिर्भासज्ञानवासनाप्रवोधसाधनत्विनयम इति नैवंविधा जम्बुक-विक्रोशा योगाचारकेशरिणमभिद्रवतीति ।

यदप्युक्तं नाहं घट इति प्रतीतिरिति, तन्नापि येषािमयमहंप्रतीतिरात्मविषया तेषां घटादावभवन्तीित आत्मत्वमेव निवर्तयेश्न ज्ञानत्वम् । विज्ञानिवषयत्वाध्ययेऽपि न विज्ञानमात्रे मैत्रस्याहंप्रत्ययः, तस्य चैत्रचित्तेऽपि प्रसङ्गात् । चैत्रस्य तत्रास्त्येव स इति चेत् ? मैत्रस्यापि किं नेति चिन्तायामन्यसन्तानेऽनभ्यास एवोत्तरीकर्तव्यः । स चानभ्यासो बहिर्मुखनिर्भासिनि घटाद्याकारेऽपि समस्त्येव । तदियमहंकारव्यावृत्तिः अन्यथाप्युपपद्यमाना न विज्ञानरूपतोपतापाय प्रभवति ।

१. द्र० वैशेषिकसूत्रम् १. १. १६

अधापि स्याद् यद्विज्ञानं तदवश्यं स्वस्य परस्य वाहंकारस्य गोचरीभवित, न चैवं घटाकार इति चैत्—न, विषयिणा ज्ञानेन विषयस्य व्याप्त्यसिद्धेः। भिन्नो हि विषय इष्टो, न कार्यः, कारणं तु स्यात्। न च कारणस्य कार्यसत्तानियम इति विपक्ष-व्यावृत्तिसन्देहादनेकान्तः। तदयमाकारस्य [70a] वाह्यतामभिवाह्य वाह्यवादव्यसनिनो भेदसाधनविधिस्तपनीयमपनीय ग्रन्थिकरणवृत्तान्तमनुहरति। न चोक्तमात्रं साध्यम्, अपि तु प्रकरणापन्नसिष्टमप्रकाशस्य प्रकाशकव्यापारेण प्रकाशस्य सतो घटादेः प्रकाशकाद् भिन्नत्वम्, न च तथा सिद्धिरित साधनवैयथ्यादसाधनाङ्गवचनं वादिनो निग्रहस्थानम्। नैवं वा. तथापि सप्ततिमिरिकादिप्रतिभासेरनेकान्तं को निवारयित?

सर्वत्रालम्बनं बाह्यं देशकालान्यथात्मकम्।

इति चेत् ?

सर्वत्रालम्बनं ज्ञानं देशरूपान्यथात्मकम्।।

इत्यपि तर्हि वक्तुं शक्यम् ।

कथं ग्रहः स्वरूपस्य परस्यापि कथं ग्रहः। बुद्धेरात्मनि भिन्ने वा व्यापारविरहः समः॥ सव्यापारे च निर्भाति यथान्यत्र तथात्मनि। दीपबद् व्यवहारोऽयमशक्यापह्नवो धियः॥

इत्यन्तरक्लोकौ ।

तस्माद् यथान्यथाख्यातीति मतिः, तथा,

अविहर्वेहिराकारमनीलं नीलरूपतः । ज्ञानमेव न भातीति सपथैर्येदि निर्णयः ॥ किमत्र बीजं व्यसने ज्ञानस्यार्थात्मनोऽपि किम् । प्रदेज्ञानियत्तस्यातौ चोद्यमेतद् द्वयोः समम् ॥ आन्तरोपप्रवस्तत्र शक्तिभेदयुतो यदि । स्यायते हेतुरत्रापि स वक्तुं किं न शक्यते ॥ किंच,

सदन्यथा विभातीति देशमेदेश्न्तु सा गतिः। कालमेदे त्वसत्त्वेन प्रथनं कथमन्यथा॥ जीवन्नटोऽन्यथानाम स्यातीतिनमृतोऽप्यलम्। चित्तमेव ततः सर्वत्रान्यथा स्यातुमहीत॥

ततोऽन्यथाख्यातिपक्षेऽपि नानेकान्तपरिहारः । काळभेदेऽपि नात्यन्तमसन्तेव, स्वकाळे सत्वादिति चेत् ? प्रतिभासकाळेऽसतस्तस्य काळान्तरसत्तामात्रं कोपयोगि ? यत्र यस्य स्वसत्तोपधानेनोपयोगो न स तत्र चिरातीतः क्षमः, यथा दग्धं बीजमम्बरं वा, अङ्कुरे काळिम्नि वा । स्वसत्तोपधानेन चोपपद्यतेऽर्थः प्रतिभास इति विरुद्धोपळिच्धः, यतो विनष्टस्यापि शक्तिसंभवः । स्वसत्तोपधानेन चोपयोग इति विरुद्धौ धर्मौ । इहातीतमपि कुश्लस्यं बीजमङ्कुरे परम्परयोपयुज्यते, न तु स्वसत्तोपधानेनेति विशेषणं तद्यंम् । प्रतिभासमानश्चार्थः प्रतिभासे स्वसत्तोपधानेनेव उपयुक्तो वक्तव्यः, न परम्परया । प्रतिभासो हि तस्य धर्मो वा कार्यं वा स्यात् । तत्र धर्मत्वे सहभावः । कार्यंत्वे स्वसत्तानन्तर्यनियम इति न क्षणेनापि व्यवधिस्तद्भावं सहतं इति स्वसत्तोपधानेनैव प्रतिभासे अर्थंस्योपयोगः सिद्धः । तदभावाञ्चातीतः प्रकाशितुमशक्यः ।

ततः प्रकाशमानोऽयमसन्तेव प्रकाशते । अतीतत्वात् स्वसत्ताया उपधानविधृतितः ॥ तदभावेऽपि भासे च भासः प्राप्तोऽसतः पुनः । स्ववाचैव यतः सत्त्वस्याभावे भानमिञ्छति ॥

तदवश्यं बहिरर्थपक्षेऽपि भ्रान्तिज्ञाने [70b] दुष्परिहरोऽसत्ख्यातिपक्षः। अस्तु वान्यथाक्यातिषक्षः । जानविवतं एव सदृशस्तस्य सत्त्वादिनिष्टिमात्रेण निवारियतुं न शक्यते इति व्याप्तेरभावादनेकान्त एव भेदेन प्रतीयमानत्वहेतुर्भेदव्यवहारसिद्धाविति स्थितम् । ननु भ्रान्तेष्वेवंभावेऽप्यनुभवे किमायातम् ? ततः अभ्रान्तत्वे सतीति विशेषणस्याभिमतत्वात् नानेकान्त इति चेत्—न, वाधकाधीना हि भ्रान्तिस्थितः, तस्य चोक्तेनैव क्रमेणात्रापि सिद्धत्वात् । तथा हि,

स्वयं प्रकाशादितानादसाधारणरूपतः ।
भिन्नत्वे परवेद्यः स्यादर्थः साधारणस्तथा ॥
न चैवमुपपन्नोऽयं नियमः प्रोक्तयुक्तिः ।
ततः केशादिवत् कुम्भो ज्ञानाद्भिन्नः कथं भवेत्॥
यद्धमंव्यतिरेके न यतो धर्मव्यवस्थितिः ।
अन्वयस्तस्य धर्मस्य ततो भेदं निरस्यति ॥

तद्यं बाह्यत्वलक्षणसाधारणास्वप्रकाशरूपत्वविषद्धोऽसाधारणस्वप्रकाशतारूपो धर्मं उपलभ्यमानो घटादिषु तद्भावमपाकरोतीति बाधकसामध्यीत्तथाप्रतीतिम्न्नात्तित्रंत, वृत्तमेव चेदं बाधकं प्रमाणं नोत्प्रेक्षामात्रेणित नातिप्रसङ्गोपालम्भः, यदिप विज्ञानवादी प्रमाणयति,

यद्यत् प्रकाशते तत् तद् विज्ञानं स्वप्नदृष्टवत् । प्रकाशते च नीलादिः स्वभावो हेतुरित्ययम् ॥ तदाप्ययं प्रवन्थोऽस्तु प्रतिवन्धस्य सिद्धये । ज्ञानान्वयविकल्पानामवकाशश्च दूरतः ॥ स्वप्रकाशमसामान्यं विज्ञानिमिति संमतम् । तद्र्पेण प्रकाशस्य व्याप्तिश्चान्येरतत्कृते ॥ प्रकाशते च नीलादि नान्येनेति स्वयं यदि । प्रकाशते स्वयं नातः परेणेति न कि मितः ॥ वृष्टोऽपि भेदव्यापारः प्रस्तुते यदि नोचितः । अदृष्टः स्थाप्यभेदे तु भवद्भिः कल्प्यते कथम् ॥ ननु प्रकाशभेदी यः स्वयमित्यादि दृश्यते । तत्रापि नात्मनि व्याप्तस्वभावस्तु तथोच्यते ॥ एवं प्रकाशते वृद्धिः स्वयमित्यपि गम्यताम् । खे स्वयं श्न्यता यद्धत् परव्यापारवारणात् ॥ स्वयं श्न्यता यद्धत् परव्यापारवारणात् ॥

तथात्मव्यापृतिभ्रान्तिभ्रंशनाय परश्रृतिः। न व्यापारवशा वृत्तिस्तद्वपं तु तथा तदा॥ यथा निर्लेपमाकाशं प्रकाशं च स्वयं तथा। असाधारणमेतच्च पूर्वमेव समर्थितम्॥ ततः प्रकाशता नाम साधारण्यपरिक्रये। सर्वत्र तुल्यदोषत्वान्निराकृत्य व्यवस्थिता ॥ ताभ्यां विरोधो युक्त्यातो लब्धस्ताद्रप्यनिर्णयः। तस्माद्विपर्यये हेतोविरोधादेव न स्थितिः॥ प्रकाशता च सिद्धेति ज्ञानरूपाः शितादयः। तद्बाह्यरूपप्रत्याशा प्रत्याशैव हि केवला॥ यदि स्वरूपमाकाराश्चित्रतैकिधयः कथम्। भेदः प्रत्यण् वा बृद्धेः तथा नान्योन्यवेदनम् ॥ मिथस्तथापि वा वित्ती बाह्यवल्लक्षणक्षतिः। भेदेऽप्येवं धियस्तेषां प्रकाशघटना कथम्॥ अथैवमेव निर्भासः स्वसन्तानिधयो धिया। अलीकाकारराशेर्वा कोऽपराधी बहि[71a]र्भुवः॥ अलीकवेदने किं च प्रकाशं च न चापरम्। अतो विपक्षसामान्यो हेतुः संशयसाधनः॥ अलीकमन्यत्वेतीदं [?] व्यावृत्त्यन्तरमीरितम्। तस्य सन्देहवत्त्वेऽपि प्रकाशे ज्ञानता स्थिता ॥ एवं प्रकाशमानस्य ज्ञानत्वे प्रतिपादिते। कचित् सर्वत्र वा वादादलीकत्वेऽपि बोधता ॥ ज्ञानमेव ततः सत्यमलीकं वा बहिर्न तु।

बहिरप्यस्तु वा वस्तु प्रकाशस्यास्तु बोधता ॥

भेदाभेदिवकल्पोऽपि न प्रकाशस्य बाधकः। न वा यथोक्तसाध्येन व्याप्तेरिति किमर्थकः॥

परेण परसंवित्ति योऽभिमन्येत तं प्रति। होषं स्यादिप दोषाय बूमः स्वप्नेऽपि न त्विदम्॥

एकानेकत्वविरहात् निःस्वभाविमदं जडम् । यथा तथा न किञ्चित्तं सत्तैकस्य कथं ततः॥

पकाशमानं नीलादि जहं वाजहमेव वा। इति प्रकरणेऽस्माभिर्वृद्धित्वे हेत्रुच्यते ॥ तत्रैकानेकविरहो यदि धर्मान्तरार्पकः। किं निरुक्तनं तावतापि नीलादेर्जंडता न हि ॥ सत्तायां नन् सिद्धायां जडं वाजडमेव वा। असत्त्रङ्गशृङ्गादि न हि तत्त्वेऽनुमीयते ॥ तथाप्यप्रस्तृतिमदं सत्ताचिन्तावियोगतः। सिद्धायामेव सत्तायां विशेषश्चित्त्यते यतः॥ सत्तायां संशयेऽप्यस्मात् सच्चेद् विज्ञानमेव तत् । ततश्चादूषणाख्यातिरसत्तासिद्धिबाधयोः ॥ प्रसिद्धिमात्ररूपेण धर्मित्वान्नाप्यनाश्रयः। अन्यथा निःस्वभावत्वहेतोरप्याश्रयः कथम् ॥ तस्मिन्न भावमात्रं चेत् ज्ञानतामात्रमत्र च । बाह्यवस्तुत्वसिद्धिस्तु द्वयोरपि विरोधिनी॥ वस्तुतोपाधिबोधत्वं साध्यमत्र त्वयेति चेत्। बोधत्वमात्रप्रस्तावे विशेषः कृत ईद्धाः॥ ज्ञानत्वं वस्तुताव्याप्तं तदभावे भवेन्न चेत् । विरुद्धाव्यभिचारः क दोषो यद्वास्तु वस्तुता ॥

किं च प्रकाशमात्रात्मव्यतिरिक्तान्यथाथवा। सत्ता निषेद्वचाभिमता निःस्वभावत्वहेतुना ॥ निषेधे व्यतिरिक्ताया न प्रकाशात्मवारणम्। अस्यैव वारणे केन वारणाध्यक्षभासिनः॥ अनुमानं प्रमाणत्वाद् बाधकं यदि कस्यचित् । प्रत्यक्षमपि तद्भावात् साधकं किं न कस्यचित् ॥ अवश्यमन्तेऽध्यक्षस्य प्रामाण्यमनुमाश्रयेत्। प्रकाशमात्ररूपे च नानुमापेक्षमक्षजम् ॥ अथायमनुमानस्य विषयोऽक्षधियोऽपरः। प्रकाशरूपेऽध्यक्षत्वादनुमावसरः कुतः ॥ अथ प्रत्यक्षसिद्धं यन्न तस्येव निराक्रिया। व्यावृत्तिभेदः कश्चात्र विचारासहता यदि॥ विज्ञानस्यैव धर्मोऽस्त् शशप्रुङ्गसमं बहिः। अर्थशक्तिवियोगे वा धर्मोऽस्तु धिय एव सः॥ अर्थशक्तिवियोगश्च विचारासहता च सा। ज्ञानस्येव न बाह्यस्येत्यर्थ्यते किमतः परम्॥ प्रकाशस्यैव चिन्तेयं तद्गन्धोऽपि बहिनं हि । तन्नागश्रङ्गसाम्येऽस्य सिद्धे कि न कृतार्थता ॥ बहिर्वदवभासेषु प्रज्ञप्ता रूपराशिता। संस्काराद्वेदनासंज्ञे[71b]अभिन्ने किं न भेदि ते॥ मुलमेवाप्रकाशस्य दुःस्थं सत्ताव्यवस्थितेः। प्रकाशरूपस्य सतो धर्मान्तरमबाधकम् ॥ प्रकाशस्यापि तहोषाद् यदि सत्ता दवीयसी। अप्रकाशोऽप्यसत्तायाः किमन्यत् साधियष्यति ॥

असत्तैवाप्रकाशस्य प्रकाशस्य तु नात्मना। तेनैवासत्त्वमित्युक्तं कल्पिते न तु युज्यते ॥ प्रकाशमानस्य पुनः प्रकाशादेव सत्यता। अभावोऽवसितेनैव केशस्यापि जडात्मना॥ प्रकाशसंमतस्यापि नीलादेरत एव हि। सत्यमर्थिक्रयैवोक्ता तां विना न भिदा दयो: ॥ क्रियामात्रानुबन्धाञ्च विज्ञानस्याप्यनित्यता। क्रियाऽभावो यदा त्वस्मिन् सत्ता मुख्यैव भासनात् ॥ न क्षणित्वं नदा तस्य सत्त्वं च व्यभिचार्यंतः । सत्त्वमर्थिकियारूपं साधनं तन्न दुष्यति ॥ न वा तस्याप्यनित्यत्वं परिहृत्य दशान्तरम् । तत्क्षणस्येव संवित्तेरन्यथा न भिदा कचित ॥ कार्यकारणभावोऽयमायातस्तर्हि चेन्नन् । सांवृतस्यानिषेधोऽत्र क्षणिताप्यस्य सांवृती ॥ तत्त्वतो नित्यरूपं चेत् संवृतावपि यन्न सत्। अनित्यप्रतिषेधाचेत् तथाप्यस्यागतिः कुतः ॥ भावं कञ्चित् पुरस्कृत्य भेदाभेदावृदीरयेत । देशकालादिभेदेन स्वविन्मात्रे तु कः क्रमः॥ स्वरूपं बुद्धिरपरैर्न यौति न भिनत्ति च। स्वपरप्रविभागो हि धियो याचितमण्डनम् ॥ अन्यस्यावाच्यता नाम स्वभावभावशंसिनी। तदेव रूपं तत्त्वस्य तज्ञाद्वेते प्रतिष्ठितम् ॥ परं हि विद्वत् नियतं नियतं प्रतिपद्यते। अन्यथावित्तिमात्रेण न प्रवृत्तिनिवर्तने ॥

प्रथमं ग्राहकाकारो भिनत्ति ग्राह्ममात्मनः। देशरूपादिभेदेन तथा ग्राह्मान्तरादि ॥ अद्वेतमेवेतरथा तदभावे भिदां द्यति। भेदाभेदी ततो देते नियतो नाद्वये तथा॥ यावच स्वप्नबोधाय कालभेदं परामुशेत्। धीर्विकल्पान्तरेणेयं क्षयेण ग्रस्यतेऽन्यवत् ॥ तस्मान्न नित्यता नाम तत्त्वतो न च संवृतिः। क्षणितातत्त्वयोगेऽपि गृह्यतामनुमानवत्॥ चित्रैकव्यवहारोऽपि भेदापोहपरो मतः। एकानेकवियुक्तो हि प्रकाशः केवलोऽत्र सन्॥ सर्वशक्तिवियुक्तेन प्रकाशेन सतापि किम्। शक्यभावान्न कार्यं स्यात् स्वरूपं तु क गच्छत् ॥ प्रकाशस्यापि रूपं चेत् विचारेण न लभ्यते। विचारमनुमां विद्यो न सा प्रत्यक्षबाधनी॥ गुञ्जानलविपर्यासौ बाध्यतेऽक्षकृतोऽपि चेत्। पररूपे भ्रमान्नाक्षं स्वरूपे भ्रान्तता कुतः॥ १प्रमाणमप्रमाणं चेद् विचारावसरो हतः। ब्रवता नियतं किञ्चित् साध्यं वा बाध्यमेव वा ॥ तत्रायुक्ति ब्रवाणस्य श्लाघा सदिस कोदुशी। नानुमायाः परा युक्तिः कि सिद्धं तदनादरे॥ स्वीकृता तेन सेत्यस्मात् तन्मत्या बोधनं यदि । अबाधनेऽस्याः स्वीकारात्तद्विया[72a]बोधनं कथम् ॥ साध्यं न किञ्चिदिति चेत् बाधाया अपि साध्यता। सापि नेति वचो व्यर्थं प्रश्नमात्रेऽपि कि फलम् ॥

१. तुल० रत्न० निब० पृः ८९

फलं यदि गिरः कापि नान्यत् तच्चावबोधनात् । वाचः प्रत्यायने शक्ता नाक्षधुमादि सुन्दरम्॥ यदि हेतुफले संवृत्तद्भावः केन गृह्यतास्। फलाच हेतुधीर्ननं न चेद् व्यर्था व्रतादयः॥ योऽपि तापादितोऽभ्येति चन्दनं न हताशनम् । वक्तं किञ्चिदनाश्रित्य सज्ञानं तू न वर्तते ॥ वस्तु किञ्चिदुपन्यस्य न्यस्यन्ते यदि युक्तयः। शास्त्रे पक्षग्रहः किं न नचेत्तत् केन गृह्यताम् ॥ मोक्षमार्गं यदा पृष्टो व्याकूर्यात् शून्यभावनाम् । बोधयन् शुन्यतां तर्हि गर्हेत्पक्षग्रहं कथम्॥ तस्मात् संवृतिमाश्रित्य साध्यं साधनमस्य वा। दूर्वारमिति दुर्वारः प्रमाणस्य परिग्रहः॥ 'संवृत्तौ मानिमष्टं चेत् विचारोऽप्येष संवति:। संवृताविप नेष्टं चेद् ब्रवन् जेता यथा तथा ॥ यथा हेतुफले संवृत्तथा संवादिधीरि । अनुमामिच्छतोऽध्यक्षं नेति कोऽप्येष निश्चयः ॥ स्ववेदने विवादश्चेत् न संवृत्येव साधनात्। तस्मादपरमार्थत्वेऽप्यात्ता वित्तिः प्रवाधिका ॥ संवृतिश्चेत् क निष्कर्षः परमार्थोऽस्तु तावता । ततश्च संवृतावेव सांवृतं त्यज्यते कथम्॥ तत्प्रकाशान्वयः सत्ताव्यवहारोऽस्त् चेतसः। - न प्रकाशो न वा शक्तिर्यस्य तेन तुला कथम्॥

ततो विचारासहतादिधर्मः प्रकाशामानत्वमबाधमानः ।

१. तुल॰ रत्न॰ निब॰ पृः ८९

यदीष्यते चेतस एव सोऽस्तु स्थिता प्रकाशान्मनसः प्रसिद्धः ॥

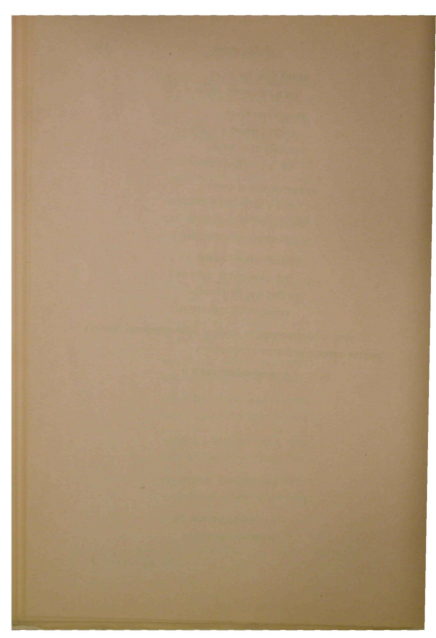
प्रकाशमूर्तेर्यदसत्त्वमुच्यते स्वकल्पितं सत्त्वमपेक्ष्य न क्षतिः। प्रकाशमेवैति परस्तु वस्तुसत् समं द्वयं ठौकिकसिद्धवाधने।

नासत्प्रकाशवपुषो न च सत्तदन्यै-रेकेन न द्वितयमद्वितयं न ताभ्याम् । इत्यं जगद् यदि चतुःशिखरीवियुक्तं को भाष्यकारमतमध्यमयोविशेषः॥

अर्थिकवापि परमार्थंत एव येषां येषां प्रकाशवपुषोऽपि निषेध एव । तेषां भिदा भवतु किं तु निसर्गदुर्गो मार्गोऽयमात्मविदि साहसभारसारः ॥

तदेतत् परस्योत्तरप्रवन्धानुरोधेनं प्रासिङ्गकं किञ्चिदायातमित्यलं विस्तरेण । स्थितमेतत् प्रकाशमानत्वेन विज्ञानमात्रं त्रिभुवनमिति ॥

।। समाप्तमिदमद्वैतबिन्दुप्रकरणम् ॥



# ।। साकारसिद्धिशास्त्रम् ।।

[ प्रथमः परिच्छेदः ]
विधूतकल्पनाजाळगम्भीरोदारमूर्तये ।
नमः समन्तभद्राय समन्तस्फुरणत्विषे ॥

जीयान्मुनीन्द्रमतवार्तिकभाष्यकारः

साकारसिद्धिनयनाटकसूत्रधारः । संसारनिर्वेतिपथप्रथमानगर्व-

सर्वारिवीरदुरतिक्रमविक्रमश्रीः॥

विज्ञप्तिमात्रमिललं स्थितमेतज्जगस्त्रयम् । तत्रावान्तरभेदस्य बलाबलमिहोच्यते ॥

तथा हि बहिरर्थंदूषणादिक्रमेण,

बाह्यं न ताविददमेव यतः प्रकाश-रूपं स्वतो नियमतश्च सहोपलब्धेः। युक्त्या न चान्यदिह संभवि संभवेऽपि न ग्राह्यलक्षणमतो मतिमात्र[72b]मेतत्॥

गौरगान्धारमधुरभुरभिसुकुमारशातेतरादिचित्राकारं जगत् । तथा च सूत्रम्, विज्ञप्तिमात्रं भो जिनपुत्रा यदुत त्रैधातुकमिति, यदथै वार्तिककारः प्रयत्नपरम्परया बहिरर्थं एव साकारवादमुद्दीपयित । कथं तर्हि भाष्यकारोपज्ञमिदमुच्यत इति चेत् ? निराकारिदशान्यैयोंजितत्वात्, सत्तामात्रस्थित इवानेन प्रसाधित इत्युच्यते, न पुनस्तस्यैवोपज्ञेति ।

तत्रापरे प्राहुः। भवन्तु सितशातादयः प्रकाशेकस्वभावाः, स्वभावशून्यतां तु नातिर्वाततुमीशते। यदि युक्तिरेकानेकविरहलक्षणा बाह्यमसंभवि संभावयितुमुप- नीयते, सा न विज्ञानस्वभावतामाबिञ्चाणेभ्यः शुञ्चादिभ्यो बिभीत । तस्मात् सर्वधर्मशून्य-तैव ज्यायसी यथा प्रथितमागमे बहुधः । वार्तिकेऽपि,

> यथा यथार्थाश्चिनन्त्यन्ते विशीर्यन्ते तथा तथा ॥ [प्र. वा. २, २०९]

इति । संवृतिमात्रं तु विज्ञाननोतिरिति ।

अत्रापरे समादधित । भवत्वाकाराणां बाधनादलीकत्वं प्रकाशमात्रं तु सत्य-माम्नायः, तदात्मवेदनस्य भ्रान्तत्वायोगेन प्रत्यक्षत्वात् । प्रकाशस्य प्रकाश एव निजं रूपिमिति न तत् तस्य विष्ठवोपनीतम्, येन तद्वेदनं भ्रान्तिः स्यात् । नीलं तु रूपान्तरत्वात् विष्ठवोपनीतमिष स्यादिति स्यात्तद्वेदनं भ्रान्तिः । ततोऽस्ति नीलादौ बाधकस्यावतारो न प्रकाशे । कल्पितालीकयोस्तु निषेधो बोद्धव्यः सर्वत्रेति ॥

अत्र चिन्त्यते । कोऽयं प्रकाशो नाम नीलादिभ्यो व्यतिरिक्तः, अव्यतिरेके बाधाभयनिवृत्तेः ? न च व्यतिरिक्ते किञ्चित् प्रमाणमस्ति । न तावत् प्रत्यक्षम्, प्रकाश-मानरूपानीलादपरस्योपलम्भासंभवात् । न चानुमानम्, कदाचिदिप प्रत्यक्षतामननुभवतः केनचित् संबन्धग्रहणानुपपत्तेः ।

कि च,

प्रकाश आत्मसन्तानेऽनुमानेन प्रतीयते। परोक्षविषयेणेति का धिक्कृतिरतः परम्॥

व्यक्तमिदं <u>शवरस्वामिदर्शनं</u> शरणीक्रुतमिति किमन्न वक्तव्यम् ? तदयं दृष्यात्मा कुम्भादिभ्यो व्यतिरेकेणानुपलभ्यमानः सामान्यादिवन्न सह्यवहारगोचरीभवितुमर्हति । अन्यथा तेषामप्यनिषेषः,

> नित्यत्वाङ्गीकृतेस्तच्चेत् क्रमादिविरहादसत्। न प्रमाव्यापकाभावो दृश्यादृष्टेरनादरे॥

कथं वा विषाणगुणकमिदिनिषेध इति यत्किञ्चिदेतत्। अथ नीले बोधरूपे प्रतीयमाने नीलबोधात्मनोः प्रतीतिरशक्यापह्नवेति न सिद्धानुपलिधिरिति चेत्? तिह्वं गवि शाबलेये प्रतीयमाने उभयात्मप्रतीत्या प्रत्यविष्ठभानः कथं निषेध्यः ? पृथक्प्रतीत्य-

भावस्तु साधारणः। अविद्यावशात् प्रकाशनीलयोरपृथक्कथनिमिति चेत् ? गुणद्रव्ययोरप्येवं भिवष्यितः। यदि समवायिनपेथे निवंन्थः, किमिवद्यावशात् पृथगदशैनमथाभावादेवेति सन्देह उभयोरपि शक्यः। तदेव तस्य दर्शनिमिति कमिदिर[73a]पि शक्यम्। तृणाग्रे किरशतस्य वा,

यद्रूपं दृश्यताप्राप्तं पृथक् तच्चेन्न दृश्यते । शतधा विप्रकीर्णेऽपि नोले तद्विद्यते कथम् ॥

तस्मात्,

न सन्ति सामान्यगुणादयो यथा
सितादिभेदेषु निरंशभासिषु।
तथा प्रकाशान्तरमप्यसत्ततः
सितादिवाघे किमवाधसंभवः॥

किं च,

देशस्यापि भिदा यदि स्वतनुवद् भिद्येत भासो द्वयो-रत्यन्तं तुलयेकधीविषययोरप्येवमालोकनात् ॥

मायागोलकयोहाँत्यन्तसादृश्येनेकबुद्धिभिन्नकाल एव, एकदा तु भिन्नदेशयो-भेंदनिश्चयनान्तरीयक एव पटुराभासभेदः। तस्माद् देशभेदे निर्विबन्धः प्रतिभास-भेंदस्तिश्चयश्च।

देशे वा भिदिरूपमेव न परं रूपं न देशोऽपरः।

ननु वातातपयोर्देशाभेदेऽपि स्वभावभेद इति चेत्—न, तयोरवयविरूपतया उत्पत्तेः, एकघनाकारयोः सप्रतिषयोरन्योऽन्यदेशनिवेशः । परमाणुनिकरस्तु व्यतिकरमा-सादयति । तथा च सति,

भिन्नात्मा महदातपाणुनिचयो भिन्नप्रदेशो न किम्॥

ततो यथा स्वभावभेदस्तथा देशभेदोऽपीति न देशो नामान्यः स्वरूपात्। ततस्तदभेदे स्वरूपाभेद एव प्रकाशस्यापि ।

तहृद् यद्मणुसंहतेक्षगमो दोषोऽपि तहृद् भवेत्
स्थले वा प्रतिवेऽपि देशिभदया दोषस्तथैव स्थितः ।
किं च व्याप्तिरिहान्यथाप्युपरता खण्डेऽन्यथा भासनप्राप्तेस्तहृशतः सितादिनि ततो यावत प्रकाशस्थितिः ॥

याबहेशो हि नीलाद्याकारस्तावद् व्याप्तिविरहे खण्डप्रतिभासनप्रसङ्को नीलादी तहरातः पृथिपष्टप्रकाशवशात् । ततो यावत् प्रकाशनं सितादेस्तावत्तस्य प्रकाशाख्यस्य स्थित्या भाव्यम् । ततस्ताबहेशव्यापिनस्तस्यापि नीलस्येवावयिवपरमाणुरूपिनन्तायां पुनः साधारणदोषाञ्च मुक्तिः । तस्माच नीलादिनिषेधे कस्यिचत् स्थितिभेदस्यैवाभावात् प्रतिभासभेदाभावादिति ॥

अथ क्षणयोरभेदभासनेऽपि यथा भेदसिद्धिर्वाधकात्, एविमहापि। यथा हि कार्यविशेषस्य भावाभावावन्यथानुपपद्यमानौ तथोभेंदसाधनौ तथा बाधकस्य भेदेन वृत्तिः प्रकाशनील्योरिप। ततो बाध्यान्नीलादबाध्यः प्रकाशो भिन्न एवेति चेत् ? उच्यते, अबाध्यता नाम पर्युदासप्रसञ्यभेदेन द्विधा। पर्युदासोऽपि प्रकृतव्यक्तिविषयः अस्पृद्यादि-वद्बाधान्तरमेबोपनयेदिति, अब्राह्मणक्षत्रियवज्जातिपर्युदासात्।

अवाधा नामेयं प्रमितिबलिसिद्धियदि मता
प्रमित्योर्नेकापि स्वविदि भिदुरायां प्रभवित ।
अभावो बाधायाः पुनरसित साधारणतया
पदे संदेहस्य प्रथमतु कथं भेदममुतः॥

प्रसच्यप्रतिषेधपक्षे हि बाधास्फुरणमात्रमबाधार्थः। [73b] तच्च सन्दिग्ध-सत्ताकेऽसत्यिप समानम्, कर्यं ततो नीलादेभिन्नवस्तुरूपतां प्रकाशस्य साध्येत्? नीलादिबाध्यमबाध्यस्तु प्रकाश इति भिन्नरूपसिद्धौ कः सन्देह इति चेत्? नैवम्, अवाधाया बाधकास्फुरणमात्रत्वात्, सत्तासन्देहे बाधितादिप नीलाद्भिन्नरूपसिद्धेरयोगात्। अतएव पदे सन्देहस्येत्युकम्।

क्षणभञ्जे तु बाधकान्तरबलादशक्यस्तत्परिहारः । नैतादृशा<mark>सारसाधनप्रत्याशा ।</mark> न च तद्वदत्रापि शक्यमभिधातुम् । तत्र हि कदाचिन्मधूदकाहरणादिवत् स्थूलकाला-पेक्षयाध्यक्षेण व्यवहृतोऽर्थक्रियाशक्तिकमः कदाचिदशक्योऽपि क्षणापेक्षया सामर्थ्या- यातः स्वभावभेदं वेदयेत् । सकलक्रियाक्षयिणि क्षणेऽभावप्रसङ्गात्, कृतस्य कर्तुं न शक्यत्वात् ।

सोऽयं कार्यंक्रमो न कारणक्रममितकिमितुं क्रमत इति युक्तम्। न च तथेह्
प्रकाशमात्रसाध्यं किञ्चित् सिद्धमध्यक्षतः, सामर्थ्यायातं वेति। न चापोद्धारेण कार्यभेदव्यवस्थापितोऽप्यात्मभेदः सकृदभेदभासिनि तात्त्विको भवितुमहिति विकल्पमात्रनिवेशिनोऽन्यत्र, प्रदीपे तमःक्षयावकाशिष्डसरणोपयोगिप्रकाशिपङ्गक्र्ष्यवत्। अभिन्नावभासिनि चेयं चिन्ता। न च क्षणानामभेदावभासनम्, सकलकालकलाव्यापिरूपप्रतिभासस्य सकृदेव पर्यवसाने सबंस्य त्रिकालालोकप्रसङ्गात्। न चैवमध्यक्षव्यवहार्योऽपि कार्यभेदो भावाभावदशाभ्यां कारणभेदाय प्रभवेत्। एकीकृत्य
ग्रहणे हि य एवैकक्षणे भावोऽभावो वा कार्यस्य स एव क्षणान्तरेऽपि, विवेकाभावात्।

तस्मात् क्षणमात्रस्थायिनैव रूपेण यथास्य विषयो जनकस्तयेदमिन्द्रियज्ञानमिष्
तदनुकारि तेनैव रूपेण ग्राहकम् । अवसायस्तु तद्वयापारं तिरयति । अत्र तु प्रतिमास
एवाभेदेन स्फुटतरोऽनुभूयते । तथापि भेदकल्पने किमपराद्वमुपाधिसहस्रोण ? न
चानुपलब्धेरन्यद् वारकं नामेत्युक्तप्रायम् । तदियमबाधा दृश्यानुपलब्धिसंभवे प्रतिज्ञायमाना स्वयमेव विशोयते नोत्तरान्तरमपेक्षत इति ।

किं च बाधात्र नात्रेति पृथग्भासे द्वयोर्भवेत् । अतिभिसे तदङ्गस्य तत्रासिद्धिस्थतः कुतः ॥ सिद्धोऽपि तत्र हेतुरचेत्र समर्थः प्रकल्पते । तूनं न साध्यसंबद्धो नाकारेऽपि ततः क्षमः ॥ स्वभावं कारणं वार्थोऽव्यभिचारेण साध्यन् । कस्यचिद् वादबाधायां स्वभावात्र निवर्तते ॥ ननु प्रकाशो नीलादौ प्रतिभात्येव देहिनः । तन्मात्रे वाधकाभावः ख्यायमानः क्षमो न किम् ॥ नीलस्वभावाभिदुरप्रकाशकथनेन किम् ॥ न हि तस्यैव वाधाया विरहं वक्तुमुद्यमः॥

नीलस्य [स्यात्] प्रकाश[74a][श्चेत्प्रकाशः] किमतः परम् । परतोऽपि भवन्नस्य प्रकाशः शक्यवारणः॥

नान्यतोऽपि प्रकाशोऽस्य प्रकाशोऽस्यान्य एव चेत्। न तन्नीलं प्रकाश्येत प्रकाशेऽन्यस्य तस्य किस्॥

संबन्धस्य च बाध्यत्वात्तस्येति न समन्वयः। षष्ट्या लाभेऽपि कथमप्यशक्यो रूपसंकरः॥

यतः कुतोऽपि वा तस्मात् प्रकाशोऽस्यानपह्नवः । तदवाधे च न फलं न तन्मात्रं च किञ्चन ॥ प्रत्याशया त्विभमतं प्रसिद्धमभिधीयताम् । आश्रयासिद्धिनिर्धृता हेतवोऽप्यत एव च ॥ अवाध्यत्वप्रसिद्धार्थाः संकल्पकलितेऽथ चेत् । तस्यामर्थसमानत्वाद् विधिसिद्धौ न साधुता ॥ अवाध्यैव सत्त्वं चेत् सत्त्वे हेतुस्ततश्च सा । इति चक्रकमायातं मायामेतामपोहिति ॥ अथाप्यवाधा वाधायाः स्फुरणे सत्यपोद्यते । तदभावे तु सिद्धैव संदेहपदमीदशी ॥

### व[र्ग]धर्मस्त्वाधीयमाणो न चक्रकमतिकामति ।

आश्रयोऽप्यस्तु हेतुस्तु कथ्यतां वाधवाधनः। स्वयंवेदनमेवाथ पृथग् नास्तीति द्यात्तित् ॥ न च स्ववित्तिरित्येव युक्तः संप्रत्ययोऽपि वः। स्विवत्तावपि नीलादेयंदा वाधाभिधावित ॥ स्वसंवित्तिनं नीलस्य यदि किं न प्रकाशते। प्रकाशक्तां परेणेति न शक्यमिदमीवृहास्॥

परेण परसंविदोऽन्यत्र विस्तरेण निरस्तत्वात् । असत्त्वान्न परिमित्त चेत् ? मा भूत् परत्वम्, स्वत्त्वं संभवतीत्येतावतैव तेन वेदनसिद्धेनिपरमुपयोगि, स्वविन्मात्र- रूपत्वात्तस्य । किल्पिततादात्म्यान्न दोष इति चेत् ? बालप्रतारणमेतत् । प्रतिभासादेव हि तादारम्यकल्पनम् , तत्कृतश्च प्रतिभास इति व्यक्तमितरेतराश्रयत्वम् ।

न प्रतिभासनात् कल्पनम्, अपि तु प्रतिभासावसायादिति चेत्? सोऽपि प्रतिभासावसायः प्रतिभासाविति चक्रकमस्तु, तादात्म्यकल्पनातः प्रतिभासस्ततस्तदव-सायस्ततस्तत्कल्प[निमिति । तत्कल्प]नमिपि न तादात्म्यकल्पनातः, कि तु कल्पना-विषयीकृतं यत्तादात्म्यं तत इति चेत्—न, तस्य कल्पनातः प्रागभावात्, अन्यया कल्पितत्वानुपपतः । न च कल्पितं कचिद्यंकियायामुपयुज्यमानमुपळच्चम्, तथात्वे सत्यताया एव प्रसक्तः ।

एतेनालीकतादात्म्यकीर्तनमपि प्रत्युक्तम् , किन्दुपयोगेऽलीकत्वस्थाच्यनुपपत्तेः । अन्यथा नाममात्रक्रियायां निषेधानिर्वन्धात् । किन्दुपयोगिनः प्रकाशमानस्यापि बाधनादलीकत्वमिविरुद्धमिति चेत् ? प्रकाशस्य न [तिहि] बाधित्मशक्यत्वात् किन्दु उपयोगमिप यदि न बाधते बाधकं किमवश्यं बाधकमिभियेमिति कुतोऽलीकतादात्म्यस्य ? अथ सामध्यदिर्थशिक्तं बाधते न साक्षात् ? भवतु किमत्र निर्वन्धेन शक्तिबाधायाः सिद्धत्वान्नालीकमूपयोगि तादात्म्यमिति स्थितम् ।

यदप्युच्यते । विज्ञानमेव प्रकाशरूपत्वात् प्रकाशमा[74b]नमनादिश्चान्ति-वासनोपष्ठवत्वाद् भ्रान्तमलोकैर्नीलादिभिराकारैः प्रख्याति स्वप्नादिवदिति, तदिष एतेन प्रतिव्यूढम् ।

नीलादिव्यतिरिक्तस्य विज्ञाननाम्नोऽनुपलब्धेः प्रक्रियाधोषणामात्रमेतत् । साध्य-शून्यः स्वप्नदृष्टान्तश्च । अपि चैवमलीकतया कारकशक्तरभावान्नीलादिरिति इत्यंभूत-विवक्षायामपि सहप्रख्यानमात्रमर्थं इति व्यक्तमुक्तस्तरभक्तश्यताविरहः । तत् कथं स्वसंवेदनातिकमः ? अथाविद्यावासनावशात् तथा ख्यातीति तत्प्रकाश्यतैव भविष्यतीति चेत् ? एवं सत्यविद्याहेतुरेव स्यान्न प्रकाशिकां । प्रकाशरूपस्य तु तस्य तस्याः सकाशा-वृदयः, प्रदीपस्येव स्वहेतोरिति कुतः स्वप्रकाशनाशः ?

एवमपि परप्रकाश्यताव्यवस्थायां चानुभवस्यापि प्रसङ्ग इति न किंचित् स्वप्रकाशं नाम । तथाप्यसंभवादेव स्वसंवेदनान्न कचित् सत्तासिद्धिः । तन्नायं न्यायः, प्रकाशरूपजनकापेक्षया क्षयः स्वसंवित्तिरिति, एवं नीलादेरपीति सिद्धा स्वसंवित्तिः । अथानील[स्याली]कत्वान्न कार्यता ततः प्रकाशनमात्रमविद्यया प्रकाशेन वा, अनुभवस्य तु वस्तुत्वात् समनन्तरप्रत्ययेन जननमेवोच्यत इति चेत् ? तदपि यत्कि<mark>खित् । अनुभवोऽपि</mark> हि स्वसंवेदनादेव वस्तु ततो नोलस्यालीकत्वं नाम तदभावात्, तदभावश्चालीकत्वात् कार्यंतापरिपन्थिन इति ॥

अपि च, नीलमलीकमस्तु न वा, कार्यता तु कथं वार्यते ? अपेक्षितपरव्यापारो हि स्वभावनिष्पत्ती भावः कार्य उक्तः।

> कादाचित्कतया सिद्धा नीलस्थास्य सहेतुता। नित्यं सत्त्वमसत्त्वं वाहेतोरन्यानवेक्षणात् ॥

एवं वैशाद्यनियमोऽप्युपलक्षणीयः । न चान्यस्यापि कार्यंताव्यवहारनिबन्धनम् अन्यदस्ति वेशकालप्रतिनियमसिद्धां परायत्ततामवधूय । अन्यया चातुभवस्यापि मा भूत् । तद्यं श्रद्धामात्रविषयस्य तादृशादेव जन्मजल्पनं दृष्टात् कृतिश्चिदाकारान्तरस्य दृष्टानुर्लातं प्रतिक्षिपतीति किमत्र बूमः ? एतेनाभूत्वाभावेऽपि शक्त्यभावान्न कार्यंत्वमिति निरस्तम्, उक्तक्रमेण शक्तिव्यवस्थानात् । श्रद्धाविषयस्य तु चिन्त्यतामदर्शनात् । मा भूत् शक्तः, परापेक्षोदयतया कार्यंत्वं तु कि निवर्ततं, अतह्वयावृत्तेरनपायात् ?

अथ वस्तुधर्मः कार्यत्वम्, न च शक्तिमन्तरेण वस्तुत्वम् । तर्हि शक्तिरप्यस्तु, तद्वधाप्तवस्तुधर्मकार्यत्वस्य दर्शनात् । शक्त्यभावात् तदेव नास्तीति चेत्—न, असिद्ध-त्वात् । कार्यत्वे तु न सन्देहः कार्यान्तरवत् । तस्माद् यदि शक्तिकार्यत्वयोः प्रतिबन्धः शक्तिरतुमीयमाना कचिदस्तु नानूहमात्रेण प्रतिक्षेपः । प्रतिवन्धाभावे तु सिद्धं कार्यन्त्वम् । अतः कथमुच्यते नीलस्याकार्यत्वात् [75a] प्रकाशमात्रहेतुभिः यतो न स्वसंवेदनिमिति ।

कि च प्रकाशतमात्रं कस्यचित् केनचिदित्यप्रतीतोपादानान्तरसंभवे पूर्वापरक्षणा-नामभेदाध्यवसायाद् घटादिवदालोकेन स्यादिष वक्त्म्, अलीकाभिमते तु कीदृशी दुर्गृहोतिरियम् ? अपूर्वोत्पत्तिस्तु न विरुध्यते केवलं नीलतयेव प्रकाशतयापीति । मा भूद् वा सर्वथा कार्यत्वम्, तदापि परापेक्षानियमे परप्रकाश्यताशङ्कापि स्यात् । सर्वथा निरपेक्षत्वे निःसंशयः स्वयं वेदनाभावः सर्वाकाराणाम् । तत्र च बाधसन्दर्शनेऽन्यत्रापि सिद्धः सत्ताश्वासविरहः । अथवा,

१. तुल॰ प्र. वा. १. १८१-२.

## नीलाद्भिन्नमबाधया यदि मतं बाधाविवृतिः कुतो-ऽनारोपादिति यद्यबाधनफलादन्योऽन्यभावाश्रयः।

बाध्यमानमेव नीलमारोपितमाहुः। तदा बाध्यता<mark>या एव फलमनारोपितत्वं</mark> कथमबाधसिद्धये प्रभवेत् ?

## विज्ञानस्य तदेव रूपमिति चेन्नीलात्मनस्तन्न किम्।

यथा हि प्रकाशस्य प्रकाश एव रूपम् न तु तस्य विष्ठवोपनीतिमित्युच्यते, तथा नीलस्यापि नीलतैव रूपं न तत् तस्य विष्ठवोपनीतिमित्युच्यमानमपि न वक्त्रं वक्रीकरोति । न च न्यायस्य विभागेन वृत्तिः, यतः एकमुपादेयं हेयमन्यदिति स्यात् । अथ प्रकाशमन्तरेण न नीलस्थितः, नीलमन्तरेणापि न प्रकाशस्थितः । पीतेऽस्तीति चेत् ? अस्तु, न तु नीलधर्मः । प्रकाशशब्दसाम्याच्चेत् ? तिहं पीतधर्मप्रकाशपिक्षया प्रकाशविनाकृतस्यापि नीलस्य स्थितरपह्नवस्य विषयः ।

ततस्तस्य तदेव रूपिमित नेयं प्रकाशेकिनयता कल्पना, यतस्तस्यैवानारोपितत्वेन वाधावेधुर्याश्वासः । उभयोस्ति एरस्परं व्यभिचारादनायासिसद्धो भेदः सिष्यतु । नीलोत्पलं च निदर्शनं स्मारयामः, वस्त्रोदकस्य निदर्शयतुम्भक्षयत्वान् । स्थितप्रच्युति-लक्षणयोरिव विरुद्धयोधंमंयोरुद्दिष्टाधारयोरनुपलक्षेरेवेति भवन्त एवात्र प्रमाणम् । तदलमभिनिवेशवशतया । तस्य तदेव रूपिमित श्रद्धेयस्य,

## सङ्कल्पैकनिवेशिनो यदि तथा निर्भासिनः किं न तत् ॥

सत्यत्वं नोलस्य, केवलं स्वरूपनिर्भास एवास्य सत्तासिद्धावधिकोऽपराधः। किं चापूर्वोऽयमुपायस्तस्य तदेव तत्त्विमिति बाधाविधूतये। बाध्यमिप हि प्रधानसामान्यादि,

यद् येन रूपेण विकल्पितं वा विभाति वा तस्य तदेव तत्त्वं प्रमाणतस्तत्तु सदन्यथा वा बाधावकाशो द्वितयेऽपि तस्मात् ।

नीले प्रकाशे वा । यदि परमिसद्धधादिदोषस्य विभागेन वृत्तौ विभागः, न तु तदेव तत्त्वमिति कृत्वा । किं च,

आरोपितं कल्पितमेव बाध्यं प्रकाशभृद् बाध्यमलीकमाहुः तत्त्वं ततः कल्पितनिष्ठमेव मा वास्तु दृश्येकगतं कथं स्यात्॥ आरोपितत्वं जलवत् कित्यत एव व्यविह्नयते केवलं बाध्ये । प्रकाशमानं तु बाधितमलीकमिप व्यपिद्यन्ति, द्विचन्द्रवत् । ततो यदि दृश्यमप्यारोपितिमिति वक्त[75b]व्यम्, उच्यताम् । दृश्यमेवारोपितमिति तु कुत एतत् ? तस्मान्न कित्यतमारोप-परिहारेण व्यवस्थितं प्रमाणिसिद्धादन्यत्र । अतः प्रमाणेन सिद्धिवीधा वा निरूपणमहिति । न तु तस्य तदेव तत्त्वमित्येव बाधोद्धृतिः सिद्धिवी ।

तदयसपि विभागः कियमाणो नीलादयः संवृतिसन्तः प्रतीयमानत्वेऽपि बाध्य-मानत्वात् । नीलादिप्रतिभासं तु प्रकाशशारीरं विज्ञानं परमार्थसत्, बाधकायोगात्, प्रमाणसिद्धशक्तियोगाच्चेति हस्तसमारचित एव प्रतिभाति । नीलव्यतिरिक्ते हि प्रकाशे नीलवद् व्यापकानुपलम्भस्य पक्षधर्मोपसंहारो नानिच्छामात्रेण निवर्तेत इत्याद्युकम् । बाधा च प्रकाशाभिमतस्याप्रकाशात् कीदृशी परेत्यपि । तथा शक्तिरप्याकारगोचरेव इत्यनन्तरम् ।

व्यतिरेकश्चायं कृतकानित्यत्ववत् कल्पनामात्रोपनीतः प्रतिभाति, न साक्षाक्षि-भाँसी । यमलकवत्, द्विचन्द्रवद् वा । भिन्ने च प्रतिभासमाने धर्मिण शक्यमधिगन्तुमत्र धर्मोऽयं संभवी, न संभवी चात्रेति । विशेषतो व्यापकानुपलम्भस्य विपर्ययेण वस्तुधर्मस्य-वोपनेयत्वात् । सर्वश्च भेदसाधनो व्यवहारसाधन एव, विरुद्धधर्मसंसगंमन्तरेण कचिदिष् भेदासिद्धेः । अन्यथा न कचिदभेदो नाम विरुद्धौ च धर्मौ न कल्पनामात्रेण भिन्तः । प्रमाणतश्च भिन्नाधिकरणावेव प्रत्येतव्यौ, निराधारयोः भिन्नाधारयोवा प्रतीतौ न [प्रमाणा]प्रमाणयोरन्यतरव्यापारो विरोधसिद्धिवा । भिन्नधर्मिणोश्च तयोः सिद्धौ कोऽपरो धर्मभेदसाधनव्यवसायः ?

अतएव व्यवहारसिद्धिमुखं प्रतीति निर्णयः । तत्र धर्मिभेदिसिद्धः कचिद् देशभेदेन गोलकवत्, कचित् कालभेदेन । यदधिकारेणोच्यते, अत एव तयोरवस्थयोः वस्तुभेदो निरुचेय इति । न हि तत्रापीयं कुशूलावस्था, इयं क्षेत्रावस्था चेति । कालभेदेनानुपदर्शने करणाकरणाभ्यां भेदः शक्यदर्शनः ।

तावता च भेदसिद्धिरविसतिति क्रियाक्रियोपन्यासो व्यवहारसाधन एव । यत्र तु न देशकालाभ्यां भेदोल्लेखः, तत्र प्रतिभासभेद एव शरणमिन्द्रियमेदो वा । पानकस्य रूपरसादिवत्, चार्वाकस्य स्वाभ्युपगम इव बुद्धिशरीरयोः। स हि शैलादि-विकल्पं करचरणाद्याकाराच्छरीराद्विसदृशमनुदाहरणे केनाकारेण शैलादिविकल्पतां

स्फुटयेत् ? यत्र तु प्रतिभासभेदगन्धोऽपि नास्ति कल्पनाकारादन्यस्तत्र नीळोत्पळादि-वदभेद एव तात्त्विकः।

> अभिन्नवेदनस्यैक्ये यन्नैवं तिद्धि भेदवत् । सिध्येदसाधनत्वस्य भेदाभेदौ किमाश्रयौ ॥

इत्यन्तरक्लोकः।

तस्माद् वाधावाधलक्षणिविष्द्धधर्माध्यासो धर्मिणः प्रतिभासभेदमन्तरेण न भेदव्यवहाराय प्रभवति । केवलं भेद[762]साधनं सत्तासाधनरूपत्वान्न त्रयीं दोष-जातिमतिपतिति । यदप्युच्यते, यद्येन रूपेण नैकं नानेकं, न तत् तेन सत् । तद् यथा दुःखं सुखरूपेण । नैकं नानेकं च विज्ञानं नीलादिरूपेणेति व्यापकानुपलिब्धिरिति, तदिप हृदयपिरतोषमात्रमेतेनैव निरस्तम् । तथाहि न विज्ञायते न विजानातीति वा व्यापारिनवन्धनं विज्ञानत्विमष्टमन्यत्र निषेधात्, किं तु स्वप्रकाशतास्वभावम् । स च प्रकाशस्तेनातमा असन्निति न तादात्म्यनिषधमात्रमभिमतम्, किं तु स्वेनात्मना सन्नेवेति ।

अनेन तद्वद् दोषानवतारादित्यप्याक्षिप्तम् । अन्यथा न व्यतिरेकसिद्धिर्वंक्थ्या-मुतेऽपि व्यवच्छेदमात्रेण प्रसङ्गात् । ततश्च बाधाबाधाभ्यामेव भेदिसिद्धिरित्यस्मान्न कश्चिदितिरिक्तोऽर्थं उपात्त इति तेनैव गतमेतत् । तथापि किञ्चिदुच्यते । इहाकार-व्यतिरिक्तप्रकाशसाधनप्रकरणेऽप्रतिभासमान एव वा प्रकाशोऽनुमानेन साधियतव्यः, प्रतिभासमान एव वा आकाराद् व्यतिरिक्तो विधातव्यः, उभयथापि तु विधिसाधना-धिकारे कः प्रस्तावो व्यापकानुलम्भस्य ? तदाहितेन रूपेण सत्त्वेऽपि स्वरूपेण यदि असत्त्वशङ्कायाः न निवृत्तिः श्रृङ्गस्येव कृतो भेदिसिद्धः ?

अथ तयोरभावो भावान्तरस्वभाव एवाभिमतः तदा स्वभावहेतुरेव प्रयोक्तव्यः, विधिविषयत्वाद् विवादस्य। यदा तु तदभावेऽपि तत् स्यादिति संशयीत कश्चित्, तन्मात्रे युक्तो व्यापकानुपलम्भः। न चैकानेकवियोगेऽपि सत्त्वशंकायाः प्रस्तावः। न च विषयंयिववक्षायां क्षेमः। तदा हि यद् येन रूपेण सत्, तत् तेन एकमनेकं वेति दर्शनीयम्। न चात्र दृष्टान्तः पक्षधर्मोपसंहारो वा शक्यिनविहः। न हि प्रकाशमात्रं कवित् सिद्धमन्यस्य चासत्त्वादिति कुतो दृष्टान्तः, क पक्षधर्मोपसंहारो वा, अन्यसाधनाभावात्, तत्साधनत्वे वा अनवस्थाप्रसङ्गात् ?

प्रकाशस्त्र प्रकाशरूपेण सन्निति पक्षधर्मोपसंहारकाले [वा] नाप्रकृतोपालम्भ-परिहारः। न हि स्वरूपेणैकानेकत्वे विवादः। कि त्वाकारेण सह भेदाभेदे। एका-नेकत्वविवादिनो वा सत्त्वसिद्धिरिति कुतः? शक्त्यभावादेव तर्हि नीलादिरसन्नेका-नेकत्वेऽपीति कि तदुपन्यासप्रयासेन, तदभावेऽपि प्रसज्यशक्त्या सत्त्वव्यवस्थापनात्? अन्यया तत्संशये च कथमवस्थापयेत्? सा च चिन्त्यिष्यते।

अध तेनैकानेकभाव इति स्वरूपेण एकानेकभावः, ततस्तेनैव सत्त्वमित्यभिमतम् ? तदापि किं पुनरस्य तत्स्वरूपं येनैकानेकतायोग इति प्रश्ने यदीदमेव तर्जनी-निर्देशयोग्यमिति उच्यते, तदा नोलमेतदिति न तेनैकानेकं विज्ञानमिति प्रवत एतत्। अयान्यत् ? तन्न सिद्धम् । सिद्धौ वा किमनेन ? स चौपालम्भस्त[76b]दवस्यः। भिन्नस्य हि सिद्धावेव विवादः, न तु तस्मिन् सिद्धेऽपि किं पररूपेणापि तस्य सत्त्वम् इति प्रस्तावः।

वय सिद्ध एवायं प्रकाशो धर्मी, तस्य नीलादिरूपेणासत्त्वसिद्धौ सामर्थ्यंक्रच्यो भेदः, तावता च सिद्धमभिमतमतो न विवेरनुरोध इति व्यापकानुपलम्म एव प्रकृतोप-योगीति चेत्? महतीयं वैदम्धी, केवलमिवद्यापि नीलादिना असन् प्रकाशो यदि स्वेनापि रूपेण तथा, तदा का भेदसिद्धिः? नतु तस्यासत्त्वाशंका नास्त्येव, स्वसंवेदन-प्रत्यक्षसिद्धत्वात्, स्वभावे भ्रान्त्यभावात् । भेदे एव हि विवादः । तादृशी तर्हि सिद्धिः नीलस्यापि कथं वाधा ? प्रकाशस्य प्रकाश एव रूपित्यादावुक्तमेव । शक्यं च नीलप्रकाशस्य नीलप्रकाश एव रूपित्यादि वक्तुस् । ततो भेदाधिक्षेपेऽपि यदि स्वातुभवो वाधकमनवकाशीकुर्वन् प्रकाशसत्तां साध्येत्, तथापि किमनेन ? तथा अशक्ताविष किमनेन, नीलवत्तत्रापि हस्तकत्यागावर्जनात् भेदासिद्धेः ?

अथ परस्य परमार्थंसत्त्वेन सिद्धः प्रकाशो भेद एव विवादस्ततः सन्नेव प्रकाशो न नीलात्मनेति साध्यसिद्धिः । सर्वोपायपरिक्षीणन्यायपर्यवासना तर्िंह वैदग्धी । तदेतदात्मवादिनो घटनैरात्म्यसिद्धिन्यायेन हेलामहीति । किं चात्मिन् साधनेऽभेदाव-भासिनोरनुभवाकारयोभेदः प्रतिज्ञार्थः, तद्रूपेण एकानेकविरही हेतुः । न चास्य यथोक-साध्येनान्वयो दृष्टान्ते दर्शयितुं शक्यः । तत्रापि दुःखाद्याकारव्यतिरेकिणः प्रकाशस्य असिद्धेः । सिद्धाविष यथा शातमशातेनेति न वक्तव्यम् । यथा दुःखानुभवो दुःखा-द्याकारेणित युक्तम् ।

१, ॰ घमोक्षेऽपीति मातृकायाम् ।

अन्यथा ह्याकारान्तरपिरगृहीतप्रकाशस्याकारान्तरेणासत्त्वख्यापने तदपेक्षयेव भेदः स्यात् । ततश्च साध्यकाले नीलाकारस्य पीतानुभवाद् भेदः सिध्येत् । ततो यदि स्वप्रकाशापेक्षो भेदो दृष्टान्ते नोपदर्शयितुं शक्यः साध्योऽपि कथं भविष्यति, अन्वयस्य एवाभावात् ?

यद् येन नैकानेकमिति सामान्येनान्वयोऽत्रोक्त इति चेत् ? तदसत् । यतः, अनुक्तोऽपीच्छया व्याप्तः साध्य आत्मार्थवन्मतः ।

तदेतदपि चक्षुरादिपारार्थ्यसाधनादिना समानम् । अथवा यद् येन नैकानेकम् इत्यत्र यदभिन्नाभासि येनावभासिनेति विवक्षितम्, अथ सामान्येनेति विकल्प्य,

विशेषेऽनुगमाभावः सामान्ये सिद्धसाधनम् ।

सुखदु:खयोरिव नीलपीतानुभवयोरपरस्पररूपतया तेनात्मनासत्त्वाक्रुष्टभेदसिद्धेः, अभेदग्राहिणस्तु प्रत्यक्षस्योभयत्रापि न क्षतिः । शेषमस्मद् वृहदीश्वरवादवत् । अपि च यदा प्रकाशश्च नैकानेको नीलादिनेति पक्षे हेतोष्टपनयः, तत्र कोऽयं प्रकाशो नाम, प्रकाशनम्, प्रकाशत इति वा ? अथार्थान्तरमेव किञ्चित् प्रकाशन्दाभियेयं प्रकाशयतीत्वादिन्यापाराप्तेया व्यवस्थितीनरस्त[77a]स्वात् ?

प्रथमपक्षे प्रकाशमानानां नोलगीतादीनां प्रकाशो नाम धर्ममात्रमेतत्, भेदान्तरप्रतिक्षेपेण भिन्नवदाभासमानमित कल्पनाबुद्धौ न धर्मिरूपिबघटने तटस्थम् आसितुं शक्तम्, तत् कुतस्तस्वतो भेदिसिद्धिः ? न हि धर्मिरूपमृद्ध्य धर्माणां कविदिषि सत्त्वमस्ति, गुणकर्मादिवत् । कर्तृसाधनपक्षे तु नीलादिरेव प्रकाशत इति तस्यैव तेन रूपेण शूर्यतेति पूर्ववत् ।

अर्थान्तरपक्षे च यदि प्रकाशत इति सान्वयपदं, तदा नीलादिव्यतिरिक्तस्य तस्य दृश्यानुपलिव्यविधितस्य तेनात्मनासत्त्वेऽपि न साध्यसिद्धिः। निरन्वयनाशपक्षेऽपि न प्रमाणसिद्धिः, तत्र च व्यवच्छेदमात्रयोः साध्यसाधनभावाश्रयादाश्रयासिद्धिपरिहारेऽपि न प्रकृतोपयोगः। अथायमेव प्रतिविदितः प्रकाशो धर्मी। ननु प्रतिविदित इति प्रतिभासमानः स च नील एव, न तद्वचितिरक्तः कश्चित्।

नतु तद्व्यतिरिक्तसाधनायैव यत्न एषः, कथं प्रथमतस्तत्प्रार्थनमिति चेत् ? किमपि साध्यमस्तु भवतः, साधनाधारस्तु निष्टितस्वरूपो दशँनीयो यदि प्रकाशो नाम

वस्तुरूपो धर्मी संमतः। यदि तु साध्यसाधनयोव्यंवच्छेदमात्रतानुरोधात् अवस्तु संदिग्धवस्तुभावो वा धर्मी, तदा नायं नियमः। प्रकृतसिद्धस्तु दूरे। अथ प्रकृतसिद्धयनु-रोधाद् वस्तुभूतः प्रकाशो धर्मी, तदा निष्ठितस्वरूपः स्वीक्रियमाणो नील एव स्यात्। तत्र रूपं रूपस्वभावेन शून्यमित्यायातम्, तथापि न प्रकृतसिद्धिः। न च तेन शून्यतयान्येन स्थितिरित्यनाकारप्रत्याशा। मा भूदन्यरूपेणान्यस्य शून्यतया सिद्धसाधनशंकेति तावतापि तेनेत्यस्य चरितार्थत्वात्।

साकारनये वा तैमिरिकदृष्टवन्द्रद्वये चन्द्रद्वयरूपशून्यतावदध्यवसितबाह्यनिषेष एषः। सर्वत्र चारोपितस्यैव निषेधात् सर्वत्र च स्वाकारे बहिरारोप एव पृथ्यजनस्य, अन्यथा तरवहानेरिति । तस्मान्न नीले धर्मिणि प्रकृतिसिद्धः। अथ किमनया विशेष-निष्ठया, प्रकाशो नाम सामान्येन धर्मी मतः। विशेषनिष्ठया च साध्यावधूतेः साधनोपन्यासप्रतिवन्धप्रसङ्गात्। न च साध्यमनिभसन्धाय साधनप्रयोगः कस्यचित्। नापि निरस्तसाध्यो धर्मी कचित् क्षियते, सिद्धसाध्यवत्। अतो न विशेषनिष्ठायां भरः। भवतु वा सापि।

अयमेवासौ पुरःप्रकाशो नाम नीलेन सह यस्य पृथरमावे सांशयिकोऽसीति भवतु दोहदोपरमः। दृष्टश्च व्यावृत्तिभेदेन धर्मधर्मिभावो यथा स्वभावहेतौ तदेका व्यावृत्तिर्धर्मिणी, अन्यया सह पृथरभावः साध्य इति न कश्चिद्दोषः। तदप्यसंगतम्। यतः

# युक्ता व्यावृत्तिमात्रेण साध्यसाधनसंस्थितिः । धर्मिरूपं तु भेदेन दृष्टमेवोपयुज्यते ॥

सामान्याकारमन्तरेण हि प्रतिवन्धबोधस्याशक्यत्वात्[77b] प्रवमानरूपयोः साध्यसाधनयोधींमस्वरूपनिष्ठयैव तत्त्वस्थितिः, न तु धीमरूपस्यापि प्रवमानतायां व्यावृत्तिमात्रेण, इदं च तथेति शाखिशब्दादेः स्वलक्षणानुपदशंनेऽप्रतीतेः। व्यावृत्तिमात्रेण, इदं च तथेति शाखिशब्दादेः स्वलक्षणानुपदशंनेऽप्रतीतेः। व्यावृत्तिमत्रेष् भेदव्यवहारार्थमपेक्ष्यते, न धीमसत्तार्यं, व्यक्तिवशेषनिष्ठतयाप्रतीतौ तस्या एवासिद्धिप्रसङ्गात्। यथा चायं शाखादिमान् श्रवणग्राह्यो घटादिशब्दो वाधधर्मीति स्वलक्षणे धीमणि प्रतीतेऽपि विरोधाभावात् वृक्षक्षणिकत्वादिसंदेहे साधनानुसारः, तथा न प्रस्तुतेऽस्त्यवकाशः।

तथा हि यावदेवायमिति तर्जनीनिर्देशयोग्यो धर्मी नीलतया उपनीतस्तावतैव भेदसन्देहप्रव्युतेनं साधनावतारः, तत्तीलरूपमन्तरेण प्रकाशस्य रूपविशेषितष्ठानुपप्तः। अप्रकाशव्यावृत्तिमात्रस्य हि कविद् व्यक्तौ निष्ठायामात्मलाभः, अशब्दव्यावृत्तिरित, न प्रत्येकापोहे। ततोऽभावशङ्कावशाल वस्तुसन् धर्मीष्टः सिद्धः। ततो वस्त्वपेक्षायां सर्वस्य सामान्यस्य विशेषरूपेणैवार्थकारितया वस्तुत्वात्रीलस्येव धर्मिण उपनये पर्यवसितो भेदाभेदनिरूपणप्रक्रमः। क्षणिकादिरूपता तु सन्देहविषयः स्यात्, अप्रतिक्षेपात्।

इह पुनरयमेव स धर्मी प्रकाशत इति नीलरूपतया वादिनैव दिशिते किमिदानीं सम्येवेंदितव्यम् ? अथ पश्चात् पक्षधर्मोपसंहारे न दोषः ? दोष एव, प्रकाशश्च नीलेन नैको नानेक इति पश्चादुक्तोऽपि, कोऽसौ प्रकाश इति नीलरूपतायामेव निष्ठानात्, भेदान्तरस्य दर्शयितुमशनयत्वात्, विशेषादर्शने च धर्मिणः सद्रपस्याशक्यनिर्वाहत्वात् । यद्यपि च स्वभावहेतावतद्रपपरावृत्तमुभयमि वस्तु, तथापि नैतदेव कृतकत्वादि कि त्वेतदिष । ततो दृष्टान्तसाधारणतया सामान्यमुच्यते न धर्मिरूपम् । एतदेविमिति असाधारणेनैव रूपेण प्रवृत्तिनिवृत्त्यथितयापेक्षणीयत्वात् ।

अतएव साध्येऽपि वृष्टान्तद्वारेण विशेषिजज्ञासोच्छेदः । मा भूत् सर्वव्यक्तिवियुक्ता-वसत्त्वमेव । अन्ततः पक्षेऽपि तल्लक्षणाल व्यक्तिविरहः । क्षणिकत्वादेरप्येत एव व्यक्ति-भेदाः । काल्पिनकं तु भेदमास्थाय तत्त्वतो व्यतिरेकविवेकेऽपि साध्यसाधनभावः । तथा यदि काल्पिनकेन भेदेन धर्मिभावोऽपि स्यात्, अस्तु तैनैव रूपेण तस्य वस्तुत्वमिति स्वयमुपगमे कस्तित्रिधेधाय योगः ? परो वा कथमन्यदाद्वियेत यद्वमिरूपिनरूपिणेनैव प्रतिहृतम् ? अत्तएव यथा तस्य साध्यार्था यत्तस्तथा परस्यापि साध्यार्थिन एव धर्मिरूपगवेषणम् । सोऽयं तदनादरोदारवत् प्रसर्वाधिनो न प्रेक्षां लक्ष्ययित । ततो यस्य साध्यस्य धर्मिस्वरूपविशेषनिष्ठयेव प्रतिहृतिस्तदनुमानेनालम् ।

> सिद्धे धर्मिणि संदिग्धो धर्मः साधनमहीति। धर्मिरूपविशेषस्य निष्ठायां [78a] तु हतो हतः॥

अत एव,

समयाहितभेदस्य परिहारोऽपि धर्मिणः। प्रमासिद्धविशेषे हि धर्मिण्येवमसंभवः॥ अनुमानप्रसिद्धेऽपि संबन्धविदपेक्षया । रूपं तदनुसारेण विशिष्टमुपकल्पितम् ॥

तथा संभवेऽपि पुनरयं च प्रकाशस्तथेति वक्तुमशक्तेः पुनस्तदवस्थः प्रकृतहानि-दोषः।

नीले धर्मिण्यभ्युपेतस्य बाधा सिद्धो नान्यः सत्य इष्टो वृथा च । रूपानिष्ठा संभवे तत्त्व एवा-रेकः केकासाधने यहदुक्तः ॥

किं च यद् येन रूपेणेत्यादिश्रयोगे यदि नैकं नानेकं च नीलादिविज्ञानेनेति पक्षधर्मोपसंहारस्तदा को दोषः ? ततश्च शक्यमेवं पठितुम्,

येन रूपेण यन्नैकं नानेकं तेन तन्न सत्। यथा शातमशातेन प्रकाशेनासितं तथा॥

ताबद्देशव्यापिनो नीलस्येव प्रकाशस्यापि स्थूलाणुरूपिवरहः केन वार्यते ? ततोऽस्ति नीलं न तु प्रकाशरूपेणेति । ततो भिन्नजडरूपिसिद्धः । अलीकस्तु प्रकाशात्मा । युक्तं चैतत्,

विद्युदुद्योतसंकाशः प्रकाशः कस्यचित् कचित् ।
तमपेक्ष्य स्थिरो बाह्यः प्रकाशेऽलोकता ततः ॥
अलीकनीलजनने यथा शक्तिमैता थियः ।
अलीकबोधजनने तथा शक्तिमैता बहिः ॥
नैवं त्वयाप्यनिष्टेरित्येतद् वर्त्तुं न लभ्यते ।
ईदृक्साधनमज्ञात्वा ममानिष्टिर्यतोऽभवत् ॥
प्रकाशः केवलो नापि कचित् केनचिदीक्षितः ।
सुखादिरपि विज्ञेयाकारो बुद्धिस्ततः परा ॥
प्रतिभासाद्यभिज्ञानं सुखं सोऽस्ति शितरपि ।
प्रतिभासाद्यभिज्ञानं सुखं सोऽस्ति शितरपि ॥

अथ व्यापकानुपलम्भस्तस्य तत्रावतारियतुमक्काः ? एवं तींह दुःखमिष प्रकाशास्मैवेति न कदाचित् प्रहीयेत । अपि चैवमवयव्यादेः प्रत्युज्ञीवनप्रसङ्गात् सर्वमादितः प्रभृति शीर्णम् । तस्मान्न कचिदभेदप्रतिभासे भेदसिद्धः । अतएव सर्वो भेदहेतुव्यंवहारसाधन इत्युक्तम् ।

येऽप्याहुः द्वैताभासो धर्मी भ्रान्तत्वात् सत्यसङ्गतोऽवश्यं तैमिरिकचन्द्रविम्ब-द्वयनिर्भासो यथादृष्ट इति, तेषामप्यसत्प्रकाशो भ्रान्तिरभिमतेत्येषा प्रत्याशा । सा च नित्यस्येत एव [निरस्ता]। एवं मायाख्यातिरसत्येत्याद्यपि निरस्तम् । न च मायाकारो नाम स्वप्रकाशाकारव्यतिरिक्तः सिद्धः । ज्ञानान्तरभवं च ज्ञानान्तरिमष्टम् इति ।

येऽप्यनुवृत्तव्यावृत्तरूपतया भेदमातुः, तेषामपि कल्पनामात्रमेतत् सामान्यवत् प्रमाणसिद्धेरभावादित्युक्तप्रायं वस्त्रोदकप्रस्तावे । तदयम्,

प्रकाशं नीलमित्येतद् भिन्नोपाधिनिबन्धनम् । विशिष्टप्रत्ययत्वेन कुण्डलीप्रत्ययो यथा ॥

इत्येतत्पर्यवसानो वादः। तस्माद् यथास्वं समनन्तरप्रत्ययप्रभवेषु नील्पीतादिषु प्रकाशभेदेषु [78b] परापोहमात्रव्यवस्थापितशरीरः प्रकाशो नाम कल्पितं धर्ममात्रमेतत्, तेषामपायेऽप्यनुपहतमिति स्थवीयसी भ्रान्तिः।

अथ विपरीतो धर्मधर्मिभावः प्रसिद्धः, तत्रापि न प्रमाणव्यापारः, विपर्यय-स्त्वस्ति ।

> भेदोऽनुभृतिमान् धर्मी धर्मी जात्यादिकल्पितम् । विपर्ययः पुनः कस्मादिष्टः श्रद्धेयनील्योः॥

केवलमन्वयव्यतिरेकाभ्यां भेदमास्थाय विवेकदुवंलो लोक एप मृदि संस्था-नादिवत् भेदं धर्मधर्मिताविपर्ययं च व्यवहरतीति नात्राभिनिवेशः। न च पृथम्धर्मित्व-मनयोष्पगमक्षमः,

> यदि प्रकाशो नीलादिः कि प्रकाशान्तरेण वः। अथाप्रकाशो नीलादिः कि प्रकाशान्तरेण वः॥

न खलु स्वयमप्रकाशं परेण नाम प्रकाशीभवित, यो हि यस्य स्वभाव इत्यादि-वचनात् । अथालीकाभिमानिनः स्वभावान्तराभावान्नैवमिति मितः ? स्वभावान्तरिवरहा-देव तर्हि प्रकाशमात्रमस्य स्वभाव इति कि प्रकाशान्तरेण ? कारूढं तदलीकम् आभासतामिति तु ज्ञानादिसमाश्रयात्मवादेन तुल्यम् । अयं तु विशेषः, प्रमेयस्यात्मनोऽ-प्रकाशतया स्थितिरिवरुद्धेति प्रहारान्तरमपेक्षते, प्रकाशात्मनस्तूच्चारणमिष न क्षमत इति कि विफलगुरुभिरायासैः । मा भूद् वालीकत्वे स्वप्रकाशावर्जनम् । तेन तस्यानात्मभूतस्य प्रकाशने वाह्येन कीदृशः कृतोऽपराधः ?

अलीके तस्य शक्तिश्चेद् वस्तुन्यस्तमयेत् कथम् ।
निविबन्धमतः सिद्धो धर्मोत्तरमनोरथः ॥
यदि साहायकापेका वस्तुन्येव स्फुरत्यसौ ।
तादात्म्यकल्पनायाश्च पात्रं वस्त्वेव युज्यते ॥
अलीकमेदरफूर्तो च नाकारस्य यथाश्रयः ।
बाह्यमेदप्रकारो च तथाकारेण कि फलम् ॥

अथ बाह्यान्ययोर्नेकयोगक्षेमत्विमध्यते । बाधापि बाह्यस्यैवास्तामलीकत्वमतः कुतः॥

बाह्यस्य सिद्धिरिव वृद्धिकृतास्तु बाधा-प्योचित्यमेतदसकृद् व्यवलोकितं च । सिद्धिधियः परिधयो न यथा तथा न बाधापि न स्वमुपहन्ति बहिर्मलोऽपि ॥

#### इत्यन्तरक्लोकः।

न चालीकस्यासद्र्पत्वात् कचिच्छक्तिरिति साधकतमत्वापेक्षः करणभावोऽपि यत्नसाधितोऽयत्नशोर्णः । विज्ञाननयावतारणार्थश्चायं क्रमः संमतः । अतश्चैवं यत् द्वैतक्ष्पसिद्धौ पुनरसाधारणो निर्वेन्धः प्रमाणवार्तिके, ततो यदि निराकारमेव तत्त्वतो ज्ञानमभिमतस्, आस्तां तावदाकारस्य कारणतास्थितिः, आकारवद् बाह्यस्यापि वेदनानपह्नवत्वात् कृतो विज्ञानमात्रतासिद्धिरित्यळीकाकारसाधनं स्ववधाय कृत्योत्थापनं यत्नेनेत्यायातम् । अभिन्ने त्वाकारे स्वरूपविशेषान्नीळं दृष्टं न पीतमित्यवसाय-

साधनसामर्थ्याद् बहिरभावेऽप्याभि[79a]मानिकी प्रमाणव्यवस्था तावत् सिध्यति । ततः प्रारब्धविचारस्य ग्राह्मलक्षणाभावात् स्ववेदनमात्रसिद्धेरप्रतिबन्धः । अतएव तदन्ते,

## नीलादिरूपस्तस्यासौ स्वभावोऽनुभवश्च सः [प्र. वा. २.३२८]

इत्यादि ब्रुवाणः शोभेत । अथैवमिप पश्चाद्वधापकाभावाद् बाह्यस्याकारस्य वा वस्तुतां निरस्य प्रकाशमात्रं स्थापयिष्याम इत्यभिप्रायः ? तर्हि किमादितः प्रभृत्याकारराक्षस-प्रसाधनप्रवन्धेन ? यथैव निराकारेयं वृद्धिराकारवान् संवादो बाह्य इति स्वपरमितः, तथैव व्यवस्थानुपलम्भमवतार्यं कार्यसिद्धिरस्तु । ततः कृतो ग्राह्यलक्षणिवन्ता ? न वा प्रकाशमानसहोपलव्यौ हेत् वक्तव्यौ, आकारसाधनद्वारेण दोषात्, व्यापकानुषल्लम्भस्यावस्यमपेक्षणाच्वेति साधु सिद्धं धर्मोत्तरसमीहितेन ।

एतदेव च प्रकारनयमाचार्यस्य सर्वत्र विज्ञप्तिमात्रतासाधनमाञ्जसं पश्यामः, समर्थनतात्पर्यं चात्रेव, व्यापकानुपलम्भे तु पूर्वाचार्यचिवतेऽनुमितमात्रम्, स्थूलवत् परमाणुदूषणाभावात् । ततो यदि धार्मोत्तरे परमाणुप्रतिविधावनवधानम्, एकमनेकं च रूपं तेषां नेति वचनादयत्नो मुख्यतया चानुपश्यामः सिद्ध एवेति सकलमाकुल्माचार्यमतमत्रमत्र मते । न च तावता क्षतिः काचिव्, यदि न्यायगन्धः स्यात् । तत्र किश्चिदुक्तमेव । कि च मा वेदि बाह्यं प्रकाशवेद्यमलीकमित्यपि प्रकारान्तरेण ग्राह्यग्राह्वकस्थितिरुपनता । तेनाप्रकाशने च प्रसज्य स्वप्रकाशतावकाशिनीति कि प्रकाशान्तरेण ? तस्मात् सिद्धाः स्वसंवेदनत्वेन ज्ञानरूपा रूपशब्दादयः, असाधारणत्वस्यापि बहिरश्वंद्वणेऽस्माभिः प्रसाधनात् । अत्रापि स्वसंवेदन्तमात्रमनेकान्तिकं तात्विकं चासिद्धमिति बालविभीषिकातो न भेतव्यम् । किल्पतस्यानुपपत्तेः तात्विकस्यैव साधितत्वात् न विकल्पद्वयावकाशः ।

अत एव विज्ञानस्याप्याकारानितरेकादलीकतां साध्यतो नासिद्धिरनेकान्तो वा शक्यः । यदिष विभयेंमेणोच्यते, यस्य यदबाध्यं रूपं तस्यासौ प्रकृतिः, तद्यथा सर्वधर्माणां बोधात्मा । अवाध्यं च रूपं बोधात्मनः सत्त्वमिति स्वभावहेतुरिति, तद्यप्यनेनैव निरस्तम् । भिन्नस्य धींमणोऽसिद्धेर्नीलस्य च बाधनादिति ॥ ैनाकारभेदमबध्य धियोऽस्ति वृत्ति-स्तद्वाधके बिलिन मध्यनये जयश्रीः। नोचेदिनिन्द्यमिदमद्वयमेव चित्रं चेतो निराक्तिमतस्य तु कोऽत्रकाशः॥

महापण्डितज्ञानश्रीमित्रविरचितायां साकार्सिद्धौ निरा<mark>कारनिराकरणपरिच्छेदः</mark> प्रयमः ॥

१. तुल्ला. त. वि. पृ. ५२९

# [द्वितीयः परिच्छेदः]

यदि तर्हि निराकारस्य चेतसोऽसत्त्वं तत्त्वत इति संक्लेशब्यवदानव्यवस्था-विलोपः, उपप्लुतो ह्याकारकलापोऽतिस्मिस्तद्ग्रहाद् भ्रान्तिरेव संसारस्तत्प्रभववासना-संघातसमुद्धाते चोपप्लवविगमादनाभासममलं प्रकाशमात्रमविश[79b]ष्यमाणं निर्वाणमिति न क्षतिः । अन्यथा तु,

> साकारबुद्धेर्बाधायां व्यवदानमसंगतम् । अवाधायां तु संक्लेशव्यवस्थादोस्थ्यमागतम् ॥

'तथा हि सत्त्वेरेव प्रकाशेरविपरीतस्वरूपसंवेदनात् भ्रान्तेरत्यन्तमभावः स्यात् । ततश्च सर्वमत्त्वाः सदैव मुक्ताः सदैव सम्यवसंबुद्धा भवेयुः । विकल्पिका बुद्धिभ्रान्तिः, स्वप्रतिभासेऽनथें अर्थाध्यवसायादिति चेत्? कथमवसीयमानस्तया सोऽर्थो न प्रकाशते ? प्रकाश्यमाने वा कथमसौ तस्यां न प्रकाशते ? अथ प्रकाशत एव, तदा अर्थस्य तादात्म्यप्रसङ्गः । असित चार्थे सा न स्यात् । अभून्मान्थाता, भविष्यति शङ्खोऽस्त्यात्मा, नित्यः शब्दः इति सर्वात्मना च निश्चयः स्यात् । गौरिति स्पष्टेन च स्वेन रुक्षणेन प्रकाशते । स्वरुक्षणे च संकेतायोगाद् विकल्पिकैव सा बुद्धिनं स्यात् ।

तस्मादशेषगोव्यक्तिसाधारणेन गोत्वेन गोबुद्धिरलीकेन साभिलापेन विष्लवात् प्रस्यातीति तथा प्रकाशनमस्या गवार्थावसाय इत्येष्टव्यम् । एवं ह्येते दोषा न स्युः, अप्रतिभासमानस्यापि स्वलक्षणस्य भ्रान्त्यावसायात् । यथा चालोकस्य गोत्वस्य गोवुद्धौ प्रकाशस्तादात्म्यं च, तद्वचितरेकाद् वस्तुत्वमनारोपितत्वं वा, तथा नीलादि-प्रकाशे नीलादीनामलीकानां प्रकाशसिद्धचैव तादात्म्यसिद्धिः, नानारूपनिष्टयोरलीकत्वानलीकत्वयोरेकत्रापि वस्तुन्यविरोधात् । यदि च वस्तुत्वेऽनारोपितत्वे सा साध्ये तादात्म्यमात्रं हेतुस्तदा गोत्वादिभिरनेकान्तः । अथानारोपितं तादात्म्यं हेतुस्तदिसिद्ध-मिति । अत्राभिधीयते,

अतिस्मस्तद्ग्रहो नाम भ्रमश्चेत् सर्वसंमतः। अलीकेऽपि तदाकारे सत्यवन्न समझसः॥ मरीचावजले जलग्रहो भ्रम इति लोके, शास्त्रे च स्वप्रतिभासेऽनयेँऽर्थाध्य-वसायेन प्रवृत्तेर्भान्तमनुमानमित्यादि बहुधाभिधानात् । अतिस्मिस्तद्ग्रहो नाम भ्रान्तिविदिता । तस्या यदि साकारनयेऽनुपपत्तिरलीकाकार एव कथमुपपत्तिरिति चिन्त्यतास् । ज्ञानं हि केनचिदाकारेण सत्येन वालीकेन वोपजातं नाम, बाह्यारोपस्तु तदाकारे तत्कृतोऽन्यकृतो वा स्यात्, तत्कृतत्वेन तावत्तत्काल एव व्यापारान्तरमनु-भूयत इति कुतस्तदारोपः ? कालान्तरे च स्वयमेवासन् कस्य व्यापारः स्यात् ?

द्वितीयपक्षे ज्ञानान्तरमिष नाकारोपरागसिङ्गनीमृत्पित्तमन्तरेण व्यापारान्तरेण किवित् किञ्चित्करं नाम । तदेतदर्वाचीनं प्राचीनज्ञानाकारगोचरीकरणेऽपि न बाह्यारोपव्यापारमपरं स्पृशित तदाकारलेशानुकारमपहाय, शब्दाकारस्यापि स्वरूपेऽन्तर्गतन्त्वात् । यदि च व्यापारान्तरमिष संभवेद् बाह्यारोपाय, नाकारम्, अनुमानेऽपि साधनमिश्वरूयात् । अधिगतये तत्साधनं नारोपायेति चेत्—न, स्वरूपिनभीसस्य अनुमाने [80a] प्रतिक्षेपादारोप एवासौ । आरोप इति असत्यविषय इति चेत् ने नतु रूपाधिगतिरेव तिह् बह्लेरनुमानसिद्धस्य स्यात् । तस्मादारोपोऽवसायोऽभिमानम् इत्यनर्थान्तरमेतत् । संवादेत राभ्यां तु विशेषः, यतो न विकल्पमात्रं प्रमाणिमिति स्यात् ।

तस्मान्नाकारादन्यो ज्ञानस्य व्यापारः, आरोप्यमानश्चासावर्थो बाह्यस्तत्र बृद्धौ यदि स्वरूपेण परिस्फुरित सत्यप्रतीतिरेवासौ क आरोपार्थः ? स्फुरणे च द्वितीयाकार-वेदनप्रसङ्गः। तदाकारस्फुरणमेव तस्य स्फुरणमिति चेत्—न, तस्यारोपविषयत्वात्। न हि मरीचिविस्फुरणमेव जलस्फुरणम्, तेन सहैकीकरणादिति चेत् ? कोऽयमेकीकरणार्थः ? यद्येकतापत्तौ प्रयोजकत्वम्, तदारोप्याविषययोः कदाचिदेकीभावाभावादसंभवमेव। न हि शशिवषाणे कारणं किञ्चित्। न च पूर्वमनेकमेकतामेतीति क्षणिकवादिनः साम्प्रतम् । अर्थान्तरोत्पत्तिमात्रं तु स्यात्, न च तदप्युपलिव्यगोत् । अर्थान्तरोत्पत्तिमात्रं तु स्यात्, न च तदप्युपलिव्यगोत् । अर्थान्तरोत्पत्तिमात्रं तु स्यात्, न च तदप्युपलिव्यगोत्तरः अन्यत्रारोपविषयात् । न च तावताप्यर्थस्य किञ्चिदितं कुतस्तस्यारोपः ? अर्थेकप्रतीतिः एकीकरणम् ? तथापि न द्वयोः, आरोप्यानुभवाभावात् । न च द्वयोः प्रतीतिरित्येवारोपः, नीलपीतवत्, आरोप्यवोधगन्धाभावाच्चैकत्वेन प्रतीतिरित्यपि निरसनीयम् । यदि हि बाह्यं प्रतिभासेत, एकत्वेनानेकत्वेन वा सतासता वा प्रतीतिरिति युक्तम् ।

सर्वाकारतत्स्वरूपितरस्कारेण सा प्रतीतिरित्येकप्रतीतिरिति चेत् ? तत्स्वरूपितरस्कारे तर्हि तदप्रतिभासनमेव । कस्यचिदंशस्य प्रतिभासनादिति चेत्—न, निरंशा

त्वाद् वस्तुनः सर्वात्मना प्रतिभासोऽप्रतिभासो वेति शास्त्रमेवात्र परमते विस्तरेण । अध्यवसायादिति चेत् ? सोऽपि विकल्पापरनामा स्वाकारमन्तरेण वार्तामपि वाह्यस्य न जानातीति उक्तप्रायम् । अथाभेदेन प्रतीतिः ? अद्यापि पर्युदासपक्षे ऐक्यप्रतीति-रेवोक्ता भवित प्रत्युक्ता च । भेदेन प्रतीतिनिषेधमात्रेऽपि न वाह्यस्य प्रतीतिरुक्तित कुतस्तदारोपः ? भेदेन नेति च निरुपयोगम्, अभेदेनैक्येन प्रतीतिव्यवस्थाविरहात्, आरोपविषयमात्रप्रतीतेश्चापह्मोतुमशक्यत्वात् । तन्मात्रानुवादिना न कश्चिद् विशेष उक्ती भवित ।

तस्माद् याविद्यन्त्यते तावदारोप्यस्पर्शाभावत्तारोपो नाम । यथा कथिबत् तत्प्रितभासपिरभाषया च तदारोपेण भ्रमव्यवस्थायामलीक इव सत्येभ्याकारे उपरोधः, न तु तावता तात्त्विकत्वमुक्तं भवित । एवं तिह तस्य स्वरूपिनमिसिअपि सुतरां न भ्रम इति कथं भ्रान्तिस्थितः ? न कथिबत्, यदि विचारे आदरः । अविचाररमणीयमावालसिद्धं व्यवहारमुपादाय पुद्गलादिवदा[80b]रोपमिप व्यवहरामः । विचार्यमाणस्तु विशीर्यंत एव ॥

आत्मा यथा यथा बाह्यं यथा संवादतः प्रमा । ... तथानेकविपर्यासौ व्यवहारपरायणौ ॥

तत्र यावदिवचारस्तावत् संसारो यावञ्च स्वरूपपरिच्छेदनिष्ठा ताविन्नवीणम् । परिज्ञानं भवस्यैव निर्वाणिमिति कथ्यते ।

[ ]

इति न्यायः । कथं तर्हि भवपरिज्ञानम्, कथं वा तत्त्वतोऽसतो भ्रमात् प्रवृत्त्यादिरिति वक्ष्यामः । यथा तु निराकारवादो तत्त्वतो भ्रमव्यवस्थामुपस्थापयित तथा प्रतीमः तावत् । तस्यापि तर्हि परारोपरूपा भ्रान्तिमां भूत् । अलीकाकारयोग एव भ्रान्तिः । तत्त्र्येपः क्षेमश्चेति किमयुक्तम् ? प्रथममिदेव तावत् यल्लोकशास्त्रयोरितकमः, रज्जौ हि जनः सर्पारोपाद् भ्रमं व्यवहरित, न तु ज्ञानं केनिचदाकारेण [जनं] स्पृशिति । स च सर्पारोपो निरूष्यमाणः कियतीं कोटिमाटीकत इति नोद्यमः, नापि पर्यन्तनयन-शिकिरितरस्य । तल्लक्षणां तावद् भ्रान्तिमयं व्यवहरतीित सिद्धम् ।

शास्त्रेऽपि स्वप्रतिभासेऽर्थाध्यवसायेन प्रवृत्तिर्भ्नान्तिरुच्यते। न तु स्वप्रति-भासोऽनर्थंक इत्येव। तथा दृश्यविकल्पयोरेकीकरणादेरप्ययमेवार्थः। न त्वत्रापि विकल्प्यमलीकमित्येव, किं तु दृश्यारोपादिति। निर्विकल्पेऽपि चन्द्रद्वयिमद्धं दृश्यत इति विकल्पेन स्वव्यापारस्य तत्रैवारोपादिवचारितर[मणीयं] स्यात्।

> भ्रमत्वमविकल्पेऽपि विकल्पान्न ततः परम् । अतो विकल्पे विश्रान्तमविकल्पेऽपि कथ्यते ॥

तस्मात् सर्वत्र परारोपादेव भ्रमस्थितिरिति । तदसमाधाय परिभाषान्तरं नामेति किमप्रयुक्तमतः ? अथायोगादेव परिहार इति क एष दोषः, समर्थनासामर्थ्यस्य स्वीकृतत्वादिति चेत् ? यद्येवम्,

समस्ति तावद् व्यवहारसिद्धो भ्रमो विचारश्च विरोधकोऽस्य । एतावतैवाभिमतप्रसिद्धेः शेषो विशेषोऽभिनिवेशलेशः ॥

स हि सांवृतो भ्रमः सत्यालीकपक्षयोरिविशिष्टः केवलमाकारस्यापि मया अलोकत्वमभ्युपेतिमिति तस्यापि पर्यन्ते स्थितिर्माभूदिति भ्रमत्वापादनमभिनिवेशमात्रं संक्लेशब्यवदानयोरत्यथापि सिद्धेः।

> याबदेव विचारेण श्रमश्रंशोऽस्तु शोभनम्। सर्वथासन्निति पुनः सुन्दरादिप सुन्दरम्॥ अत एव प्रयत्नेन विचार उचितश्रमः। सतोऽपनयने जातु शंका स्यादिप धीमताम्॥

इत्यन्तरक्लोकौ ॥

तस्मादलीकसंभवो भ्रम इति किमनेन? तदस्वीकारिणोऽपि परमतानुपगम-मात्रमेतत्, न दृष्टन्यायातिकमः। यदप्युच्यते, अयोगात् तत्परि[हार] इति तदयोग-र्दाशनोऽसत्यप्रकाशो भ्रान्तिरिति कीदृशी योगदृष्टिः? तथा हि असत्प्रतिभास इति असदीश्वरादेः ख्यातिः, भासमानो वा आकारोऽसन्, सन् वा कश्चित् न ख्यातीति विविक्षितस्? तत्र, ेयस्य स्वरूपनिर्भासस्तदेवासत्[81a] कथं भवेत् । बाधातो यदि साप्येका प्रत्यक्षानुमयोर्नेन् ॥

प्रत्यक्षे यद्यविश्वास एकत्रान्यत्र का गतिः। तत्पूर्वमनुमानं वा कथमाश्वासगोचरः॥

<sup>२</sup>स्वरूपसाक्षात्करणाद्म्यक्षत्वं न चापरम्। विकल्पभ्रमभूमित्वमत एव हि बाधितम्॥

यदि नाध्यक्षता तस्य रूपनिर्भास एव न । ततस्तदसदीशादि प्रतिभातीत्यसङ्गतम् ॥

यदि तु प्रतिभासेत रूपमस्य सदेव तत्। तदसत्प्रतिभातीति प्रतिभात्यसदेव वः॥

एतेन द्वितीयोऽपि पक्षः प्रतिक्षिप्तो वेदितव्यः । प्रतिभासादेव सत्तासिद्धेर्वाधका-वकाशाभावात् । ननु,

> <sup>र</sup>दृष्टमेव द्विचन्द्रादिप्रतिभासेऽपि बाधितम् । न दृष्टेऽनुपपन्नत्वं तत्पूर्वोदितमप्यसत् ॥

तदप्यसत् । बाध्यस्याप्रतिभासनात्, प्रतिभासिनश्चाबाध्यत्वात् । तथा हि, 'बुद्धचाकारस्य निर्भासो बाधा बाह्यस्य वस्तुनः । रूपस्यैव हि निर्भासः स्पर्शादेरपि बाधनम् ॥

स हि रूपमात्रप्रतिभासो रूपरसगन्धस्पर्शसमुदायविशेषतया अध्यवसीयते । अतएव केशादौ करपरामर्शोद्यमादिसंभवः । ततो बाधापि तत्सहचरितस्यैव रूपस्य, न रूपमात्रस्य । तथाविधार्थक्रियार्थी हि सर्वस्तत्साधनस्यैव सिद्धिवाधयोरवधत्ते, न यस्य कस्यचित् ।

षण्डस्य रूपवैरूप्ये कामिन्याः किं परीक्षया ॥

१. द्रः रत्न॰ निव॰ पृः १२५ २. द्रः सैव पृः १२६ ३. द्रः सैव पृः १२५, तज्ज्ञातमपि बाघ्यत इत्यन्तिमपादपाठस्तत्रत्यः । ४. द्रः सैव पृः १२५

तत्त्वचिन्तका एव तु प्रयोजनान्तरापेक्षया सामान्यादिकमि परीक्षन्ते। तत्र यद्भूपमात्रमाभाति ये च सहचारिणश्चत्वारः समुदायरूपतयाध्यवसीयन्ते तदुभयेषास् अभेदाभिमानी जनो विवेचनाभावादिदमसदलीकं वेति व्यवहर्रात। अतस्तदिभ-मानादेव यावानत्र विधिः प्रतिषेधो वा सर्वोऽध्यवसितपर्यवसान एव, अन्यारोपेण तद्भूपस्य प्रच्छादितत्वात्। ततो न तत्त्वतस्तस्य वाधा, शब्दार्थवत्। यस्य च कलापस्य वाधा न तस्य प्रतिभास इति सिद्धस्।

ततोऽभिमानमात्रकृता वाधाऽपि प्रतिभासिनो यदि स्यात् तत्त्वमस्तु माभृदिति न क्षतिः सांवृतमुद्धावचमीदृशमनुभ्यत एव जगित । अतएव तत्त्वचिन्तावतारः । केवलमुक्तप्रक्रमेण तदस्फुरणे कथं तद्ववसाय इत्यायातमसत्प्रकाशनम् । तथा अभैदाभिमाने अभैदस्यासतः ख्यातिः, प्रच्छादनमन्यारोपेणेत्यपि नाान्यप्रतिभासनं विनेति स्फारगलमुत्यानं स्यात् । तत्राक्षिणी निमील्य यदि चिन्तयेत् स्वयमात्मानमुपहसेत् । तथा ख्यक्मेतद्वय्वसायस्यापि नाकारिवशेषोल्लेखमुद्ध्यापरः परारोपप्रकारो नाम । न चानात्मनः संवेदनम् । न च स्वाकारिवधिऽभिमतो जनस्य, शक्यो वा, स्वरूप-निर्मीसिनो निषधिवरोधात् । न च तदेवासतामीश्वरादीनां रूपम्, असत्त्वस्यवाभाव-प्रसङ्गात् । ततो यत् साकारवादे जिल्पतं, नित्यादयः सन्त एव स्युरिति तदात्मन एवापिततम् ।

भूतिभासेऽपि वाधा चेन्न सत्त्वमसतां मतस्।
[81b] नानिषिद्धोपलब्धीनां निषेधस्य निषेधतः॥

यस्य स्वरूपिनर्भासो वाधकाद् यदि तन्न सत्।
वाधकेऽपि क आश्वासः स्वरूपान्तरभासिनी॥

अन्यस्वरूपोपनयात् तत्स्वरूपिनवारणस्।
तत्रापि संशयो जातः पूर्ववाधोपलब्धितः॥

इयमेवाग्रहे वाधा नाक्षजस्यापरा यदि।
अस्याः पूर्वव भवतु रूपिनर्भासनं समस्॥

नान्यावभासिनीत्यत्र प्रमाणं किञ्चिदस्त वः।

अपि स्वरूपिनर्भासे यदा वाधकसंभवः॥

१. तुल० रतन निव० १२९

तस्मात्,

<sup>¹</sup>अनिर्भासे स्वरूपस्य हेतुशोधनविष्लवे। बाधशंकाविनिर्भासेऽप्येवं चेद् विष्लवो महान्॥

इत्यन्तरक्लोकाः ॥

ततः सर्वथा निरस्तमसत्प्रकाशनमनवधारितार्थंव्यवसाये शब्दश्रवणमात्रेण प्रत्युज्जीवियतुं संरम्भ इति किमपरमुपहासकारणम् ?

प्रमाणेन निरस्तस्य शब्दादुज्जीवनं पुनः। दष्टस्य फणिना मन्त्रप्रभावादिव कौतुकम्॥

तस्मादात्मगोत्वादिशब्दप्रयोगवत् व्यवस्थातद्वीजयोरन्वेषणमात्रं स्वतः परतो वा आद्रियन्ते सन्त इत्येव साधुः। तदयमत्र परमार्थः, विविधानादिवासनावजात् प्रवोधकप्रत्ययविशेषापेक्षया विकल्पः केनिचदाकारेणोपजायमान एव बहिर्मृखप्रवृत्त्य-पुकूलमर्थिक्रयास्मरणाभिलापादिप्रबन्धमाधत्ते। ततः पुरुषस्यार्थिक्षयाधिनो बहिरर्थानु-रूपाणि प्रवृतिनिवृत्यवधीरणानि भवन्ति। पृथग्जनसन्तानज्ञानक्षणानां तादृशो हेतुः भावस्य नियतत्वात्। अनिश्चितार्थसंबन्धविकल्पकालेऽपि सदसत्तादिनिणंयादिप्रवृत्ति-प्रसवः।

तत्र यदुभयथाप्रवृत्ते साधनसामर्थ्यमस्य स्वहेतुबलायातमयमेव प्रवृत्तिविषय-वस्त्वारोपोऽध्यवसायापरनामा, यथा चन्द्रादिज्ञानस्य भ्रान्तस्याभ्रान्तस्य वा तदृर्शन् नावसायजननमेव ग्रहणव्यापारः । स्वचिदपीयमर्थावदेव कार्यतो द्रष्टव्येति न्यायात्, तथा विकल्पस्याप्यग्निरत्रेत्यादिनाकारेणोत्यद्यमानस्य प्रवृत्त्याक्षेपकत्वमेव बाह्याध्य-वसानम् । यथा च निर्विकल्पस्य चन्द्राद्याकारतेव तथावसायसाधनी, एवमवसायस्य अपि तावृशाकारतेव विषयान्तरिवमुखप्रवृत्तिसाधनी । ततस्तदाकारावभावोऽस्यान-विगतार्थकारणभावोऽप्यारोपविषयत्वेन पृथगिव व्यवस्थाप्यते, आरोप्यज्ञानं च ।

एवं तिंह तदेव त्रयमसद्भवयस्थाप्यते, व्यवस्था च प्रतीतिरिति नासत्प्रतीते-र्मुक्तिरिति चेत् ? सोऽयं प्रवाहेऽङ्गन्यासः । उक्तं हि तदनुरूपप्रवृत्त्याक्षेप एव तदारोपो न परमप्रतीतिनीमेति । ततोऽद्यापि त्रयस्यासतोऽध्यवसाय इति तदनुरूपव्यवहारमात्रम्

१. द्रः रत्न॰ निब॰ पृः १२९

असत्प्रतीतिवादानादराद्यवस्थालक्षणमसदिदमित्याकारं ज्ञानं च फलमिति न कश्चित् होषः।

एवमन्यत्रापीदृशि क्षुद्रोपद्रवेऽभ्यूह्यस् । इयमीदृशी सर्वविकल्पानामतिस्मस्तद्ग्रहरूपा भ्रान्तिरनुभवानुसारिणो । एतदेव दृश्यविकल्प्ययोरेकीकरणं व्यवह्रियते
स्वप्र[82a]तिभासवेदनमात्रात् परत्र प्रवर्तनशक्तियते तदपेक्षा च पररूपेण स्वप्रच्छादनस्थितः । प्रतिभासापेक्षया तु पररूपं स्वरूपेण संव्रियते इत्युच्यते, तस्यैव प्रकाशात् ।
सतोऽपि बाह्यस्य प्रकाशादेव तत्वतो निविषयत्वम् । आकारस्य चात्मरूपत्वात्,
अनध्यवसायाञ्च । अत्रण्व यथाध्यवसायम्, यथा प्रतिभासम्, यथातत्त्वं अ विधापोहस्थितिः ॥

विजातिव्यावृत्तं ध्विनिभिरिभयेयं यदि बहि-विकल्पे तत्कल्पो भवतु पुनरङ्गः कृत इति । निदानेनेदानीमुभयमिष भासाध्यव[सिते]-रपोहेन

अभावेन बाह्यस्य हि प्रतिभासाभावः। ध्वनिजनितविजाति<mark>व्यावृत्तवस्तु-</mark> सदृशस्याकारस्य चाध्यवसायाभावो यदि तर्हि न किञ्चिद् वाच्यमिति कस्तत्त्वतः अपोहार्थं इति चेत् ?

अपोहः स्फुटमयमसौ यन्न किमपि॥

अभिन्नेयमिति संबन्धः पूर्ववाक्यवत् । अयमर्थः, अपोहो वाच्य इति तत्त्वतो वाच्यस्यैवापोहनिषेध इत्यर्थः । यथा अभावो भवतीति भावो न भवतीत्यर्थः । तस्मात् शब्दविषयः स्वरुक्षणमिति सिद्धम् ।

यत्सूत्रम्,

### येन येन हि धर्मेणेत्यादि।

एतावित मूळे कियन्तः पल्ळवाः प्रादुर्भवन्त्वपोहवादिनां नात्र निर्वत्यः । यत्तश्च विकल्पस्य बाह्यनिश्चयनं नाम धर्मो बहिर्मुखप्रवृत्तिहेतुतत्त्वळक्षणो निष्ठितस्तत एव सर्वा-कारनिश्चयोऽपि प्रसज्यमानस्तदनुरूपप्रवृत्त्युपयोगनिष्ठितात्मा स्यात् । न चैकाकारो-ल्लेखिनो विकल्पस्याकारान्तरेण प्रवर्तनशिकरनभवविषय इति कृतः शब्दप्रमाणान्तरा- पेक्षेति युक्तम् । तत्र निर्विकल्पकं भ्रान्तमि स्पष्टप्रितिभासवशात् ग्राहकमवस्थाप्यते । विकल्पस्तु विमर्शाकारतया स्वयमन्यानपेक्षप्रवर्तकत्वेऽप्यस्पष्टेकव्यावृत्त्युल्लेखादारोपकादिव्यवहारभाजनम् । सर्वे एव विकल्पो बहिरस्पृशन्नेव सत्यसित वाह्ये प्रवृत्तिप्रयोजकत्तया भ्रान्त उच्यते । असित तु तावृत्विकल्पोत्पादनशक्तिगर्भाकारयोगो निर्विकल्पकस्य भ्रम इति स्थितम् ।

सर्वा निर्विषयैव कल्पनमितव्योवृत्तिभेदानुग-स्वाकारोत्कलिता तु वीक्षितफलस्मृत्यादिमातन्वती । लोकस्याक्षिपति प्रवृत्तिमनपेक्षैवान्यदृध्यक्षवद् वस्त्वारोप इतीरितोर्ऽचिषि जलारोपो जलानामिव ॥ इति संग्रहः ॥

एवं च सित यदध्यवसितं बहिःकलापरूपिति प्रवृत्तियोग्यतां नीतमुक्तकमेण बाध्यं च तस्य न प्रतिभासः । प्रतिभासिनश्चाकारस्य न बाधक इति स्थितम् ॥

न हि तदर्थिकियायां कश्चिद्विवादः। अर्थिकियापिहतस्य पृष्ठजोऽध्यवसाय एव न च तस्याः क्षतिः। क्षतिस्तु कलापिवशेषसाध्याया एवेति तस्यैवाभावः। तत्कथं प्रतिभासमानस्य वाधा इष्टेत्युच्यते, व्यापकानुपलम्भापेक्षायां च सर्वं पूर्वमावर्तत इति ॥

> व्यापकाभावचिन्तायां न पोतो न च पिप्पली । दोषो[82b]न्तरेणसाकारेसंक्लेशादिपरीक्षणस् ॥

आरब्धम् । तत्र सत्यस्वाकारसंवेदनेऽपि सर्वज्ञानानां व्यवहारप्रसिद्धमनन्तकालवोज-निर्जातव्यवस्थं भ्रमत्वमाश्रित्य न संक्लेशक्षतिः । यथा च बाह्ये सित कचिद् भ्रमव्यवस्था, तथा निर्णये सर्वत्र । केवलं बहिर्मुखप्रवृत्त्यपेक्षया क्रियमाणो नात्मिन कश्चिद् भ्रम इत्युक्तं भवति ।

यद् यथा भासते ज्ञानं रूपं तस्य तदेव हि ।

एवं शब्दयोजनायां बहिरवसायात् तत्रेव विकल्पकत्वमस्पष्टत्वं च, ज्ञानान्तरा-पेक्षया तस्येवार्थस्य केवलस्य स्पष्टस्य चावस्थानात्। आत्मरूपे तु तादशाकारा- व्यभिचारात् तस्या बुद्धेः सामग्रीविशेषजन्मनः कृतस्तथाव्यवस्था ? यदाप्यनयेव अन्याविषयीकृत्य योजियतुमिष्यते शब्देन, तदापि परत्रेव योजिता नात्मनीति शास्त्रमत्र चिन्त्यम् । तस्माद् विकित्पक्षेच न स्यादिति स्वापेक्षया सिद्धसाधनम् परत्र तु विकत्पकृत्व-मेवाध्यवसायव्यवस्थावलात् ।

अथ वस्तुस्वरूपिनर्भासबलादेवमुच्यते, तदेतत् साकारपक्षेऽभिधातुमि महत् साहसम् । अध्यवसायेन तदाक्वष्टेरिति चेत्—न, तस्यान्यथाव्यवस्थापितत्वात् । न हि तत्स्फुरणेऽवसायो नाम, प्रतिभासस्यैव प्राप्तेः । अतएवाप्रतिभासमानस्यापि स्वलक्षणस्य भ्रान्त्या तत्रावसायादिति न युक्तम् । अवसायेन तद्वित्तिस्पर्शे प्रतिभासः कोऽपरः ? अस्पष्टत्वादिति न युक्तम् । तद्वपवित्तौ तस्येवासिद्धेः ।

जातो नामाश्रयोऽन्योन्यः

[प्र. वा. २. २३५]

इत्यादि स्मर्यताम् ।

न च तदा भ्रान्तिर्भवितुमहंति, वस्तुरूपस्येव निर्भासात्, अलीकिवित्तेरिति चेत् ? सैवास्त्वर्थाध्यवसायः कथम् ? सैव स इति चेत्—न, अलीकिमदिमिति विदुषो बाह्याध्यवसायः कथम् ? सैव स इति चेत्—न, अलीकिमदिमिति विदुषो बाह्याध्यवसायः कथम् ? सैव स इति चेत् —न, अलीकिमदिमिति विदुषो बाह्याध्यवसायः इति चेत् ? एवमपि पर्यायतामात्रं स्यात्, नाभिमतार्थंव्यक्तिः । विदःस्वरूपस्पर्शावरहे हि यावदुक्तमलीकाकारज्ञानमिति तावदुक्तमवसाय इति । ततो न विशेषः कश्चिदुक्तः । तथा च सित्त यथालीकाकारज्ञानं न बाह्यस्येति संबन्धमहंति, तथावसायो बाह्यस्येति न सम्बन्धी भवेत् । तद्वोधाभिमानद्वारिका हि षष्टी तदभावे भवेत् कथम् ॥

ततः परम्परायातमलीकः यदि तस्य तत्। तावता च भ्रमो नैवमनलीकेऽपि दुष्यति॥

ततो यदुच्यते, तदयमभिलापसंसगंयोग्यः प्रतिभासिवशेष एव बुद्धेरथीध्यवसाय इति तिन्नरस्तम्, अर्थस्येति सम्बन्धानुपपत्तेः, बोधे च भ्रमाभावात् । अपि चालीकः प्रतिभास इत्येवावसायोऽस्तु किमिश्रलापसंसगंयोग्यिवशेषणेत ? निर्विकत्पय्यवच्छेदार्थमिति चेत् ? यद्येवमनलीकवादेऽपि तिद्वशेषणिविशिष्टमेन ज्ञानं भ्रमो न सर्वमिति न सर्वथा संक्लेशिवशुद्धिवैधु [83a]यंम्, भ्रमभंशेऽिप ज्ञानजातिविशेषस्यैव विश्लेषात् । उभयमतेऽिप चाभिलापसंसगंयोगः परापेक्ष इति न क्षतिः । केवलं तदप्रतीती तदवसायव्यवस्था दुस्थेति दोषः । स चावयोः साधारण इति ।

तस्मात् सुदूरमपि धावता प्रतीतिमन्तरेणापि शक्तिविशेषादेव बहिष्ठां वृत्तिम् आक्षिपंस्तद्ग्रहोपचारादवसायो बाह्यस्येति संबन्धयद्वृत्तिमध्यास्त इत्युपगन्तव्यम् । तदा चालीकः सत्यो वा आकार इति न विशेषः । एवं चावसायार्थंऽवसीयमानत्वेन प्रकाश्यतामासङ्ज्यार्थंस्य तादात्म्यमसत्यर्थेऽभावादिकं च यदुक्तम्, तत्सर्वमनुपपन्नम् । अदृष्ट्वा बृद्धिरथं प्रवर्तयतीति अयमेव विष्ठवः । अत्तएव विकल्पाकारेऽप्यपोहे वाच्ये अर्थस्य स्पर्शाभावात् क सर्वाकारपरिच्छेदप्रसङ्गदोष इत्याह,

### उपप्रवश्च सामान्यधियस्तेनाप्यदुषणा ।

[प्र. वा. ३. १६९]

इति, एकव्यावृत्त्याकारतया तत्रेव प्रवृत्याक्षेपात् । तावता च पुरुषः परितोषलाभात् नापरं विवेचयित । तन्मात्रस्यालाभे तु विसंवादमाह—यस्य च सतोऽपि न विकल्पवृद्धौ कस्यिवत् प्रकाशः, तस्यासतो नामेति युक्तिदूरमेतत् । न च प्रकाशमानस्यासत्त्वमिति । तत् कथं गोत्वदूष्टान्तेन नीलस्यासतः प्रकाशनं, तादात्म्यकल्पनं च । एतेन नानारूप-निष्ठयोरित्याद्यपि निरस्तम् । असत्प्रकाशवोविरोधसाधनादेकवस्तुनीति चायुक्तम्, प्रकाशस्य नीलव्यतिरिक्तस्य वस्तुनोऽभावात् भेदकल्पने च न प्रयोजनम्, द्वयोरेक-निषेधमात्रस्य विवक्षितत्वात् । स चैकत्र प्रतिभासिन्यन्यत्र कल्पिते स्यात्, घट इव पटत्वस्य, भिन्नप्रतिभासयोरिप वा शशकमशकयोरिव । अभिन्नप्रतिभासयोः पुनरतद्व्वयावृत्तिमात्रव्यवस्थापितभेदयोनं कविवदयं न्यायः सिद्धः ।

वर्णसंस्थानयोरभिन्नप्रतिभासनेऽपि संस्थानमसदिति चेत्—न, व्यतिरिक्तस्यैव अवयवसंस्थयोगास्थस्य कल्पितस्य संस्थानस्य तत्रापि निषेधः, परिमण्डलादिव्यवहार-गोचरदशाव्यावृत्तोदयश्चतुरस्रशब्दाभिषेयो वर्णात्मा कथं निषेध्यः ? तथेहापि भिन्नस्य कल्पितस्यैव निषेधः प्रकाशस्य नीलस्य वा नीलात्मा प्रकाशात्मा वा नीलो न निषेद्धं शक्यः, अव्यतिरेकप्रतिभासादेव । ततश्च वस्तुत्वेऽनारोपितत्वे वा साध्ये नीलस्य भावात् ।

प्रकाशभूतबृद्धधाकारापेक्षया च न साध्याभावः। न हि गोत्वाकारप्रकाशस्य केनचिदारोपः तद्वधितिरिक्तस्यारोपकस्याभावात्, स्वयं च स्वहेतोगींत्वाकारस्यैव प्रकाशस्य निष्पत्तेः। न चात्सनैवात्मन आरोपः, नाप्यन्येनान्यस्यारोपो, नामकरणं तु स्यात् [83b] ततश्च प्रकाशात्मकत्वं सर्वेत्रानारोपितमेवेति नासिद्धिगन्धः । किं च, आरोपितं जलादिवदस्फुटमेव भवितुमहीति । नीलस्य च प्रकाशता स्फुटतरैव वेद्यते । न तु भिन्नप्रकाशस्य तु भिन्ननीलत्वस्येव, स्फुटत्वे वा नीलवत् प्रकाशस्य सतः ख्याति-रायातेति ।

एवं यत्र यत्र तर्कागमयोरसदलोकं वा प्रतिभातीति प्रतीतिः भाष्यकारव्याख्यानादन्यत्र तत्राध्यवसितापेक्षयेव व्यावहारिकाभिप्रायाद् वा । स हि तदाकृतिकिष्यतबाह्यसाध्यार्थिकयाभावमात्रादलोकादि व्यवहरित । तदनुवादेन बाह्यनिषेधमात्रमेतत् । तत्त्वतस्तु सदन्तरमेवासत्, इष्टादन्यतया चालीकमुच्यते । अथापि स्यात् ।
यदा नित्याकारा बुद्धिः, तदानेककालव्यापितयोदयादाकारविन्तत्यं सदेव स्यादित्यपि
यितिबिद्धत् । अनुकारमात्रेण हि तदाकारता, न तु तादात्म्येन, अग्निविकल्यमात्रेण
दाहप्रसङ्गात् । ततो यथा तावहेशव्यापको वटविटपी पत्रमात्रपिधेयेनापि दर्पणतलप्रतिबिद्धवेनानुकृतः कुतोऽप्याकारभेदात्त्या क्षणिकेनाप्याकारण नित्यः । अनुभवश्चात्र,
नित्यात्मादिविकल्पनकाले बुद्धवन्तरावकाशपरिपन्थिनीं सकलकालव्याप्तिमन्तरेणैव
तदनुकारः ।

अलीकत्वेऽपि हि न तावत्कालव्यापिनैवालीकेन भवितव्यं नित्याकारेण, अन्यथा तदनुरूपसदसत्ताविचारादिप्रवृत्त्याक्षेपकत्वाभावात् । अतो लेशेन तदनुकारः कालव्याप्ति विनापीति युक्तम् । यथा चोध्वंदण्डादिप्रतिकृति[यंदा]कदाद्विप्रते । अध-कध्वंमध्यभागेरतीतानागतप्रत्युत्पन्तरूपोपलक्षणपरैनित्यस्य सर्वावस्थाजन्यमेकस्यामेव स्यादिति दर्शयितुम्, तथा बुद्धेरपि क्षणमेव तदाकाराया नोदयविरोध इति । तस्मात् यदसत् तन्न प्रकाशते, अध्यवसितमात्रं तु स्यात् । यथोक्तं प्राक् । यश्च प्रकाशते स्वात्मनासावसन्तिति सिद्धम् । तत्तरच नासतः ख्यातिर्नाम भ्रमलक्षणमसंभवात् । अत एव सन्न प्रकाशत इति न तृतीयोऽपि प्रकारः, प्रकाशव्यासत्वात् सत्तायाः, अपकाशव्यासत्त्वात् सत्तायाः, अपकाशव्यासत्त्वात् ग्रद्धोः ।

ेननु प्रकाशो नाम बस्तुनः साधकं प्रमाणम् । न च प्रमाणिनवृत्तावर्थाभावः । अर्थिकयाशिकश्च वस्तुसत्त्वम् । तच्च नाप्रकाशस्यापि विष्ठध्यत इति चेत् ? सत्यमेतद् वहिरर्थवादेऽप्रकाशस्यापि तस्याभ्युपगमात् । केशादिप्रतिभासेऽध्यवसितस्यार्थशक्ति-

१. व्याप्तेरित्यर्थः । २. तुल० रत्न० निब० पुः १२५

वियोगावेवाभावसिद्धेः । सर्वया बहिरर्थाभावे तु ज्ञानस्य प्रकाशाव्यभिचारात् तावतैव सत्त्वे किमर्थकियया ?

> ¹कथमन्यहृदः सत्त्वं प्रकाशादेव नास्य चेत्। नार्थिकयापि सर्वस्मै कचिच्चेद् भासनं न किम्॥

अपि च,

बाह्येऽप्यर्थे प्रकाशेन सत्त्वं तत्त्वत इष्यते। प्रतिपत्तरभिप्रायात् शक्त्या सत्त्वव्यवस्थितिः॥ शक्तेरपि प्रकाशेन विना [84a] सत्ताप्रसिद्धितः। ज्ञवत्यन्तरबलेनेति कथायामनवस्थिति: ॥ कार्येण जायते शक्तिः परापेक्षा च कार्यता। शक्तेरनिश्चयेऽप्यस्ति भिन्नव्यावृत्तितो यदि॥ शक्तेरनिश्चये तस्य कार्यतापि कथं नन्। वस्तुस्वभावः कार्यत्वं भिन्नव्यावृत्तिभागर्पि ॥ अन्यथा कि न केशादेः कार्यताकार्यतैव चेत् । र्ताह प्रकाश एवास्तु सत्त्वमव्यभिचारतः॥ नारोपितानां कायं चेत् प्रकाशोऽपि न किं तथा। एकीकारात् प्रकाशश्चेत् कार्यतापि कथं तथा ॥ फलाभावाद् यथा नाङ्गं नाङ्गाभावात् फलं तथा । वस्तुत्वसन्देहे सन्देहः कार्यतादिष ॥ ततो तस्मादभ्याससामर्थ्यात् सामर्थ्यस्य विनिश्चयः। प्रकाश एव सत्त्वं तत्कायं धीरेव तस्य वा।। न च कार्यान्तरेणास्याः सत्त्वं किं तू स्वसंविदः। गोचरं हि व्यभिचरेन्न स्वं बुद्धिः कदाचन॥ कस्यचित् तत्र संदेहे कार्येऽभ्यासाद विनिश्चयः। सत्त्वं ततो बहिरपि प्रकाशादेव तत्त्वतः॥

१. तुल० रत्न० निब० पु: १२५

न क्षणित्वक्षतिरुचैवं ज्ञानेनैकक्षणग्रहात्। कादाचित्कं च तज्ज्ञानं लिङ्गं नित्यबलव्यये॥ उक्ता च शास्त्रे धीः सत्ता दृश्यस्यासत्त्वमप्यधीः। व्यपदेशार्थकृत्यादिहान्यपेक्षा विनाकृता ॥ अशक्तिरपि तत्रेपि न बाधकमियान् पूनः। विशेषो दृष्ट्यदृष्टी च सत्त्वासत्त्वे उदीरिते॥ कदाचित् कस्यचित् कापि प्रकाशोऽस्त्यनुमान्ततः । मुषा प्रकाशाभावस्तु विभाव्यो बहिरादरे॥ विकल्प एवानुमितेरभावेऽपि प्रकाशनम्। ताद्शां याद्शी सत्ता प्रकाशोऽप्यस्तु ताद्शः॥ अर्थिक्रयार्थी सकलः फलेनैवैति वस्तुताम्। प्रतिभासं च तत्रेव न्यस्यतीति क्रियाश्रयः ॥ न चैवं क्षतिरारब्धं मानं च व्यवहारिकम्। शक्तिरुका ततः सत्ता स्वभावः शुद्ध एव च॥ तस्माद् बाह्यार्थवादेऽपि यद्यपि व्यवहारतः। शक्तिः सत्ताप्रकाशस्तु तात्त्विकोति द्विधा स्थितिः ॥

#### इत्यन्तरऋोकाः॥

अथाकारस्य प्रतिभासिनोऽपि शक्तिवियुक्तेः सत्त्वं माभूदित्यमुना मनोरथेन शक्तिः सत्त्वमुच्यते, तदपि तद्वयतिरिक्ते प्रमाणाभावात् कीवृशी दृष्टसिद्धिः ? न चाकारस्यार्थकारित्वनिषेधोऽपि शक्यः, उपादेयक्षणस्याध्यवसायस्य तदारब्धप्रवन्धस्य च सदसदादिनिणयिरूपस्याद्याच्यनुिच्छद्यमानस्य जन्मिन नियतप्रागभावित्वस्य दर्शित-त्वात्, अन्यथा न कचिदपि हेतुफलभावितिद्धः स्यात्। व्यतिरिक्तं प्रकाशमात्रं तत्र हेतुरिति चेत् ?

अन्वयव्यतिरेकाभ्यामाकारो दृष्टशक्तिकः। हेतुत्वमन्यो लभत इति राजकुलस्थितिः॥ यदि तस्यापि हेतुत्वमाकारस्य न वारणम् । न हीन्धनस्य हेतुत्वं घूमे विह्नरपह्नुते ॥ एकापेक्षं परस्याथ कर्तृत्वं तदृद्वयोरपि । भावानुवृत्तिसामर्थ्याद् दहनेन्धनयोरिव ॥

नीलापेक्षः प्रकाशोऽन्यः करोतीति विनिश्चये । पिशाचो वित्तसापेक्षो धूमाङ्गमिति चागतम् ॥ अविद्याप्यत [84b] एवाङ्गं केवला न प्रकल्पते । दृष्टसामग्रथपेक्षा हि न कचिद् विनिवार्यते ॥

अन्यथा चित्रमिखलं कर्मणैवोपजन्यते। अन्यहेतुविलोपः स्यान्न च स्यात् पौरुषं फलम्॥ भावाभावाननुकृतौ न हेतुफलता कचित्। भावाभावानुकारे च नाहेतुफलता कचित्॥

नीलदृष्ट्यवसायश्च नानीलाकारदर्शनात्। शुक्तौ हि रजतारोपो न वर्णस्य व्यतिक्रमे॥

रूपे समानजातीयाद् भेदग्रहणविष्ठवे । रूप्यारोपणमङ्गारदर्शने तददर्शनात् ॥

अस्तु वा दैवतोऽकस्मादन्यथापि समीक्षणम्। जातिभेदस्तदोन्नेयो योगिर्निमित्तधूमवत्॥

यथा बाह्यस्य बीजस्य सत्त्वहेतुत्वसंगरे। बीजाकारधियस्तद्वदङ्कराकारजन्मनि

तथा चा[थाँ]क्षिपन् बाह्यं तत्स्थाने ज्ञानमादिशन् । उत्पद्यन्ते निरुध्यन्ते प्रत्यया इत्यवोचन ॥

व्यापकस्तस्य धर्मरेचेत् पार्थिवत्वादिकारणस्। प्रकाशोऽप्यस्तु न व्यक्तिरिति साध्वी व्यवस्थितिः॥ यदेव तर्हि नीलस्य बाह्यस्य फलमीक्षितम्। तदभावान्न केशादिज्ञानदृष्टस्य वस्तुता ॥ तत्क्रियाविरहार्त्ताह तत्त्वमेव निषिध्यताम्। न कियान्तरयुक्तस्य वस्तुतामात्रवारणम् ॥ अहेगिरिगहागर्भान्निर्यतो निर्झरभ्रमे। तिकयातिकमादस्त् वस्तुतो वस्तुतैव किम्॥ अवसेयिकयाहानेस्तदर्थार्थी जनः पनः। तत्रैव सत्ताभ्यासेन बुद्धिरूपमसद् वदेत्॥ अतस्तदनुरोधेन निर्भ्रमाभिमते ग्रहे । कल्पितस्य निषेधार्थमसद्भात्यादिभाषणस् ॥ तद्धिया न स्ववेद्यं तत् किं त्वन्यत् तच्च नैव सत् । अतोऽसदेव गोत्वादि नाकार[स्या]प्रकाशतः ॥ यथा वा चन्द्रयुगलं तथैकोऽपि त चन्द्रमाः। अवसेयात्मनाभावस्तत्रात्रापि तथेति दिक् ॥ इयं यथाध्यवसितिव्यवस्था तत्त्वतः पूनः। केशादयो न सामान्यमनथाभिनिवेशतः॥ इत्याह न त्वनर्थत्वादित्यन्यच स्फुटाभता। ज्ञानरूपतयार्थत्वात् केशादीति मतिः पुनः ॥ सामान्यविषयं केशप्रतिभासमनर्थकम् । इन्द्रियज्ञानसंख्यातमसद् बाह्यावसायतः ॥

तथा

ज्ञानरूपतयार्थंत्वे सामान्ये चेत् प्रसज्यते । तथेष्ठत्वाददोषोऽर्थरूपत्वेन समानता ॥ अप्रतिक्षेपभाग् धर्मी शब्दार्थं इति चासकृत् ।

यथाप्रतीति कथितः शब्दार्थोऽसावसन्निति ॥ स्वयं विभक्तम्का च भाष्ये ज्ञानात्मभतता। यथाप्रतोति सत्त्वं चेत् प्रतीतिर्यंदि भासनम् ॥ सैव सत्ता बहिरिव ज्ञानत्वे च न बाधकम। न बाधा व्यापकाभावोऽशक्त्यादिस्तु बहिमंतौ ॥ यक्तः प्रतीत्या शब्दार्थः शाब्दे तद्रपभासनात्। स्वाकारेऽध्यवसायश्च बाह्यत्वेनैव देहिनाम् ॥ तेनासत्त्वे च सत्त्वोक्तिर्यथा तत्त्वमिति स्थिरम । तथा त्रिधातुधीमात्रमिति चित्रैव सा मता॥ सर्वशन्यादिशब्देषु तुल्य एव परिश्रमः। साकारमेव तच्चित्तमर्था[85a]भासमितीरितम्॥ विकल्पितस्य बाह्यस्य निषेधो हि स्वयं कृतः। वासनोपहतत्वं चानिष्टे रूपोदयान्मतम्।। प्रवृत्त्याक्षोपिसंकल्पसृतिसामर्थ्यगर्भतः अद्वैतिशिखरारोहे न प्रवृत्तिनिवृत्तयः॥ ता एव संसार इति तद्वेत्तुः कथमिष्यताम्। दर्पणे दुश्यते रूपमिति बालाभिमानतः॥ वेदनाकारे तदारोपनिवारणम्। अनद्य तथा भावेषु भावत्वं ज्ञानाकारेषु बाह्यता॥ तिमिरिणा दृष्टचन्द्रयोश्चन्द्रतासती। निम्नाच विरहाद् बाह्येनैकत्वं दर्पणेऽस्ति न॥ नान्तःप्रविष्टनिर्भासात् पृथक्त्वं प्रतिघातिना । भावेराकारसंज्ञेर्वा लक्ष्यते बोधरूपता ॥ सामान्यं ज्ञानसंख्यातमत एवं पृथग्वचः। लोके रुढं पृथगिव ज्ञानमादर्शसन्निभम्॥

आकाराः प्रतिबिम्बाभा उभयोः कित्पतं न सत् । बोधस्य नैकता बाह्यैः स्वरूपिवरहाप्तितः ॥ नान्यत्वमग्रहप्राप्तेनं सत्ता चाप्रकाशिनः । राजक्रमेण चादर्शे एकानेकत्वर्वजितम् ॥ इति युक्तं न वा भावा युज्यन्ते दर्पणोपमाः । निराभासे स्थितो योगीत्याभासः कत्पना मता ॥ एकापोहेन यत्तस्यामीषदाभासते बहिः । समन्तभासादाभासः प्रपञ्जो वा कदम्बवत् ॥ विचित्रकत्पनारुढो हेयश्चित्रेऽपि चेतसि ॥

शेषं समानम् । अथवा,

बाह्यग्राह्यस्य हानेऽपि ग्रहणस्थितिवारणम्। तथतारक्षणे स्थित्वा चित्तमात्रव्यतिक्रमः॥

यदाह,

तत्रैकस्याप्यभावेन '

इत्यादि ॥

आरोप्यहानावारोपिवषयस्यापि मास्म भूत्। चित्रस्योच्छेददृक्ष्पात इत्यनाभासवारणम्॥

तथा च,

तिष्ठन्ति चित्राणि तथैव लोक [एवं हि] धीरा विनयन्ति [तत्त्वम्]

इत्यादि

आर्यनागार्जुनपादाश्च,

१. प्र. वा. २. २१३.

महाभूतादिविज्ञाने प्रोक्तं समवरुध्यते। तज्ज्ञाने विगमं यान्ति ननु मिथ्या विकल्पितस् ॥ तत्रासत्त्वाधिमोक्षोऽथैरोधिद्यन्तामये हृदि। तज्ज्ञान इति च ज्ञानरूपसाक्षात्कृतौ क्षयः॥ वाधे नामनिमित्तानामाकारस्य च न क्षतिः। नाममात्रं मुनेर्धर्माः सन्तु वा कल्पितात्मना॥

#### एवमन्यदप्यूह्यम् ॥

तदागन्तुमलघ्वंसात् तदाकाशतलोपमम् । श्रेयेनाभितुला श्रेयनिविशिष्टतया स्फुटा ॥
प्रकाशमात्रं तदिदं दीपसन्तानसिन्नभम् । अप्रकाशाङ्गविरहात्र स्वाकाराप्रकाशनात् ॥
अप्रकाशकणस्यापि न पूर्वमिष् संभवः । अप्रकाशकणस्यापि न पूर्वमिष् संभवः । अप्रकाशकणस्यापि त समलामलतास्थितिः ॥
तत्रैव हेतुपरतन्त्रविचित्ररूपे
यत् किल्पतं ग्रहणकर्मं च कर्तृं चासत् । तस्यैव त[द्] द्वयविवेकिविदेकरूपं
निष्पन्नमाह परितो युवराजराजः ॥

तस्मान्न मुख्यप्रमाणागमशास्त्रवाधा काचित् साकारतये। नाप्यलीकत्वमाका-राणामथंसामथ्यंस्य समिथितत्वादिति। अस्तु वा अलीकतापि, भ्रमनाममात्रं वा। न तु तत्त्वतः संक्ले[85b]शसङ्गितः, स्वसंवेदनप्रन्युतेरभावात्, परारोपव्यवस्थाविरहात्। सर्वदा मुक्ता एव सर्वदेहिन इति दीर्घास्यासप्रवन्ध्यपितवन्धः। स्वहेतोहिं स्वसंवेदन-रूपस्योत्पन्नस्य न परेण शक्तिमताप्यन्यथाकतु शक्यम्, कि पुनरलीकाभिमतेन ? स्वहेतोरेकीभूयोत्पत्तौ च [भवतु] तस्य रूपमिन्नवेदनम्। किमत्र गात्राम्रेडपरि-ग्रहेण ?

> स्वहेतोश्च तथोत्पत्तिर्वेदनं च तदात्मना। भावैः स्वीकृतमेकत्वं वादिनां महती व्यथा॥

अविद्यातस्तथोत्पत्तिप्रतिभासाविति न तत्त्विमिति चेत्? नेतदिप सारम्, यतः,

> हेतोः कुतोऽपि जन्मास्तु हेतुना चिन्तितेन किम् अनिष्टजातोऽनिष्टोऽपि याद्शस्ताद्गेव सः॥ इत्यनाकारवादाय देयो यत्नाज्जलाञ्जलि:। कदापि भेदो भावीति श्रद्धागम्यं परं यदि॥ क्षीरनीरवदेकत्वग्रहो भिन्नोदयेऽपि चेत्। न भिन्नेन ग्रहाभावान्नात्मनैवान्यथाग्रहः॥ आत्मना हि यथैवात्मग्रहः स्वात्मा तथैव सः। परापेक्षं धियो व्यक्तिभ्रमारेकविकल्पनम् ॥ बाधाभावे परत्रापि न भव्यो भ्रमसंभव:। कि पुनः स्वात्मसंवित्तौ बाधागनधोऽपि यत्र न ॥ अभेदाध्यवसायश्चेत् पश्चात्तेनापि न क्षतिः। निविकल्पवदस्यापि स्वविदोऽलीकमात्रतः ॥ न च तत्र परारोपः स चालीकः स्ववेदनः। तत्त्रवृत्तिनिवृत्तीनां व्यावृत्तेः कोऽपरः शमः॥ अलीकमात्रं सदिप न हि कापि विबन्धकृत । विबन्धकत्वेऽलीकत्वमेवालीकं प्रसज्यते ॥

किं च,

गोचरान्तरसञ्चारो नेष्ट एव क बन्धकृत्। स्वसंवित्तौ पुनस्तस्य शतेनापि न बन्धनम्॥ स्ववित्तिबन्धे हि जडः प्रकाशश्च स्वहेतुतः। इत्ययुक्तमतेऽशक्यं स्वाभेदेनापि वेदनम्॥

न हि स्वहेतोः सकाशात् प्रकाशात्मनो जायमानस्य स्ववित्तिविबन्धोपनीतं जाक्यमस्य युक्तमछीकाकारवछात्। अत एव सोऽछीकः स्वाभेदेन तदात्मानं वेद येद् इत्यपि न शक्यम्, विरोधादेव। स्वविन्मात्रस्य हि निष्पाद्यमानस्य तदन्यथाभावो विरुद्धः तदतद्वोधस्वभावोत्पत्तौ॥

अतन्मात्रस्य बोधे चेद् विबन्धो गुण एव सः ।
अथासौ स्वयमेवासन् शिष्यतामाकृतिग्रहः ॥

यद्यभिन्नेन रूपेण तदा तादात्म्यमच्युतम् ।
विभिन्नेनाप्यलोकेन यदि नास्ति क्षतिः कचित् ॥

अलीकमनलीकं च द्वयं भेदेन गृह्णुतः ।
अलीकमनलीकेन रूपेण यदि पश्यति ॥

नालीकबोधवार्तेति नात्मालीकेन बोधितः ।
यथा तथा वा चिन्तायां बाह्यारोपो न चेन्मतः ॥

बाह्यार्थंकमंकामस्य न प्रवृत्त्यादिसंभवः ॥

स्विदि नियतं चेतस्तस्मादलीकमलीकताकलितमितरानारोपान्न प्रवृत्तिनिवृत्तयः ।

इति तनुभृतां साक्षान्मोक्षे किमञ्ज परिश्रमैः
श्रवण[86b]तनुजाकाराकारस्थितावपि का क्षतिः ॥

ततः सर्वेप्राणिनां सर्वेदा निर्वृतत्वात् सम्यवसंबुद्धत्वेनापि नोपयोग इति न किञ्चदुपायाभ्यासमारभेत । तदयमतिंस्मस्तद्ग्रहलक्षणो भ्रमः स्वरूपेण विचारविश्वरो यदि तथा प्रवृत्त्याक्षेपसामर्थ्यव्यवस्थापितो न स्यात्, नालीकमात्रसंभवेऽपि दोष इति नोक्तोपालम्भपरिहारः ।

> न प्रवृत्तिमनाक्षिप्य सोऽलीको यदि वर्तते । अशक्तिः कानलीकस्य पश्य धाष्टर्यविजूम्भितम् ॥ प्रवृत्तिरस्यालीकेन सदाकारगुणैनं तु । विपरोतरतः सोऽयं योगाचारो न तात्त्विकः ॥

नालीकमात्रमुपयोगि भवे भ्रमात्मा नान्यत्र तद्वधवसितिश्च विचारचारः। बाह्योचितव्यवहृतिव्यवकल्पितस्तु साक्रत्यनाकृतिमते द्वितयेऽपि तत्यः॥

तत् कथं संबलेशव्यवदानव्यवस्थाभ्रंशभयात् साकारपरिहारेण निराकार एवात्राभिनिवेशवासिता मतिर्मेतिमतामिति ?

यदि तु परामर्शेऽभियोगः,

सत्याकारमते युक्ता शक्तियोगादिसंस्थितिः । निराकारमते त्वन्तःसंक्लेशव्यवदानयोः ॥

इति महदन्तरम् । तथा हि, आकारस्य हि वस्तुत्वे तादात्स्यात्तद्योगाद्वा विशेषमनु-भवन्ननुभवस्तथाविधमध्यवसायं प्रमुवीत, सोऽप्यवसायो विषयविशेषाचितां प्रवृत्तिम् इति न प्रवृत्तिसङ्करः । यदार्थो हि कित्वत् स्वभावभृतविशेषोपयोगात् कियाभेदम् आदथीत नोलपीतवत्, कित्वत् सहकारिविशेषयोगात्, उत्पलोपलपाणिवत् । ततस्तादात्म्यसहकारौ वस्तुप्रतिबद्धौ सिद्धौ । आकारस्य चावस्तुत्वे न कित्वद्विशेषो जलज्वलनमनसोरिति जलानुभवादिप ज्वलमविकल्पप्रसङ्काः ।

एवं ज्वलनविकल्पात् पानावगाहनाथिनः प्रवृत्तिः स्यात् । न चाग्निरत्रेति सन्यमानः पानकामः प्रवर्तते । स्वच्छतया स्फटिकमणिकिरणपरिभविन्यनुभवेऽभूतेन आकारेण को विशेषः ? न हि स्फटिक एव नीलगीतादिवस्तुसाहायकं विहाय प्रतिपत्ति-कियाभेदहेतुः । असतोऽप्याकारस्य प्रतिभासादलोकव्यपदेशभाजः संसर्गाच्छक्तिभेद इति चेत् ? तदयुक्तम् । यतः,

प्रतिभासेऽप्यसत्त्वं चेत् संसर्गार्थोऽत्र कीदृशः । अलीकव्यपदेशोऽपि न सत्वापह्नवक्षमः ॥

तस्मादिभन्नरूपमेव वस्तु नभस्तामरसयोगाद्वगाहनादिक्षममकाण्डकुद्ध-बन्ध्यासुतसन्निधेर्दाहदायकमित्यिप श्रद्धेयमेवंवादिनः । असत्त्वेऽपि तयोरदृष्टेराकारस्य तुदृष्टेरस्ति विशेष इति चेत्-न, दर्शनेऽपि साहाय्यसमीहाविरोधिनोऽसत्त्वस्यानयनाद् इत्युक्तेः । न चासतोऽनाधेयातिशयस्य कुतिश्चित् कश्चिद् विशेषः [86b] न तस्य कुतिश्चिद्विशेषो नापि ततः प्रकाशस्य, उपलक्षणमात्रं त्वाकार इत्यपि न संबद्धम्, उपलक्ष्मकत्वस्यापि वस्तुन्येवोषपत्तेः शिखादिवत् । न च तथोपलक्षितोऽपि प्रकाशः स्वयम् अविशेषात् कियाभेदोपयोगी भवितुमहंति ।

कर्मसामर्थ्यात् तस्य तादृशी शक्तिरिति चेत्—न, कर्मणो दृष्टसाधनमनपेक्ष्य शक्तेरदृष्टे: । न चाकारभेदमन्तरेण तादृिकक्रयाभेदो दृष्टः, तथापि तस्य साक्षित्वमात्र-कल्पने पाकादिषु पाचकादेरिप तत्कल्पनाप्रसङ्गः । ततो दुरपह्नवा तत्र शक्तिराकारस्य । न च भिन्नानुभवव्यवस्थाबीजं किञ्चित् । ततः प्रकाशत इति प्रकाश आकार एव । प्रकाशनं प्रकाश इति तु तद्धर्ममात्रं भेदान्तरप्रतिक्षेपेणेति स्थितिः ॥

> आकार एव नियता हि बहिः प्रवृत्ति-स्तस्यां भ्रमस्थितिरदो विरहे कथं स्यात् । तस्मान्निराक्कतिमते सुनिराक्कतेय-मारब्धसिद्धिरिति साक्कतिवाद एव ॥

एवं तर्हि यावद्वोधस्तावदाकारो यावच्चाकारस्तावद्विष्टा वृत्तिकृता भ्रान्सि-स्थितिरिति न कदाचिद् व्यवदानम्, अलीकत्वे त्वाकाराणां स्वप्रभववासनासमूह-समुद्धातादत्यन्तमत्यये निराभासमाकाशसंकाशं प्रकाशमात्रमविशिष्यत इति व्यवदान-मुच्यते । आकारसत्यतामते तु दुर्लभमेतिदिति चेद् ? भवतु किं तावृशा तेन कर्तव्यम् ? महाप्रारम्भसंभोगकायिवलोपलोलुभेनासद्वासनासमुद्धाते हि प्रकृतिवितथः संकल्प एव मा भूद् बहिः प्रवृत्तिवा यद्धा आकारोऽप्यिनष्टो मा भूत् । चित्ताकारिवशेषभाव-नायाः शुभसंभाराभियोगस्य च सामर्थ्यात् अभिमताकारिवशेषस्य समुदये कीदृशो दोषः ? न च कदाचिदाकारे दोषदर्शनात् सर्वदा तिन्नयमः, सामग्रीभेदस्यात्यन्तिकस्य संभवात्, अन्ययालीकसंभवोऽपि सदातनः स्यात् । तस्मात्,

यातं काञ्चित् परिणतिशिखां लक्षणव्यञ्जनश्री-चित्रं चेतः शुभशतसमुल्लासताभ्यासभूम्नः । संबद्धात्मा गुणनिधिरसद्धासनासन्निबद्धा शुद्धाकारप्रकररित्तं न त्वनाकारमेव ॥ संवृत्तिविनिवृत्तौ स्याद्धमंकायविलोपनम् । आकारिवनिवृत्तौ च संभोगस्य पराभवः॥ दशभूभिभुजां बुद्धेस्तदाकारात्तथा स्थितिः। पिण्डं विहाय हस्तस्य लेहनं स्फुटमीदृशम्॥

संबुद्धकल्पा दशभूभुजोऽपि
यदा निराकारतरान्तरङ्गाः।
तदा कशीयः करलेहनं च
वरं च निर्माणदृशो वराकाः॥

बुद्धाधिपत्येन तथा प्रबोधे दशावनीनां परमः स लाभः । अणुभ्रमाणां भ्रमभारयोगः सुखं न चामेध्यविशेषतोऽपि ॥

तद्धमंसाक्षात्करणादिति चेद्धमंकायवृक् । प्रसक्ता न तु संभोगकायवृक् तस्य सिध्यति ॥ तदाकारतया तस्य तदाकारोदयो धियः । तद्भोगः सार्व[87a]भौमानां शुभसंभारसंभवी ॥

> शुद्धळौकिकविकल्पसंमुखी-भावभावि पटुधमंदेशनम् । उद्धरप्रणिधिपाकतोऽथवा सर्ववित्तिरपि तत्तदर्थतः ॥

ग्राह्याद्यभावेऽपि तत्तदर्थिनां तत्तदर्थसंवादसंभवात्, सर्वज्ञताव्यवस्थापि सर्व-स्वबुद्धचाकारविलास इति । अथवा,

> यथा सकलदेहिनामनुभवस्य चित्रा स्थितिः समन्तसमयत्रये तदनुकारिसर्वाक्नतेः। चियः प्रणिधिपाकतः समुदये स्वरूपश्रिया सहैव विविधाकृतिव्यतिकरैकरूपो विभुः॥

सूक्ष्मतराभ्रपत्रपिहितोऽयमरूपदृशः सर्विमिदं स्वरूपमधियन्ति दशावनयः। तत्र च निश्चलाप्रतिमभागमुशन्ति वपु-गोंचरभाग एष इति शेषमशेषमणि॥

चित्रमनेकमेकमिति किंकुत एष विधिः पार्थिव एक एष इति किंकुत एष विधिः । संवृतिसत्यमेत्य यदि सा स्थितिरेवमियं ज्ञानशुभोरभारजनितस्तु महातिशयः ॥

अस्य च चित्राकारराशेः

निरुपद्रवभूतार्थस्वभावस्य विपर्ययैः। न बाधा यत्नवत्त्वेऽपि बुद्धेस्तत्पक्षपाततः॥

[ प्र. वा. १. २१२-३ ]

तथा हि,

संभाराभ्यासजन्मा निरितशयक्चेर्गाच रस्वैकवित्ति-स्थित्यागन्तुपपञ्चापचयपरिचिताकाशकक्षाप्रभाभूः । नानानिर्माणवृन्दैरतुपरतजगत्कृत्यराशिदंशेयं हेया केनास्तु यस्या यदि परमुचिता व्युत्थितिः कल्पनैव ॥

इति महापण्डितज्ञानश्रीमित्रविरित्ततायां साकारसिद्धौ संक्लेशच्यवदानव्यवस्थापरिच्छेदो द्वितीयः समाप्तः ।

# [ तृतीयः परिच्छेदः ]

कथं पुनः स्वसंवेदनमात्रस्थितौ हेतुफलभाविसिद्धः, यतः प्रकृतफलहेतुपद्धित्रद्वधानभाजनीभवतु ? तथा हि, न पूर्वा न परा नापि तदुभयवासनाप्रसूतानुसन्धानरूपा वृद्धिरस्मादिदमिति भेदग्रहणनान्तरीयकं हेतुफलभावानुभवन्यवहारमवतरीतुं शक्नोति, सर्वासां स्विवन्मात्रमयतयान्यदीयवार्तापरिचयानुपपत्तेः । यद्यपि चाद्य वियावधिन्मात्रमधिगतं तथापि नाविधमत्, परया चाविधमदेव नाविधः । अनुसन्धानिधया तु नैकयापीति कोऽपरः प्रतिपत्ता ? अविधरविधमिदित्यपि तद्वलादेव यस्मान्नैकमिप विषयः तत्थ्य तयोरिप शुद्धस्वरूपमेव विषयः ।

एतेन पूर्वापरभावः प्रत्याख्यातः, पूर्वापरतयापि कयाचिदग्रहात्, येन तदात्मक एव हेतुफलभाव इति मनोरथिसिद्धः। न हि प्रत्यक्षस्यात्र व्यापारः, भिन्नप्रतीत्यभावे पूर्वापरत्वादेर्द्ररीकृतत्वात्। अथापि स्यात्, क्रमेणोदयात् पूर्वापरोभावस्तावदस्ति, ततः पूर्वापरा बुद्धिरात्मानं पूर्वापरख्पमेवानुभूतिगोचरोकरोति। विमर्शाकारिवरहातु शब्द एव परमप्रवर्तितः। न च तावता वस्त्वनुभवहानः, न हि नाम रूपं वस्तूनाम्, तदिप पश्चादनुसन्धानबुद्ध्या प्रवर्तते। न च [87b] तावता तस्याः स्ववेदनक्षतिः। स्वसंविदितेव हि परत्र बाधकमुपस्थापयित, पूर्वपूर्वाहितविशिष्टसंस्कारद्वारेण नियतपूर्वापरभाववोध एव च हेतुफलबोध इति।

अत्रोच्यते,

अनात्मसंवित्त्यभिमानकाले समस्तमेतद् व्यवहारयोग्यम् । स्वरूपसंवित्तिपरायणत्वे क भेदपुर्वापरभावयोगः ॥

बहियंथा भिन्नधिया ग्रहाहँ परस्परं तस्य तथा भिदापि। तथैव पूर्वापरतापि नोचे-न्न बाह्यमस्त्येव च बाह्यमानः॥ बाह्यस्य पूर्वापरता यथैव तथा घियोऽपि ग्रहणं स्वयं तु । स्मृतिश्च संवादवती द्वयेऽपि किञ्चित्करो नानुभवोऽन्यथा हि ॥

ततोऽनुसन्धानिधया व्यधायि यत् स्वसिद्धमेवाप्रमयापि तत् किल । प्रमावतारे तु पराप्रवेदने स्फुटं वियच्चित्रणमीदृशी स्थितिः ।।

न कोष्ठशुद्धचापि तथोचिता स्थितिः यतो न जातु प्रतिपत्तिगोचरः। कदापि केनापि हि दृष्टमन्यदा सहेत सन्देहमबाधितं यदि॥

क्रमोऽपि तस्मादवसाय पद्धति विना न सोऽप्यन्ध इवान्यवेदने । ततो बहिविष्ठत एव न प्रमा न विष्ठतः स्वात्मनि तत्र न क्रमः ॥

तथा ध्वनेरेव न सिद्धिरित्यसत् परापरीभूतमपीक्षितं न हि । परस्य वित्तिनं न चात्मनो भ्रमः भ्रमेऽपि न स्वस्य तथा विवक्षितम् ॥

ननु हेतुफलभावविलोपस्त्वयापि कथं साध्यः, प्रमाणाभावात् ? न हि प्रत्यक्षं निश्चायकम्, अविकल्पकत्वात् ! नापि विकल्पमात्रम्, अतिप्रसङ्गात् । प्रत्यक्षजे लिङ्गजे वावसायः स्वकारणस्यार्थस्य निश्चायकः प्रतिबन्धादिति चेत् ? प्रमाणसिद्ध एव तर्तिह हेतुफलभावः कथं बाध्यः स्यात् ?

तदयुक्तम् । न ह्येवं प्रमाणसिद्धिरुपपादिता भवति, प्रत्यक्षस्य हेतुफलभाव-ग्रहनिषेधेऽप्रवृत्तिनिषेधाक्षेपात् । परोपगमापेक्षायां न च स्वतन्त्रसिद्धिः, प्रसङ्गस्या-साधनत्वात् । केवलं परस्य प्रतिषेधप्रतिबन्धमात्रमुपसंहरेदयमुपन्यासः । यदि हेतोः कुतोऽपि स्याद् बाधा हेतुफलस्थितेः। स एव हेतुरथ न सिद्धा हेतुफलस्थितिः॥

तथा च,

न हेतुरस्तोति वदन् सहेतुकम् [

.

इत्यादि । न च परस्य निषेधप्रतिबन्धे कृते स्वयं सद्वयवहारसिद्धिः । अथ परस्यापि परामशंसिद्धिप्रतिबन्ध एव, न केनचित् प्रमाणेन हेतुफलभावसिद्धिरिति नासद्वयवहारसिद्धिरित चेत्— न, परेण तन्मात्रस्यैवारब्धत्वात् । सत्ताव्यवहारोऽपि हि प्रसाधकप्रमाणाधीनः सिद्धः, तद्यदि हेतुफलभावेऽपि किञ्चित् प्रमाणं स्यात्, स्यात् त.द्भावः । तदभावे कथमेष इति ? तद्यं हेतुफलभावः कचित् कदाचिदुपलम्भसं-मावनाविनाकृतो बहिरथेंन सार्थं निरत्ययां मैत्रीमावहति ॥

बाह्ये दोषन्तरस्यापि संभवान्न तुलेति चेत् ।
दूषणान्तरमत्रापि यथाभाष्यक्रतोदितम् ॥
विन्मात्रानवतारेऽपि सूत्रवातिकयोगिरः ।
तथैव बल[88a]नाद् भाष्ये स्वकस्वातन्त्र्यबिम्बनम् ॥
नैवं वा कि न बाह्येऽपि दोषोऽयं केवलो मतः ।
यदि बाह्योऽनुभूयेतेत्यादि यत्नोऽन्यथा कथम् ॥

तदस्य तन्मैत्रीकृतो विधिः प्रतिषेधो वावधेयो धीमतामस्तु, किमपरेण ? ननु तथाप्यत उपपत्तेरेतदायातमिति निगमयतोऽपगत एव हेतुः, अवश्यं चान्ततोऽनुप-लम्भोऽपि समाश्रेयः, तत् कथं हेतुपरिहारेण कश्चिद् युक्तिन्यासः ? न हि तादृक्-प्रस्तावे शक्यं मुकेन स्थातुम् ॥

> ब्रुवता नियतं किञ्चित् साध्यं वा बाध्यमेव वा । तत्राहेतुं ब्रुवाणस्य स्वव्यापि प्रत्ययः कथम् ॥ ततो दुस्त्यज एवायं सता हेतुपरिग्रहः।

र्कि च स्ववचनव्याहतमप्येतत्, अतो हि वचनादर्थंप्रतीतिरस्य स्यादिति वचनोच्चारणमञ्जसा हेतुफलभावाभ्युपगमनान्तरीयकिमिति कथमपवदेत् ? अपि च, हेतुफलभावप्रभावितत्वात् सर्वव्यदस्थानां प्राणप्रयाणमायातमेतिस्मन् मत इति । एतदप्यसङ्गतम् । न हि सर्वथाध्यवसायसिद्धोऽपि नास्ति हेतुफलभाव इति, किं तु तत्त्वतः । ततो,

यावत् प्रकृत्या भ्रान्तस्य व्यवहारस्य न त्रुदिः । तावत्तथा तथा हेतोरुपादानं न दुष्यति ॥ स्विवित्तमात्रसिध्यर्थं यथा हेतुपरिग्रहः । तथा तन्नान्तरीयौ च कार्यकारणिनह्नवे ॥ व्यवहारप्रसिद्धा चेदस्तु हेतुफलस्थितिः । अध्यक्षसिद्धा यदि तु मुच्यतामात्मवेदनम् ॥

न खलु पूर्वापरभावव्यापिभेदग्रहणिवरोधिनि स्वसंवेदने च स्थितिः पूर्वापरी-भूतिहेतुफलस्वभाववेदनं चेति सचेतसामादरिवषयः, तद्वरं हेतुफलग्रहणमाझसं मृष्यतां विज्ञानवादव्यसापिरत्याग एव युक्तः। ततो यथा प्रकाशादिहेतवो निरालस्वनसाधनाः संवृतिमाश्चित्य व्यवहारस्मारणोपयोगिनः, तथा शक्तिसाधनान्यापि प्रमाणवचनानि न विरुध्यन्ते। भेदग्रहणपूर्वंकश्च हेतुफलभावो विदितः सांव्यवहारिकस्य। अभेदग्राहिणि प्रत्यक्षे उपजाते स्वयमेव पिरालति, कदाचिद्यभेदमेव न गृह्णीयात्। तत्र द्योरपि वादिनोर्याव[द्वेतु]व्यापारपरिस्फुरणं तावत् साधु, संवृतिस्थितयोरेव विवादात्। तत्र च हेतुमन्तरेण क सिद्धिवातां? तिंह हेतुना हेत्वभावः साध्य इति हेतुरात्मानमपाकरोतीत्यर्थः स्यात्। नायं विरोधः, परमार्थे तावद्धेतोरेवाभावात्।

एवं सर्वव्यवस्थानां विलोपोऽपि न बाधकः । क्रमात् सर्वप्रपञ्चोपशम एव शिवं यतः'॥ सर्वे हि वस्तुसंबन्धाः फलहेतुतया गताः। प्रतीत्योत्पन्नतामात्रं निरंशं स्वविदागतम्॥

संवृतौ तु हेतुरपि सन् साध्यमपि साधयित, व्यवस्था अपि स्वस्थाः। कात्म-वधोपालम्भः ?

१. तुल० म० वृ० पृ: ४, ११; म० का० २५. २४

यथा बाह्यं ग्राह्यं सिंहतपरपूर्वस्थिति तथा यथान्यत् तद्ग्राहिस्मृतिमिप तथा संप्रथयति । यदा मूलान्वेषे प्रयति विधुराणां स्थितिरियं प्रपञ्चोऽयं चित्रः कथमिव तदापह्नबसहः॥

इति संग्रहः॥

कथं तर्हि हेतुना हेत्वभावसिद्धिरिति। अयमस्यार्थः। हेतुद्वारायातपरमार्थः स्वपानुकारिण [88b] विकल्पे यः पूर्वापराकारिवरहप्रतिभासः स एव हेतुफल-भावग्रहाभावः, ततः सन्यापारप्रतीततामुपादाय निन्यापारोऽपि स्वप्रतिभास एतिसम् सन्यापार इव लक्ष्यते। ततः स हेतुर्हेत्वभावहेतुरिति प्रस्यातिः। न च कल्पनाकार-विवर्तिविशेषादन्यस्तत्त्वाभ्यधिगगोपायः। न तु स्वविदेकलक्षणपरमार्थिनिष्ठायां कस्यचित् कचिद् विवादः, साधनदूषणावतारो वा। संवृतौ च तस्य दूरभावेऽपि कथिंबत् तदाकारस्फुरणमेव शरणम्।

अतएव च वचनाद्यंप्रतीतिः स्यादिति जानानस्य हेतुर्नास्तीति प्रयोगस्तस्वत इति विशेषणापेक्ष एव । तथा च न विरोधः सर्वंथापह्नवे तु स्यादेष दोषः, यथा अवाचकः शब्दः, नानुमानं प्रमाणमिति, तत्रापि तत्त्वत इति विशेषणाम किचद् व्याधातः अनुमानमपीन्द्रियप्रत्यक्षवत् संव्यवहारत एव प्रमाणं, न तत्त्वतः, संबन्ध-ग्रहणाद्यपेक्षत्वात् । न च स्वविन्मात्रमग्नेन तञ्च शक्यम्, स्वभावहेतावप्यन्वयव्यतिरेक्योः प्रतीतिभेदसाध्यत्वात् । संवादाञ्च प्रामाण्यं, न च किचद् भिन्ने वस्तुनि संवादः । तस्मात् स्ववेदनातिरिक्तस्य प्रामाण्यं सांवृतमेव, तथा हेतुफलब्यवहारोऽपि सांवृत एव, एकप्रतीतिकत्वादुभयोः,

न परत्र यथा मानं तथा हेतुफले च न ।

यथा च हेतुफलते परत्रापि तथा प्रमा ॥

तत् कस्मिन् भरमाधाय मानसिद्धिरिहोच्यते ।
तत्त्वतोऽन्यग्रहासिद्धेः संवृतौ सिद्धसाधनम् ॥

अविचारितरम्या धीः संवृतिर्यावदन्यवित् ।

जत्तरोत्तरधीग्राहथं तत्त्वं स्याद् यावदद्वयम् ॥

इदमितो जातमिति च,

लिङ्गात् परविदो वास्य विकल्पस्य समुद्भवः । इति संवितिरेवेयं व्यापारः स्विविदोऽत्र न ॥

तथाभिमानमात्रं स्यादनुसन्धानधीरि । ततोऽभिमानमात्राद् यत् सिद्धं सांवृतमेव तत् ॥

यावच्च संवृतिस्तावद्धेत्वादिनियमः स्थिरः। अनिष्टपरिहारेण प्रवत्तिश्च न दुष्यति॥

अथ शक्ति विना न स्यात् सैव शक्तेस्तु संभवे । सांवृतत्वकथा मिथ्या शब्दभेदेन कि फलम् ॥

केवलं हेतुफलयोः सह्यं बाह्यत्वमेव न । बीजाकारधियस्तु स्यादङ्कराकारधीरियम् ॥

तयोस्तर्हि धियोर्हेतुफलभावनिदो धियः। भेदवाहचनिदेवासौ शब्दभेदेन किं फलम्॥

अभेदे द्वेतिवरहान्न हेतुफलतास्थितिः। ते एव वा थियौ स्थातां व्यतिरोधिवरोधिके॥

न पूर्वा न परा बुद्धिर्नात्मा तद्ग्राहकोऽपरः। परुचाद् विकल्पो ग्राहोति शल्यो जेष्यति पाण्डवान्॥

यदि शक्तिग्रहो बाह्यग्रहोऽप्यस्तु ह्रियात्र किस् । अथ न्यायरुचो रुच्या मुक्तिः शक्तिग्रहस्य च ॥

दृष्टमित्यवसायश्चेद्वहिरष्येष विद्यते । स्वविन्निष्ठेव बाह्यस्य बाधा सैव फलाङ्गयोः ॥

तथा च सूत्रम्,

हेतुप्रत्ययव्यावृत्ति कारणस्य निषेधनम् । चित्तमात्रव्यवस्थानमनुत्पादं वदाम्यहम् ॥ अनुत्पादमिति फलनिषेधः। चित्तमात्रस्थिति[89a]**रेव हेतुफलनिषेधो** व्यक्तः।

> हेतुनैव भवतो यदि वृत्ति-यावदेव बहिरध्यश्वसायः। यावदात्ममतिरप्रतिभावाद् व्यापृति न परतो न तु यद्वत्॥

नानुमानमपहाय निर्णयो नानुमा च परमां विदं विना । स्वं परं च विनिहन्ति सा यथा स्वं परं च मम हेतवस्तथा ॥

रूपत्रयनिरूपणिवशुद्धसाधनप्रभवं प्रकृत्या बिहर्मुखप्रवृत्तिकमनुमानमन्यवित्तिनान्तरीयकमि परबोधसाधनाय साधनीकुर्वन्तः कचित् प्रकरणे तदर्थानुवादितमेव विरोधदूषणेन चोदयन्तीति क एष न्यायः। केवलं यथा पृथग्जनो नानुमानप्रामाण्यं परिहृत्य जीवितुं शक्तो हैताभिनिवेशात्, तथा तदवस्थापितसत्याधिमोक्षमि । य एव च तत्सिद्धस्ववोधमात्रतायां सत्याधिमोक्षः स एव बाह्यानुमानयोरपमानः। न च तथा स्थातुं शक्यम्, अन्यथा तदैव साध्यसिद्धरभ्यासलक्षणप्रयासिनरासप्रसङ्गात्। ततस्त एव विष्ठवमहिम्न आत्माधिमोक्षादिव प्रवृत्तौ साक्षात्क्रियालाभे प्रतिषिद्धः सर्वत्रगो धर्मधातुरिति नानुमानस्यापलापे पुनः प्रत्यावृत्तिः क्षोणेन्थनशिक्षिनः क्षयेऽपि भस्मवत्। अत एव,

#### निरालम्बा प्रशाम्यतीति

संवृतिसंज्ञिता विकल्पबृद्धिरित्यर्थः। अयमेव चार्थो हेतुफलविचारप्रस्तावे अनूद्यते, नाधिकं विधीयते । यावदेव बहिमँनोऽनुमानमाननं च, अयमेव हेतुफल्रस्वीकारः, तदेव तदाश्र्यस्येव लिङ्गस्य, परोक्षे ज्ञापकत्वात्, तत्प्रतीतौ कारकत्वात् । यथ पश्चादात्मवेदनमात्रस्थितौ तत्परिभवः स एव हेतुफल्रभावस्येति किमत्राभिनि-वेशेन ? कथं तर्हि विज्ञानवादे वार्तिककारस्य कारकज्ञापकव्यवस्था ? सत्यमवान्तर-व्यवस्थामात्रमेतत् । अत्तएव बुद्धिराश्चित्य कल्प्येतेति वचनरीतिः। तत्त्वनिष्कर्षे तु,

अशक्तं सर्वम् [प्र. वा. २.४]

इत्यादि ।

तदयमर्थः, अद्वैतादर्वाक् प्रतिपाद्यजनस्य मृदुमध्याधिमात्रबुद्धिभेदाद् यथा तथा वा व्यवस्था कियेत, क्रमेण मितपाटवात् तत्र तत्रानवस्थितावद्वैते विद्वासः । अत एवोत्तरोत्तरपरमार्थवरसंवृतेर्नानात्वेऽपि तदपेक्षो हेतुफळमावावतारस्त्रिविधप्रत्यक्षानुपळम्भसंभव एव तत्त्वम् । स्वाभिभेतेऽपि वद्धना मा भूदिति ततः संवृत्यन्तरादियमेव संवृतिरुपादेया, न पुनरपरमार्थाभिनिवेशाविशेषेऽप्यथमा, अभिप्रायसंवादेतराभ्यां विशेषात् । तद्यमपर्यनुयोग एव कथमप्रमाणात् प्रतीतिमात्रादर्थसिद्धः कि पुनर्विचार-वाधितादिति ? न हि तत्र काचिदर्थसिद्धिः पुरुषपरितोषमात्रादन्यत्र । यादृशी सा प्रतीतिरेव प्रतीतिः, तथानर्थसिद्धिरेवार्थसिद्धिरिति यक्षानुरुपो विलः । यद्यार्यह्रदयानुरोधः, अस्मदीयहृदयेन तु सर्वमस्ति, निपुणेन तु प्रतिपत्त्रा तथा प्रतिपत्तव्यम्, यथा परितोषमात्रेऽपि विप्रळभ्येत । अत एवाह,

सांव्य[89b]वहारिकस्य चेदं प्रमाणस्य रूपमुक्तमित्यादि ।

तस्मान्न सांव्यवहारिकस्य प्रतिनियतसाधनानुसारदोषः, अन्यस्य क परितर्षः ? नन्वस्मन्मतेन तावत् सर्वमस्ति, तत्त्वसाक्षात्कारिणां तु नास्तीति कावस्थानमस्तु ? सर्व्यमः

ज्ञाततत्त्वस्य लोकोऽयं जडोन्मत्तपिशाचवत्। ज्ञाततत्त्वोऽपि लोकस्य जडोन्मत्तपिशाचवत्॥

तदत्र स्वातन्त्र्यमिच्छायाः।

लोकस्यास्द्रप्रकाश्चेद् व्यवस्थातोऽस्तु नाञ्जसा । स्वाभासकत्पनादन्यद्वेत्वादेनं हि भासनम्॥

तस्मात् तत्वतः कार्यकारणभावाभावेऽपि संवृतावशक्यपरिहारत्वात् कथम् अनवधेयः ? प्रकृतस्य फलस्य हेतुसंभारात् संभवः, सांव्यवहारिकस्यैव तदनुष्ठानाधितया तदनुसरणात् । तत्त्वसाक्षात्कारिणस्तु यथा न हेतुफलभाविसिद्धः कचित्, तथानुष्ठानमपि न कचित् । कथमनर्थकारिणः सत्त्वमिति चेत्—न, अस्मदपेक्षया स्वक्षणा-

क्षोणपरार्थिकियाप्रबन्धाविच्छेदात् । तत्त्वतस्तु प्रकाश एव वास्तवी सत्तेति व्यवस्थापितं चित्रस्येव रूपस्येति स्थितम् ।

ननु तथापि,

चित्रं तदेकमिति चेदिदं चित्रतरं ततः।
[प्र. वा. २.२००]
ततिश्चित्रतमं चेदं यद भेदे वेदनं मिथः॥

नानाकारं हि चित्रमिभियते, ततः परस्परिवरुद्धधर्माध्यासिनामाकाराणां कथमभेदः ? भेदोऽपि तर्हि कथमेकवेदनान्तर्गतानां भिन्नसन्तानवत् परस्परमसंवेदनात् एकस्यैव कस्यचित् प्रतिभासप्रसक्तेः । तद्युक्तम्, विरुद्धधर्माध्यासस्य तदवस्थत्वात् । तस्मादनेकमेवेदम्, अभिन्नोपादानजन्यत्वात्त् परस्परमध्यक्षभावः साहित्यप्रतिभास-स्वभावः । सन्तानान्तरभ्वां तु बुद्धोनामिभन्नोपादानताविरहान्नातिव्याप्तिः ।

अत्र चिन्त्यते,

एकोपादानता तासां नानात्वं किमपोहित । नानात्वादेव चान्योन्यवेदनं तासु नेष्यते ॥

न हि संवित् परसंविदमाविशित । एकसंविदर्गलविगमादेव च स्वपरिवदाम् अन्योन्यवेदनापवादः । स चाप्रच्युतः प्रस्तुतेऽपीति न विशेषः । ननु साहित्यप्रितिभासे व्यवस्थाप्ये किमेकसंविदावेशेन, साध्यविरोधिना तमन्तरेणापि क्षतेरभावात् ? ननु साहित्यमित्यपि सहचारमात्रं तद्देशकालोपिनयते लक्षणं ख्यातम् । प्रतिभासश्च तेषां स्वस्वख्पसाक्षात्करणमिति नान्योन्यवेदनमुपपादितम्, सन्तमसमग्रसन्निहितानेकपुरुषवत् । ततः परस्परसंविदावेश एव परस्परवेदनव्यवहारोपयोगी किमत्र साहित्यमात्रेण ? अथ सर्वेषां सर्वत्र प्रतिभास एव साहित्यप्रतिभासशब्देनाभिमतः, तदा साहित्यप्रतिभासेशिप साध्ये विरुद्धः सर्वत्रैकसंविदावेश इति रिक्ता वाचोयुक्तः। तद्दर्थत्वे हि सहाय एवायम् ।

एकसंविदि नान्योन्यध्वनिश्चेत् तदपह्नवे । प्रतीतिरेव नान्योन्यमर्थदोषोऽत्र दुःसहः॥ मा भूद वा साहाय्यं साहित्यप्रतिभासस्य तु परस्परप्रतिभासार्थंत्वे [90a] अभिन्नोपाद्वनत्वेऽपि भेदानिषेधात्, न हि स्वसंवित्परसंविदमाविशतीत्वत्र दूषणे किमुत्तरीकृतमिति न विद्यः, पर्यायमात्रधोषणे विशेषापोषणात् ॥

एकोपादानभावेऽपि न हि ताः सहिता अपि। आविशन्ति मिथो वित्तिमन्यथा भेद एव कः॥

स्वविदेकिनमग्नास्ता न स्पृशन्त्यन्यसंविदम् । साक्षात्कुर्वन्ति चान्योन्यं किमप्येतन्महाद्भृतम् ॥

अपि च,

उपादानाभेदाद् व्यतिपरिचयश्चेद् वरमतः स्वभावस्याभेदो भवतु न तु भिन्नेऽप्यनुभवः । तथैका सामग्री यदि नियतवस्तुग्रहसहं सुजेन्नेतस्तत् कि भयमुभयथा रुक्षणहतेः॥

एवं हि सत्युत्पत्तिसारूप्याभ्यां यद् ग्राह्मळक्षणं तस्य दूषणाद् भीतिनं काचिद्, बिहर्ष्यवादिनोऽन्यथेव ग्राह्मग्राहकभावस्य सुलभत्वात् । तत्रोपादानाभेदात् परस्परमनुभवः सर्वेधामनुभवस्वभावत्वात् । एकसामग्रीजन्यत्वे तु जडानुभवयोः प्रतिनियतं वेद्यत्वं वेदकत्वं च स्यात् । तत्र्यतिवन्धाञ्च नातिप्रसङ्कः । अथ जडस्यापि तदानीं स्कुरणात् कृतः प्रतिनियसः ? जडोपादानत्वादेव ग्राह्मं, तदन्यद् ग्राह्ममिति । इन्द्रियेणातिन्याप्तिरिति चेत्—न, सामग्रीसामध्यदिव नीलस्यैव वेद्यत्वेनोत्पत्तैः ।

सहभावितयान्योन्यमुपकारवियोगिता । तादात्म्यव्यतिवृत्तिश्च युवयोरुभयोरपि ॥

अथ प्रकाशोत्पत्तेः साधारणत्वदोष इति चेत् ? वेद्यत्वेनोत्पत्तिनं प्रकाशत्वेन । किमिदं वेद्यत्वमिति चेत् ? स्वसंविदितयोः किमिदं परस्परवेदनिमिति समानस् । अथ च वेद्यत्वं प्रकाशोत्पत्तेरन्यदिति चेत् ? तथापि साधारणत्वं सामग्रीवलादेव परिहरिष्यते । अथैकरूपत्वाद् वस्तुनो नीलत्ववत् प्रकाशोनाप्रकाशोनापि नन्वसाधारणेन अभूत्वा स्थानुमशक्यस् । शक्यमेव सामग्रीवलादिति तुष्णीकामास्यतास् ।

अथ प्रमाणव्याहतोऽयमर्थं इति क सामग्रधाः शिक्तरुप्तेयाम् ? यस्तिहिं तद्वतारमिं नापेक्षते स्वरूपिनरूपणे स्वयमेव परिगलित, तत्र कथमुपादानामेदिनदेशः ? न हि द्वयोः प्रकाशयोक्तप्त्रयोरेकेनान्यः प्रकाश्यते, एकस्यान्यः प्रतिभाति, एकस्मिन् वेति काचिदर्थसङ्गितः । यथा हि प्रदीपस्य स्वप्रकाशः कथि द्वदि विदितो ज्ञाने तद्वसारेणानुः गम्यते, तथा न प्रदीपानामन्योन्यप्रकाशतापि काचिदुपलन्धा, ततो यथा दीपेन दीपान्तरं प्रकाशितमिति विष्ठवस्तथा ज्ञानेन ज्ञानान्तरमिति । तत् कस्मिन्नये एकोपादानमुत्तरमस्तु ? एतेन स्वस्य वेदनमित्ययोगन्यच्छेदस्यापि नापह्नव एवातिन्याप्तिपरिहारक्वेत् सुलभ इत्यपि निरस्तम्, परवेदनार्थस्यैवाप्रतिष्ठानात् ।

परप्रकाशोऽपि दृष्ट इति चेत् ? सोऽप्यप्रकाशोपादानस्य प्रकाशक्षणान्तर्जनन-द्वारेणेत्यनवसर एव ज्ञानदीपादिषु । यस्तु तत्रापि सहभाविनमालोकं पटस्य प्रकाशक-मिच्छति सोऽपि न लोकाध्यवसायमात्रेण तत्त्वव्यवस्थेति, इदमस्येति व्यवस्था[90b]-निवन्धनानुमाने यदि तज्ज्ञानजननमाश्रयेत्, तत् तिह् ज्ञानेन सहभुवार्थस्य प्रकाशनस्वीकारे नास्तीति दुःस्था व्यवस्था । अयेहापि पृष्ठजिकत्पज्ञानापेक्षया साम्यम् ? तहींदमेव ग्राहकं न पूर्वकम् । इदन्त्विभन्नकालमिति सौनान्तिकमतावतारः ।

अथ नालोकस्य ज्ञानजननेऽपि तावता प्रकाशकत्वम्, ज्ञानमपि सहभाव्येव, किं तु सामग्रीतः सहोत्पत्तिमात्रेण, तिंह तदातनेन्द्रियाण्यपि प्रकाशकानि प्रसज्येरन्, तेषाम-प्रकाशरूपत्वादिति चेत् ? प्रकाशोऽपि प्रकाश एवास्तु, प्रकाशकस्तु कथम् ? न हि पीतस्य सहभावमात्रेण नोलं पीतकं भवितुमहीति । तस्मान्नाकिखित्करं कस्यचित् संबन्धपद्धित-मध्यास्ते । कारणोपकारद्वारेण तु प्रदीपोऽप्रकाशस्त्रभावे वटादौ दृष्टः तद्वधवहारभाक्, ततस्तज्ज्ञानस्य ज्ञानान्तरं प्रकाशमिति गम्यमानैकोपादानभावे न षष्ठीं प्रयुङ्गीत नाम । न पुनरध्यक्षतापेक्षया, चैत्रस्य मैत्रः सुन्दर इत्यत्र यथा गम्यमानसौदर्यंतापेक्षया, न तु सौन्दर्यपेक्षयाध्यक्षता, सौन्दर्ययोरेकात्मिव्यत्वात् ।

नैवं कश्चित् प्रयुंक इति चेत् ? यदि परिभावकः स्यात् तदिष कथं प्रयुद्धीत, समानत्वात् न्यायस्य ? तदस्यान्धदुग्धन्यायेन ग्रहणे गतमेतद् ग्राह्यग्राहकलक्षणवैधुर्यद्वारेणाद्वयसाधनं न्यायनायकस्य । न चायं न्यायः, तत् किमनेन वार्तिककारद्वेषात्
शुभगुप्तजुष्टलोटनेन ? अनेकप्रदीपवदेव तींह संविदः सिहताः प्रतिभान्ति भिन्नाश्चेति
वेदनेनापि कोऽर्थं इति चेत्—न, व्यतिरिक्तप्रतिपत्र्यपेक्षया हि सिहताः प्रकाशन्त इति
व्यवहारः । ननु तदभावेऽपि सिहतानां प्रकाशनं न क्षीणम् । एवमेतत् । न नु

एकोऽप्यन्यस्य प्रकाश इत्यस्ति । स्वस्वप्रकाशरूपता पुनरयोघटोपिहितानामप्यस्तीति न प्रस्तुतिसिद्धिः । तस्मादन्योन्यसिविदन्तर्भाव एवान्योन्यवेदनव्यवहारसिद्धिः । न ह्येकदीप-प्रभवा अपि परस्परप्रकाशिनो दीपा इति वार्ताप्यस्ति ॥

भिन्ना एवाणवस्तत्र जीवं चेत् सुतरां प्रियम् । काप्यवृष्टेस्तथा हेतोरसाधारणता स्फुटम् ॥

स्वप्रकाशो यथा दीपो दृष्टोऽनेकस्तथा यदि। बीजाभेदान्मिथो भासस्तत्र दृश्येत साध्विदम्॥

तदयमेकसामग्रीसंभवोऽव्यभिचारद्वारेण किविदेकदर्शनेऽन्यानुमानाय प्रभवेत्, नान्याध्यक्षत्वाय, रसरूपादिवत् । एवमेकोपादानतापि सजायीयतामधिकां प्रसाधयेत्, न स्वभावसङ्करसाध्यमन्यप्रकाशम् । अन्यथा किविदेकमन्यस्य जडिमत्यपि स्यादिति । एतेनाभिन्नोपादानत्वमेव परस्परप्रतिभास इत्यपि कत्पनमपास्तम्, एकोपादानानां जडानामपि परस्परजडत्वप्रसङ्गात् । आत्मात्मरूपेण हि तेषामपि जडत्वम्, एवं प्रकाशत्वमपि ॥

अपि च,

न [91a] रूपजननद्वारा यथा वस्तुमति स्थितिः । एकोपादानभावेन तथास्तु परिभाषया ॥

यथा हि, सौत्रान्तिकस्य सरूपजननमेव ग्राह्यत्वं, न तु तस्यापि स्फुरणम्, एवमेकप्रतिभास एवान्यप्रतिभासः स्यान्न चित्रप्रतीतिः । किं च, एकोपादानत्वमिष शुद्धावधेयमेतत्, स्वप्नजाग्रदवस्थयोश्चित्राकारस्यैव हेतुत्वावधारणात् । व्याकुलकालेऽपि विकल्पस्यानेकाकारविवर्तत्वात्, एकवस्तुविकल्पनेऽपि प्रदेशभेदेनाकारस्य चित्रत्वात् । पुद्धात् पुद्धोत्पत्तौ चान्यतमस्यैव सामर्थ्यंकल्पने च कचिदनेकस्य जनकत्वं भावाभावानुकारं समानम् । विच्छिन्ननीलाकारादिप नीलाकारोदयदर्शनादिति नोत्तरमचित्रात् चित्रोत्पत्तिवादिनः । अशक्यसंख्यानत्वाञ्च न न्यूनाधिकभावः । किं च वटवत्,

न्यूनाधिकत्वेऽपि भवेत् किञ्चिदेकमनेककृत्। न त्वेकभावो न्यूनस्य भावे वा चित्रमद्वयम्॥ तज्ज्ञानं तद्वदन्यदिष गाढस्वापाद्यवस्थानन्तरं चालयिवज्ञानात् प्रदेशभेदेन चित्रादेव चित्रान्तरोत्पत्तिः। अस्तु वा संमूिंच्छताकारादेकस्मात् कदाचित् कुत्रचित् चित्रस्य क्रमेणाक्रमेण वा भावः। यदा तावत् जागरानन्तरं यावत्कालमनवरुद्धो मिद्धादिभिस्तावत् प्रथमक्षणभुवो विहाय नापरेषां परस्परमनुभवः स्यात्, उपादानभेदात्। परम्परया तदेकप्रबोधादिति चेत्? यथा यथा तर्हि व्यवधानं, तथा तथा मन्दतातारतम्यादन्योऽन्यप्रकाशप्रणाशः कियताप्यन्तरेण स्यात्। चित्रप्रकाशाचाचिनाशश्च जागरादिभिरनेकं दिनमनुभूयते, नापि मन्दतातारतम्यम्। नैवं ज्ञानाकारे शवयमिति चेत्? एकाकारसंवेदनेन भिन्नस्य संवेदनमित्यपि कथं शवयं यदि नामोप्यादानाभेदः, स्वगतस्यैव भेदाभेदस्य प्रयोजकत्वात्? न च प्रसङ्गे तत्त्वमेव, विपर्ययन्पर्यवसायित्वात्।

किं च,

जपादानेन संबन्धादुपादेयस्य चेद् ग्रहः। जपादानस्य किं नेति संबन्धो न प्रयोजकः॥

स्वभाविवप्रकृष्टो हि परस्परस्य बोधः, तां च सीमानमितकम्य सिन्नक्षं स्व-प्रभावमादर्शयित, स चोपादानेनैव साधं मुख्य इति एकसामग्रवधीनानुमानवद्धेतुप्रतीति-द्वारक एव सहभुवो भिन्नस्यानुभवः स्यात् । अतीतत्वान्नेति चेत् ? स्वभावकालविप्रकर्षयोर्ने कश्चिद् विशेषः । अथोपादानस्य द्वयमप्येतत्, सहभुवस्तु स्वभावविप्रकर्षमात्रम् । अत्र तर्हि सिन्नकृष्टत्वमि निकृष्टम् । उपादाने तु प्रौढमिति गोधाशशन्यायः । सिन्नकर्षवलाञ्च ग्रहणस्थितिः । अथातीतस्फुरणे वर्तमानत्वमेव स्यात्, कथमतीतत्वम् ? ततो नातीत-स्कृतिः । यदीवृशी तत्त्वदृष्टिः परस्यात्मभूतया संविदा [91b] संवेद्यमानं परं स्वरूपमेव स्यात् कथं परवित्तिः ?

तत्रानुन्मीलिताक्षस्य सिन्नकर्षघोषणमन्यत्राप्यस्तु । योगिवद् वातीतग्रहणमिप् स्यात् । एवं प्रबन्धप्रवृत्तौ पूर्वपूर्वसर्वक्षणवीक्षणप्रसङ्गो यावदेकमुपादानमनविध्वा । यथा व्यवधितारतम्यं तथा सिन्नकर्षप्रौढितारतम्यमिति । एवं स्वोपादेयस्यापि प्रति-भासप्रसङ्गे सर्वं तद्वत् । अपि च यदि चित्रप्रतिभासस्य भेद एव तदा नीलपीतवन्नील-खण्डयोरपीति परमाणुपर्यन्तदर्शनात् न किश्चिदेकं संविदितमस्ति यस्यान्यदेकोपादानं स्यादित्यप्रतिरोधमान्ध्यमशेषस्य जगतः । न वा किश्चिदित्येतत्पर्यवसानोऽयं वादः ।

तद् यदीदमेव विवक्षितं किमनेन फल्गुविणितेन ? ऋजुता क्रमेणानेकत्वमपि भावानां नास्तीत्येतदेवोच्यताम् । आकाराणामवस्तुत्विमष्टमेवेति चेत् ? तथापि किमनेन न्यायमसहमानेन-?

अपि च,

आकाराणमवस्तुत्वान्नैकोपादानसंभवः । प्रकाशमात्रस्य पुनर्भेदाभावेऽपि न क्षतिः॥

अथापि भेद इष्येत न मृष्येत मिथः प्र<mark>थाम्</mark> । मिथः प्रथायाः क्षान्तौ तु ग्राह्यग्राहकता परा ॥

इति सिद्धान्तविष्ठवः। तदयमाचार्यनिरपेक्षमाख्यायमानोऽप्युपादानामेदः स्वभावभेद-मनाक्षिपन्नेषामाकाराणां परस्परानुभवविभावनाय प्रभवति।

> दृश्यते तावदेवं चेत् दृश्यतां किं त्वभेदतः। बीजस्य स्वात्मनो वेति विचारमिदमहीत।।

> एकत्वे चित्रताऽभावो नानात्वे सुतरामयम् । नैकत्वं नापि नानात्वं बुद्धीनामुपपत्तिमत् ॥

तत् कोऽत्र परमार्थः? तथा हि,

आकारा यदि रूपमेव मनसिक्षत्राः कथं किं नु वा चेतिश्चित्रमनेकमेव यदि तत् कुत्रैक्यमास्थीयताम् । अण्वाकारधरा च धीरविषयो नापि क्षमा संहतौ भासन्ते च परस्परव्यतिकरं कोऽप्येष मायाविधिः ॥

तस्मात्,

इदं वस्तुवलायातं यद्वदन्ति विपश्चितः। यथा यथार्थाश्चिन्त्यन्ते विशीर्यन्ते तथा तथा॥ [प्र- वा. २. २०९]

भावा येन निरूप्यन्ते तद्र्षं नास्ति तत्त्वतः। यस्मादेकमनेकं च रूपं तेषां न विद्यते॥ नाङ्गानि धारयन्त्येते विचारविषदूषिताः। वरं ह्यपेक्षिता भावाः कृत्वा गजनिमीलनम् ॥

इति । स्वप्नमायामरीचिगन्धर्वनगरप्रतिभासवत् सर्वधर्मशून्यतैव न्यायप्राप्तेति परमार्थः । नतु भगवन्तमधिकृत्य प्रकान्तो विचारः, तत् किमीदानीं बुद्धोऽपि भगवान् मायोपमः स्वप्नोपम इति चेत् ? कस्य पुनरत्रोपालम्भः स्वयमेव भगवता तथा प्रथनात्, सोल्लासं तद्वचाहृतेश्चार्येच्छोतनात्, तथतया च तथागतपृथग्जनयोरिवशेषस्वीकारादागमोप्पीतगम्भीर्योदार्यविशेषादन्यत्र ? नतु व्यापकानुपलिधवाधितत्वात् लक्षणाद्याकाराणामन्लीकत्वात् कौदार्यमसत्थ्यातिप्रसङ्गश्च ? असत्प्रतिभासिज्ञानस्वभावत्वेन भ्रान्तत्वात् क गाम्भीर्यम् ? तदयुक्तम्,

अतिस्मिस्तद्ग्रहो भ्रान्तिभ्रीन्तिरन्या [92a] निराकृता । अलीकं चानलीकेन रूपेण न स पश्यति ॥

यथा स्थिता धर्मतेयं तथा ज्ञानात् तथागतः। व्यवस्थामात्रतोऽप्यस्य बीजाभावाद् भ्रमो न हि॥

यतः प्रवृत्तिव्यावृत्ती विकल्पाद् वासनाभुवः। तयोः समूलमुन्मूलान्निविकारपदस्थितिः॥

असत्ख्यातिर्मते चात्र नानिष्टाभासतेह यत्। असत्तत्त्वेन तत्सर्वं न चास्त्यन्यदबाधितम्।।

पूर्वं विस्तरेण निरस्तत्वात्।

अथापि धर्मोत्तरमार्गसङ्गा-दनङ्गमङ्गीकृतमेतदेव । दकादिकाकारविविक्तमन्तः परिस्फुरदृदुःखसुखादि चेतः ॥

नात्र किल बाधकावतारो देशवितानीभावादिति । तदपि विप्लुतम् । यतः,

अन्तः सातादिविषयं बहिः शीतादिगोचरम् । वेदनं तत्तदाकारं बाधकग्रस्तमेव च॥ व्यक्तिविशेषमेव हि ज्ञानस्याकारं विद्यः। देशिवतानाभावश्च देशस्याल्पत्वं वा स्यादभाव एव वा ? तत्र परमाणुपरिमाणेऽपि देशे प्रसङ्गी दोषः कियत्यल्पे प्रतिहल्येतेति न प्रथमः पक्षः। द्वितीयस्तु असंभवी संभविनः, संभविना हि नियमेन किचिद् भाव्यम्। किचिद्प्यभावेऽभाव एव विभावितो भविति। संवैद्यन्ते चासुबन्सौमनस्यादयो देहान्तस्तद्विद्विशेव्यवच्छेदेन स्फुरन्तः। अन्यथा प्रकाशवन्नीलादिभिः अभेदे तद्वदेव दोषः।

तत्र च काये कियन्तमिश्रव्याप्य देशमासत इति किमनेन ? का वा सदेशता, रूपेऽपि स्वरूपातिरेकिणो देशसंज्ञितस्य किवदनुपलब्धेः ? नाष्याधार एव देशो, वातातपयोरप्यदेशताप्रसक्तेः । न च तदपेक्षया वाधकप्रवृत्तिः, किं तु स्वरूपपेक्षया । स्वरूपं च निरङ्गमपि कल्पनावृद्धौ यथा व्यतिरिकौरिव धर्मान्तरैः परिकरितमाभाति, तथा इहेदमिति कालाकारिवमर्श्वप्रयनोकप्रस्थयकिल्पतो नभोगतिप्रतिद्वन्द्वीव देशो न नाम व्यवहारमवतरित । न चेयं गतिरन्तःसुखसौमनस्यादिवेदने दूरवर्तिनो स्पर्शान्तविदित्युक्तप्रायम् । अथ यथा नीलादौ विशदतरोध्वधिरादिभागत्वं वितस्तिः हस्तहित्तपुक्षादिपरिमाणपरिच्छेद्यत्वं चोपलभ्यते, न तथा सुखादिष्वित मितः, ततः किं देशवत्तामात्रपरिज्ञाने ? एवं ह्यस्पर्शनैन्द्रियगन्धरसध्वनिप्रभृतीनामप्यदेशताप्रसङ्गः । न च परोक्षे वह्नधादाविप प्रतिनियतदेशतादि शक्यम् ।

अथ यत्र फले गन्धरससंभवस्तावित वर्तमानी नियतदेशावृहित् शक्यो, परपूर्वादिभागेन च ग्रहणकाले चेन्द्रियशेषपिरमाणेनेति चेत्? सुखाद्यपि देहान्तर्गता[भोगा]देशपिरमाणेन किं न शक्यं प्रतिपत्तुम् ? अव्यासिस्तु फले गन्धरसयोशपल्व्या ।
भोक्तियतदेशोपलम्भ इति चेत्? सोऽपि स्थूलग्राही नाणुशः प्रतिनियमेन देशमबसातुं शकः । तस्मादत्र तावद् वर्तते कियन्तमिष देशमिम [92b] व्याप्येति समानम् ।
एवं ग्रहणकालेऽपीन्द्रियदेशपिरमित्यस्य प्रतिनियमनिश्चय एव । सुखादेरिप वा स एव
न्यायो दर्शनश्चवणजनितस्यापि । अप्रियावलोकनतप्तं हि लोचनमेव प्रियदर्शने शीतलीभवदनुभूयते । खराशुतप्तस्य तडागावगाहने तु व्यकः परिमाणविशेष अध्वधिरभागो वा । अन्यदेशोदयस्य तडारोपकल्पनेऽपि स एव देशः स्यात् । परिमाणनियमो
भूमिषु भूभुजामुनितः । इदमेव च नृसुखं यच्छाव्दं संवेदनिमिति न भिन्नसिद्धिः,
स्पष्टप्रतिभासाद् वा । सौमनस्यस्य तु मानसत्वादस्पष्टप्रतिभासोऽपि तदनुसारेण

संभविन इहैव कविद् देश इति सामान्येन सिद्धेरप्रतिबन्धात्। नापि निर्बन्धः तत्रोपयोगी, साध्यस्यापि विकल्पकत्वप्रसङ्गात्।

किं च परिमाणनियमानवधारणे यदि देशवत्तानिषेधः कचित्, कालवत्ता तु सर्वस्य मा भूत् क्षणस्य परिमाणेनावधारियतुमशक्यस्वात्। केवलं पूर्वं नासीत् पश्चाञ्च न भवतीति प्रतिनियतकालतामुपस्थापयित स्थवीयसी बुद्धः। इहापि न बहिदेंहादिहैव तु सौमनस्यादीति निश्चयः स्थित एव । किं च, कालयोगस्ताविष्ट एव सौमनस्यादेः, अन्यथा कदाप्यभवतः साध्वी बाधकयुक्तिः, स एव च देशवत्ता-मुपनयित, किंचद्रभवतः कदाचिद् भावयोगात्। यत्रैव चास्ति स एव देशः, स तु स्थूलः सुक्ष्मो वेति किमनेन ? काले तु प्रयोजनान्तरापेक्षया नियमस्थापनमिति ॥

यथा नियतकालता नियतदेशतैवं स्फुटा, प्रदेशनियमस्त्वसावणुतयाधिमात्रेण वा । द्विधापि तु न बाधकव्युपरितः सुखादावतो निराक्वतिगरा कृतं किमु विशेषपराकृतेः ॥

तदेवं सत्तामात्रानुविन्धिनी कालवत्तेव देशवत्ता न किचिद् व्यापकानुपलम्भ-संभवं भयमनवकाशियतुं शक्तोति मैवं वा स्वयमिप सत्ताव्यवहारसिद्धिः कथं सुखादौ ?

> एकानेकविवेकासिद्धिर्यद्वदस्य भवतोऽपि न सिद्धिः। एकेतरयोरन्यतरस्य स्वविदो मित इव धाम निरस्य॥

यथा हि, नीलस्येव पुरोऽवस्थिताकारस्य सुखादेरप्रतिभासनात् एकानेकरूप-व्यतिरेकः प्रतिपत्तुमशक्यः, तथा तत एव तयोरन्यतरसंभवोऽपि पुरःस्फुरत्येवेदमेकमनेकं वेति निरूपणोपलब्धेः । परोक्षेऽपि दर्शनानुसारेण तथा व्यवस्थायाम् अपुरःस्फुरत्यपि रूपे पुरःस्फुरदूपानुसारेण देशप्रतिनियमात्तिग्मभङ्गजाग्निकणिकादिवत्तयोरभावोऽपि व्यवस्थाप्यताम् ।

सता अवश्यमेकधा भाव्यमिति चेत्- न, व्यापकत्वात् तयोरन्यतरसन्देहे सत्त्वस्येव सन्देहात्। स्वसंवेदनस्य तु शॉक्त श्वेतादिवदेव दूरीकुरु, मा तत्प्रत्याशया स्थाः। न च प्रमाणान्तरमस्तीति परस्य सन्दिग्धासिद्धिमुद्भावयतोऽपि न स्वयं सद्व-व्यवहारः। साधकबाधकवैद्युयें [93a] सन्देहस्य न्यायप्राप्तत्वात्। स्वसंविदिते च

नीलादिज्ञानस्वरूपराशो बाधादशैनमेव बलवद् बीजमस्य । तत एव तर्हि मवतु स्वसंविदोऽप्रामाण्यम्, बाधाया अभावे तु प्रामाण्यमिति चेत्— नैवम्, अदर्शन-मात्रेणाभावसिद्धेः । बहिः समस्तमभ्यस्तमबाधकस्य च साधकसंभवान्नापरो दृश्यानुपन्लम्भः । शास्त्र एव तु चिन्तितोऽयमबाधवाद इत्यास्तां तावत् ।

वेदोत्पाद्यकथादीनामि चैवं प्रमाणता । जत्सगेंसिद्धं मानत्वमित्यि ग्रस्तमिग्रमैः ॥ स्वतो यत्रापि मानत्वं तदभ्यासफलं विदुः । बहिः समस्तमभ्यस्तमसदन्तस्तु चिन्त्यते ॥

नतु ग्राहकाकारबलादलीकस्यापि ग्राह्याकारराशेरवभास **इत्यशक्यापह्नवः** सुखादिरिति चेत्- न,

> स्वप्रकाशस्वभावत्वाद् भागयोक्ष्भयोरिष । किं ग्राह्यं ग्राहि वा किं स्यान्न चान्येनान्यभासनम् ॥

इति बहिरर्थंदूषणे प्रा[गेव] निरूपणात् । न<sub>्</sub>चाभिमानमात्राद् वस्तुस्थि<mark>तिरिति । कि</mark> चात्र मते दुःखादिवन्निराकारज्ञानरूपतया,

> रागद्वेषमोहमानादिनिखिलक्लेशगणः सहजो यदि । इष्टानिष्ठतया च विभागः कः साकारमतेऽङ्ग विरागः ॥

आलोकाकारयोगो हि भ्रान्तिभँवताम् । तदभावादिवद्यादयः स्वभाव एव भव-भाजां भवेयुः, आलम्बनद्वारेणालीकत्वे सुखादेरिप प्रसङ्गात् । ततोऽनिष्टतया हान-मुपादानमन्यथा केषािबदिति साकारपक्ष एवाक्षरान्तरेणोकः । आकारचक्रैकदेशदृश्य-स्पृश्यपर्यवसानं तु वैमत्यिमिति न किब्बिदेतत् । यथा भ्रान्तित्वेऽध्यनिष्टतया कस्यिचत् त्यागः तथालोकत्वेऽपीष्टतया आकारिवशेषस्य स्थितिरस्त्विति साध्यक्षतिः । चैताश्चैते सुखादय इष्यन्ते, चित्तं विषयग्राहितया आकारस्वरूपं हेयम्, चैत्तं चावस्थायीित नायं संप्रयुक्तधमं इत्यागमिवरोधः । अभेदे च चित्तवदेवालीकत्वं तेषां तद्वद् वा चित्तस्यापि सत्यतेति कथमनाकारस्य साध्यस्य सिद्धिः ?

नतु यद् यथा भाव्यते तत् तथा स्फुटोभवतीति व्योमाकारमपि चित्तं भाव्य-मानं तथा स्फुटोभविष्यति, प्रसिद्धाकारविरहाञ्च निराकारं तदेवेति कथं साध्यसिद्धिः ? न, प्रयोजनाभावात्, संसारदोषैरस्पृष्टं लक्षणब्यञ्जनोज्ज्वलम् । आत्मभावं विहाय त्वं विहायस्त्वं यदीच्छिसि ॥ ननु संभोगकायोऽयिमष्ट एवार्हृतां सुतैः। धर्मकायस्य लाभेच्छुभंजेद् व्योमोपमं वपुः॥

इति चेत्? तर्ताह न तावत् साध्यं, यथोक एवेच्छापरिसमासे: । नापि साधनं कस्यचिदर्थस्य, निराकारात् कचिदर्थसिद्धरेतिद्धे: । परार्थसिद्धिरिप विशिष्टाकार-प्रतिवद्धेवेत्युक्तप्रायम् । इदानोमाकारादेवार्थसिद्धिः परतस्तु निराकारादिति क एवं प्रत्येष्यति स्याद्वा[दा]दन्यत्र ? आगमादेविमिति चेत् ? क युक्तिबाधितेऽर्थे शरण-मागमः ? पुण्यज्ञानसं[23b]विलताकारिवशेषेण विशिष्यमाणार्थशक्तिः तत्प्रकर्ष-पर्यन्ते स्वयमि प्रकर्षपर्यन्तर्वितिन्येव स्यात्, कथं ततो विच्छिद्धेत, अन्यतो वा संभवेत् ? कस्य कदाचित् प्रतोतिरेवासंभविनी, न जागमोऽपि मुख्याक्षर ईद्गर्गः, व्याख्यान्तराश्रयस्तु युक्तिप्रागलस्ये भवेत्, सा च क्षीणेति चिन्तितम् । तथापि वाध-भयात् भक्तत्र्यमेव तद्वपुः, अवाधत्वाच्च तदेवार्थसमर्थमित्यपि सिध्यतु, तत एव च प्रागि तदुपायिन्येवार्थशिकिरिति चेत् ?

न सोऽस्ति कश्चित् समयप्रकारो यत्र स्थितं नाभिनिहन्ति बाधः।

तथा हि, यद्व्योमोऽयमनलाकारम्,

यदि ताबद् खबद् व्यापि तद्वदेवास्य दूषणम् । ज्योत्स्नातडिन्मणिज्वालास्फुलिङ्गादितुलास्वपि ॥

तद्वदेवेति संबन्धः।

न स्वरूपेण यद् दृष्टं दृष्टान्तद्वारतोऽथवा। भाव्यं कथं तदा रूपे तुला तेष्वेव केनचित्॥

भविष्यति ? रूपविरागिणो हि सम्यङ्मार्गपरिचयादेव शुद्धिबुद्धचा तज्ज्ञानम् । न तद्भावनादेव व्यापकानुपलम्भसंभवभयश्रंशभागी । किं भूयः ?

सांशेऽनयविवद् दोषो निरंशे परमाणुवत्। नापरं वस्तु चास्तीह सर्वंग्रासा हि शून्यता ॥ तस्माद् बाधाभयश्रंशशंसिनापि तद्भाव्यमशक्यं च। प्रवचनोक्तत्वाद् भाव्य-भेवेति चेत् ? तत् किमिदानीं पितृकूप इति क्षारवारिपानस् ? कि वा धातुगतियोनि-श्रावकादिमार्गो न तदुकः ? अत्र च यस्यापि हेयतया निर्वेशः, तस्यापि नाज्ञतया हेयत्वम्, अपि तु विनेयस्याभिलाषादिवशात् । स्वर्गोपदेशादेव हि भगवान् प्रमाणम् । तस्मात् तत्रोपयोगबुद्धरभावात् स्वयमदृश्यस्य बाधातिक्रमाकारनिदर्शनस्याभावाच्य कुतो भावनामयी सिद्धिरिति संभोग एव पर्यवसानं व्यापारस्य,

> गुणास्तदेकनियतास्तदेकनियता रुचिः। तदेकनियतं मानं बाधेनैव समः परः॥

पर एव जिनो येषां तैः स्वशास्तापि हारितः । ऋजुकमगृहीतो य आगमाल्लक्षणोज्ज्वलः ॥

शून्यता संविदो नान्यद् गाम्भीयं सा च तद्गता । सा तु कल्पितधर्माणां सर्वेषां वेति चर्चितम् ॥

आगमेऽपि स्ववाचा न निराकारस्य धर्मिणः। श्र्यते धर्मकायत्वं व्याख्यान्यापि कृता न किम्॥

> इष्टं खदृष्टान्ततया निरङ्गं मनोऽथ शून्यं नतु सर्वथास्तु । न सर्वथा चेदुपमा निरंश-त्यागोऽपि किं न प्रणयी प्रियस्य ॥

आगन्तुकमलप्रपञ्चविगमेनैव हि विहायःसादृश्यमिति दर्शितं प्राक् । अतएव महायानोतरतन्त्रे निर्दिष्टेनैव साधर्म्येण सर्वत्र व्योमोपमा, यथा व्यपगतिवक्ल्पं गगनविदत्यादि । तस्मान्नाकारविरहेण । यत्तु,

> अिकञ्चने निराभासे निरालम्बे निराश्रये । चक्षुष्यय व्यतिकान्तेऽप्यरूपिण्यनिदर्शने ॥

यथा निम्नोन्नतं व्योम्नि दृश्यते न च तत्तथा। बुद्धेष्वपि तथा सर्वं दृश्यते न च तत् तथा॥ इति । तत्राकिञ्चनादिविशेषणं व्योग्न एव रजोनोहारादादिक्रतस्य निम्नो[94a]न्ततस्य दर्शनेऽप्यभाविभावनायेति व्यक्तमेतत् । संबुद्धेऽपीत्यनुक्त्वा बुद्धेष्वित सामानाधि-करण्यं बाधकबहुवचनिर्वेशयत्नात् । सुगते तु भगवित यथोक्ताकारे एवापवादसमारोप-लक्षणस्य निम्नोन्नतस्य दर्शनेऽपि न भाव इतीयदेव विवक्षितम् । अस्तु वा वचनपरिणामेन भगवत्यपि योजनस् । यथा त्वाचार्यवसुबन्धुपादैर्धमधिनताप्रविभागे निर्विकत्पज्ञानलक्षणप्रस्तावे द्वयेन ग्राह्मग्राह्मभावेन निरूपितुमशक्यत्वादरूपि, सविषयत्वादनाभासमिति विभक्तम्, तथेह बुद्ध इति प्रयुक्तेष्ठप्यस्तु । अकिञ्चनत्व-मप्यागन्तुकरागादिविगमाण्ज्येयम् । शेषमविरुद्धम् । अत्तएव धर्मधिनताप्रविभागे एव,

असत्ख्यानात्मतोऽख्यानादिति भ्रान्तिव्यवस्थितौ । ख्यातिरध्यवसायार्था बोद्धव्येति निराकुलम् ॥ कथं पश्यसि तस्यैवं विभाति प्रतिभासते । इत्यादिवद् विकल्पेऽपि ख्यात्युक्तिनं विष्ध्यते ॥

## मध्यान्तविभागे च सुव्यक्तत्वात् ।

यदि तु स्यातिराकारस्यासतोऽभिमता भवेत् । यौवराजकराजस्य मुनेः संभोग इत्यसत् ॥ तदाधिपत्यात् तत्स्यातिः परस्येत्युक्तवात् न किस् । नित्यव्यापितयोरर्थं यथा व्यक्तं विभक्तवात् ॥ तस्मादध्यवसायोऽयमसतः स्थातिरीरिता । शुल्कव्ययभयान्नातो रत्नराशिरपास्यतास् ॥ तदुक्तिधर्मकायस्य त्यागेऽप्येष न किं नयः । ननु तस्यापवादेन को बुद्धं शरणं गतः ॥ वस्तुनो धर्मिष्टपस्य धर्मः सामान्यलक्षणः । शून्यतास्थो मतो धर्मकायः कातरतारणः ॥ शून्यतास्थो मतो धर्मकायः कातरतारणः ॥ शून्यतात्थताधर्मधातुभूतिश्वादिभिः । पदैः स्थातः स्वभावोऽसी स्वाभाविक इति श्रुतः ॥ वदैः स्थातः स्वभावोऽसी स्वाभाविक इति श्रुतः ॥

योगाचारमते गीतः परिनिष्पन्न इत्यपि । द्वयाभावतया सर्वशृन्यता मध्यमाध्वनि ॥

आश्रवस्य परावृत्तिः सैव धातुरनास्नवः। तत्त्वं च परमार्थोऽसौ तद्वोधाद् बुद्ध उच्यते॥

तन्निश्चयफले माने तंद्रलालम्बिनो गुणाः। न शक्यो निह्नवस्तस्य विभिन्नस्येव धर्मिणः॥

अवश्यं हि प्रकाशमानमेतिच्चत्रं शून्यतया साक्षात्कर्तव्यम्, तावतैव बोधि-सिद्धिरिति किमपरेण ? न च स्वसंवेदनादन्यत् साक्षात्कारि । सा च तथता संक्लेश-व्यवदानावस्थासाधारणश्चित्तधर्मं इति स्वाभाविकः सहजः प्रक्वतिरिति चाभिधीय-मानोऽपि व्यवदानापेक्षया धर्मकायव्यवहारगोचरः । तत्र क्षणिकता तावदाकार-विशेषानपेक्षासौ भाव्यमाना यो य एवाकारः सिन्धियते, तं तमेव प्रतिविक्यतीति धर्मितानियतत्व्लक्षणादिनिष्पादकपुण्यसंभारसहकारिकारणोपनीतमन्तमं तमेवाकारम् आश्रयीकरोति । तत्र प्रागवस्थायां चित्रमेव तत्परतन्त्रमुच्यते । अभूतपरिकल्पो विकल्प इति चोकः । पर्यन्ते तु चित्र एव वितयकल्पनायामप्रयोजकत्वान्न तथोव्यते । तद्रूपरहितस्तुच्यते । [94b] हेतुपारतन्त्र्यमात्रसंभवेऽपि चासद्वासनापारतन्त्र्यामावे परतन्त्रोऽपि नाभिधीयते, कि तु संभोग इति, धर्मसंभोगाद् दशभूमिभिः संभुज्यमानत्वाच्च । तत्त्वतो वा हेतुफलभावात् क पारतन्त्र्यमिति ? तस्माद् धर्मख्प एव धर्मकायः । ननु,

सर्वाकारां विशुद्धि ये धर्माः प्राप्ता निराश्रवाः। स्वाभाविको मुनेः कायस्तेषां प्रकृतिलक्षणः॥

इति सिद्धान्तः, कथं परोक्ताकारस्य शून्यताख्यो धर्मं इत्युच्यते ? तदयुक्तम् । न खलु शून्यतातोऽन्या प्रकृतिर्धर्माणामागमे श्रुतिपथावलम्बिनो, स्थितिमेदेन तु यथाधिमुक्ति वेदितव्या । तथाहि,

> नैरात्म्यं विदुरीश्वरादिविरहान्नित्यस्य चैवात्मनो-ऽवाच्यस्यापि च केऽपि केचन जडप्राकाश्ययोगस्य च ।

बाह्यस्थाणुतनोरिष व्यपगमादन्ये पुनः स्वप्नवत् केचिद् रूपिनरूपणासहतया तस्याः स्वित्तरेपि ॥

तर्कचिन्तायाश्च क्रमेण तदेकप्रवणत्वात् ॥

प्रत्यक्षादनुमानाद् वा न हि भावप्रसिद्धयः। ताभ्यामेव तु बाधैषामैदम्पयंमतस्तयोः॥

न च लक्षणादिमात्रस्यैन धर्म इति ब्रूमः। किं तु यावन्तः स्वलक्षणधारिणः चित्तप्रकाराः शरीरबृद्धिसंख्यातरूपास्तेषां सर्वेषामेव संभोगपोषणं तूपलक्षणं तदिप परित्यागेन बोधिबोधनार्थम् । अभिसमयालङ्कारे च,

ये धर्माः सर्वाकारां विश्विद्धं प्राप्तास्तेषां प्रकृतिः।

इति सामान्येन निर्देशात् न संभोगत्यागः, स तु पृथक्कायत्वेन व्यवस्थाप्यत इति । सर्वाकारज्ञतापर्यन्तपरिगणनात् पृथगेव परिगणितः । तस्माद् धर्मधर्मिभावेन भित्त्वा कायद्वयव्यवस्थयम् । तदस्य भगवित तादात्म्यं संबन्धो, निर्माणस्य तु तदुत्पत्तिः । यदा तु सदातनं तद्वपं सकलशुक्लधर्माकारतया विवक्षितम्, तदा तत्रापि तदुत्पत्तिरेव । यथोक्तम्,

धर्मकायप्रभाविता गुणाः

[ ]

इति । एवं च सित यद्यपि साधनमि तत्, तथापि न तन्मात्रेण तत्रादरः, िकं तु तत्त्विमित्येव । साध्यसाधनयोशनन्तभावोऽपि कृत इति चेत् ? तत्त्वसाक्षात्कारस्यैव साध्यत्वात्, तद्भावनाया एव च साधनत्वात्, तदभावेऽनिश्चये वा तयोरेव लोपाः शक्तः । तस्य च प्रतिभासिनैव धर्मिणा चरिताथांत्वान्निश्चयकप्रमाणपर्येषणेव परमविष्यत इति समासः पुरुषाथाः । तच्च सामान्यरूपमेव भाव्यम्, क्षणिकत्वादिवदिति स्वभावान्तरमवस्थाप्यते । तद्धिगमाधीनश्च वृद्धध्वनिरिति तदेव प्रधानं बृद्धध्यम्, स एव वा बृद्ध उच्यते, प्रताप एव राजेत्यादिवत् । लक्षणादिवित्रता हि चक्कवित्तीन्त्युत्तरतन्त्रम् । न चैवमर्थान्तरस्य कथिव्य सत्त्वेऽपि कश्चिदुपयोगः । ततो धर्मकायसंज्ञाप्यस्य याचितकमण्डनिर्मति न निराकारदर्शनानुरोधः कश्चित् । अत एव [95a] देहभोगप्रतिष्ठाविशेषशालिन,

अकिनष्ठे पुरे रस्ये गुद्धावासोपरि स्थिते। बुध्यन्ते तत्र संबुद्धा आरूप्येण किमन्यथा।।

तस्मात्,

संभोगकायस्थित एव नाथः
स्ववित्तिसाक्षात्कृतधर्मकायः ।
दशान्तरत्वे हि तदेव साध्यं
वाध्ये तु बन्ध्यो विविधः प्रयासः ॥

तथा च सति,

ग्राह्मग्राह्कवैधुर्याद् विज्ञानं परमार्थसत्।
एकानेकवियोगेन विज्ञानस्यापि शून्यता।।
संवृत्त्यापि न तद्रूपं त्रैधातुकविवर्गिनाम्।
तावतौदार्थमिष्टं च धमंतातिकमान्न तु॥
यथा क्षणित्वं भवता सोढं तच्चेदलीकता।
किं.न सह्या क्षणित्वं वा मरणं सह्यते कथम्॥
मरणान्न भयं यस्य तस्यान्यस्मात् कृतो भवेत्।
सर्वाकोशो हि मरणपर्यन्तत्वेन भीषणः॥
मृताद् वरं दुर्बलता सदा चेत् सैव नः प्रिया।
वरमिष्टस्य न प्राप्तिः प्राप्तौ विषटनं न तु॥
तस्मात् प्रकृतिरेषैव नातिक्रमितुमिष्यते।
तथापिकोऽप्यतिशयः प्राप्तुमिष्ट इति स्थितिः॥

क्षणिकालोकयोश्च साधारणीति न दोषः कश्चित् । क्षणिकत्ववद्वेतुपराधोनताद्यपि द्रष्टव्यम् । तदलमस्थानकातरतया । अपि च,

> नभस्तलालीककलञ्जूहानये नभस्त्वमेवास्त् चलत्वशान्तये।

न वस्तुधर्मस्य यदि व्यतिक्रमः प्रमाणतोऽलीकमतेऽप्यसी समः॥

महापण्डितज्ञानश्रीमित्रविरचितायां साकारसिद्धौ
 मध्यमावतारपरिच्छेदस्तृतीयः ॥

-: 0 :--

## [चतुर्थः परिच्छेदः]

अथवा केयमलीकताप्यनुभवस्वभावस्य, बाधकादिति चेत् ? कस्य केन बाधा ? चित्राकारराशेव्यापकानुपलम्भेन । तदेतद् विक्रीतगबीरक्षणम्,

> बाध्यबाधकभावस्य सांवृतस्योपपादनात् । भाष्ये तद्व्याप्यसत्स्यातींवरोधस्य प्रसाधनात् ॥

अपि च, न तावज्ज्ञानमात्मानमेव बाधते, स्वरूपसंवेदनस्यैव बळवत्त्वात् । परेणापि तद्विषयेण भिन्नविषयेण वा बाधा स्यात्, समकाळेनासमकाळेन वा ? तत्र तद्विषयं तच्च वाधत इति असंबद्धम् । भिन्नविषयेणापि तस्य कीवृशो वाधा ? स्वविषयोपस्थापन-मात्राच्चेत् ? तेनैवास्य किं न बाधा ? न च समसमयेन । एककाळमनेकस्य सजातीयस्य विजातीयस्य वा प्रतिभासे कस्य केन बाधा ? काळभेदे तु सुतरामनवकाशो महासंमत-श्रोहर्षयोरपि प्रसङ्गात् ।

अथैकस्य ज्ञानस्य ज्ञानान्तरेण निर्विषयत्वप्रतिपादनं बाधार्थः, स च भिन्नकाल-योर्न विष्ध्यते । सोऽर्थस्तत्र ज्ञाने यदि प्रतिभासते, तदा सन्नेवेति कृतो बाधा ? अप्रतिभासे तु स्वयमेवासन् कि निषेधान्तरेण ? न वा तद्विषयं बाधनमुक्तं भवित । आरोपितस्य निषेध इति चेत् ? आरोपोऽपि व्यवहारमात्रसिद्ध इति प्रतिपादनात्, तदाश्रया बाधापि न सांवृतमितिकामित । अथ यथैव प्रतीत्यसमुत्पादमे[95b]दसमा-श्ययण ज्ञानान्तरप्रसवमात्रलक्षणो भ्रमः, तथैवैवमेतन्नान्ययेत्यपि ज्ञानाकारोदय एव बाधा भविष्यति ।

यद्येवं तत्त्वतो न बाधेति सिद्धमेतत् । केनिचदाकारपरिग्रहेण ज्ञानिमदं जातं नाम, न तु किञ्चिदनेन बाधितं साधितं वा, नीलज्ञानानन्तरं मधुरज्ञानवत् । अन्यत्र वाधाध्यवसायेन विशेष इति चेत् ? अध्यवसायमात्रसिद्ध इत्येव सांवृत उच्यते । तस्मान्नालम्बन्नान्त्याप्रतिपादनं बाधार्थः । कि च, सालम्बनेतरभेदेन द्वेते गतिरियं स्यादिष । अद्वेते तु स्वरूपमात्रपर्यवसितवेदनस्थितीनां मतीनामन्योऽन्यं बाध इति महत्साहसम् । उक्तं च,

## सिद्धिधियः परिधयो न यथा तथा न बाधापि

1

इति । ननु विज्ञप्तिमात्रतासिद्धिरिंप परत एव, तथा वाधापि भविष्यतीति चेत् ? असारमेतत् । संवृतिब्यवस्थितो हि नानुमानमनास्थाय स्थातुं शक्तः, अन्यथा न किचत् प्रवृत्तिनिवृत्त्यादिकमाचरेत् । अनुमानाश्रये च बलाद्विज्ञप्तिमात्रतासिद्धि-रापतित । न तु तत्त्वपरिनिष्ठायामनुमानावकाशः । तथा यदि संवृतावेव वाधस्वीकारः, तदा पुनः प्रतिभासमानमेतत् बहिरबसितिमिति वाधस्तत्रेव स्यात् । यिकञ्चितेतत् वृद्धिजंडं वा तत्रैव वाधसिद्धिः, तदापि न बाह्यरूपातिक्रमेण साधनवृत्तिः । अथ किमत्र विकल्पेन बुद्धिरूपमेव चित्रमालम्ब्य धर्मीकरणिमिति न वाह्ये साधनव्यापारः । तदेतदश्यारूढाश्वविस्मरणवृत्तान्तमनुहरति ॥

वेदनं किञ्चदुिद्दिय यद् बाह्यं बाह्यमेव तत्। तच्च ज्ञानं जडं वा स्यादिति चिन्ता निर्राधका॥

सर्वथा बाह्यग्राह्यव्यवस्थानान्तरीयको बाधक इति सिद्धम् ।

नन्वेतदेव नीलादिवाधाया विषयो मतः। तञ्च ज्ञानं जहं वा स्यादिति चिन्ता निर्राधिका ॥ न च तत्र धियो रूपिमिति भीतिः प्रवाधितुः। नापि पश्चात् तथा ज्ञाने राकेरुत्कीलनं भवेत् ॥ बाह्यग्राह्यव्यवस्थाया व्यपेक्षानियमो न च। इदं हि बाधितं नीलं बहिरस्तु मनोऽस्तु वा॥ अस्तु वा तद्वयवस्थापि तथाप्येतस्य बाधनस्। वैरबुद्धया न कि बन्धोः प्रहारो मरणप्रदः॥

इति चेत् ? पुनर्राप बूमः न विज्ञप्तिमात्रतासिद्धौ वाधकावकाश इति प्रकृतम् । तत्र प्राह्मप्राहकव्यवस्था नान्तरीयके वाधके सिध्यति नानिष्टमापादितं भवति, यथा हि तस्या विप्रवस्तथा वाधकस्येति साध्यसिद्धैः । न च तन्नान्तरीयकतापरिहारः शक्यः । न चाविषयीकृतस्य वाधः, इदमनेन वाध्यत इति वाधाध्यवसायात् । विषयीकरणं च वाध्यस्य वाधकादन्येन, वाधकोद्दिनरेण] स्वयं स्वपरेण वेति विकल्पाः । बाधकाद

अन्येन विषयीकरणे ताबद्बाध्यमेव । बाधकनापि विषयीकरणे क बाधकावकाशः, विषयीकरणस्य स्वरूपिनर्भास [96a] त्वात् ? बाध्यमानत्वेनैव स्वरूपस्य निर्मास इति चेत् ? व्याहतमेतत् । स्वरूपिनर्भास इति स्वरूपसत्त्वं, बाध्यमानता चासत्त्वम् । क्रमेण द्वयमपीति चेत् ? न तावत् प्रथमं वाधा, संविन्धनोऽप्रतीतेः । अथ स्वरूपिनर्भासस्तदा तावतैव सत्त्वाकृष्टेः क बाधा ? न खलु कालान्तरे भवन्त्यपि तस्याः स्यात्, तदा तस्य स्वयमेवाभावात् । भावे वा बाधकशतेनापि न किश्चित् । उभयेन तु विषयीकरणे संवादसिद्धिरेव क बाधागन्धः ? न च तेन वान्येन वान्यस्य विषयीकरणं नामोपपत्तिमत्, विज्ञानसिद्धौ चिन्तायाः प्रारव्धत्वात् । नापि स्वयमेव विषयीकरणे बाधावकाशिनी,

स्वयं निर्भासमानस्य परेण विषयीकृतौ। बाधकेनात्मनो मूर्द्वा बाधितव्यो बलीयसा॥

तत्रश्च नीलिमिदं बाधितं मयानया युक्येति स्वाकारमात्रपर्यंवसायिव्यापारो विकल्पस्तस्य वार्तामपि न स्पृशित भेदे, अभेदेऽपि तमात्मानमेव बाधत इति साहसम् । स्वपरवेदने च पूर्ववत् संवाद एव । अविषयीकृतस्य तु बाधनेऽतिप्रसङ्गः बाह्यग्रहाधिमुक्तौ तु तदस्यशिन्यपि ज्ञानोदये तिसद्धबाधव्यवहार इति स्यात् प्रत्याशा । स चाधिमोक्षौ विध्नव इति तत्कृता बाधापि विध्नव एव । बाह्यग्रहव्यवस्थापिरभवे हि स्वसंवेदनमग्नमशेषमिति कस्य केन कि क्रिया स्यात् ? न हि तदापीदमेवमिति शक्यं कर्तुम् । तथा सित पुनर्द्वतप्राप्तेः । यदाहुः,

विज्ञानमात्रमेवेदमित्यपि ह्युपलम्भतः । स्थापयन्नग्रतः किञ्चित्तन्मात्रे नावतिष्ठते ॥

1

इति । अथ तत्त्विनश्चयेऽप्यसाक्षात्करणावस्थस्य प्रवृत्त्यादिवद् बाधकमप्यवकाशेतेति चेत् ? तथापि न दोषः । यथा होदमतो वेद्यं प्राप्यं वेति सहजाविद्यया बहिरधिकारे- णैव प्रवृत्त्यादिः, तथा बाधोऽपि तन्मूर्थंन्येव निपतेत् । विन्मात्रचिन्तायां पुनः सर्वं- व्यापारोपरमः । तद्यं बाध्यवाधकभावः सांवृत एव, न तत्त्वरूपामुखीकरणकाले अवकाशमासादयति । तदा च कामं साधनस्यापि नावतारः, केवलमनवतारोऽप्यस्य न बाधते, साध्यस्यः सिद्धत्वात् ।

तदसिद्धावितरस्यानवतारः परपरितोषादन्यत्र कमर्थं पुष्णाति ? यदि तर्हि तत्साधकप्रमाणवृत्तिमपेक्ष्य वाधकप्रयोगः, तदैव दोषः। कः पुनरेवं विलम्बिष्यते ? प्रथमत एव वाधकप्रयोगोऽस्तु । भौताचमनमात्रमेतत् । यदा हि विजिष्तमात्रता-प्रतोतौ नास्यावतार इति सिद्धम्, तदा तदात्मताविरहमपेक्ष्येव तत्प्रयोग इति तिज्ञस्पणापेक्षायां प्रकाशतयैव विज्ञानतासिद्धौ विधूतो वाधकावतारः, भवन् वा यदि नेदं विज्ञानिमत्यनेनाकारेण भवेत् । तस्माद् यावद् वाधस्तावद् बहिरात्मन्येव न विज्ञानक्षय इति सिद्धम् । कः पुनरेवं साधनदोष इति चेत्- न, विज्ञप्तिमात्रतासिद्धौ अनुमानस्यैवो[96b]त्यानाभावात् क साधनदृष्णावकाशः ? तथा हि,

बहिर्बोधेऽनुमानादि मानं न स्वैकसंविदि। स्वैकसंवित्प्रसिद्धौ तु तद्ग्रहादेव तद्भवः॥

तथापि यदि दोषोक्त्या सन्तोषः,

असिद्धेः पररूपस्य धर्मिहेतुस्वरूपयोः। न सिद्धिनीपि च व्याप्तिरिति कि वा न दूषणम्॥

किं च, अयं व्यापकानुपलम्भोऽन्यो वा बाधको विचारादिनामा नानुमानात् अन्यः संभावनाविषयः । सर्वे हि विवादरूढस्य वचनमाविर्भावितसाध्यसाधनदृष्टान्तादितया नानुमानमनाक्षिप्य प्रकृतोपयोगि भवितुमहीत । अतएव संवृताववद्यं प्रमाणस्वीकार इत्यहैतविन्दौ दिशितमस्मामिः ।

अन्यथा यथा तथानुवादमात्रेण कस्य कीवृगर्थसिद्धिः? न वानुमान-मध्यक्षमधिक्षिप्य यथार्थं भितनुमहंति, संबन्धग्रहणादौ परम्परयापि नियतोपयोगितया तेनैव जन्यत्वात् । तदप्यतदप्रमाणने प्रमाणिमिति जनियनुरकुळीनतायां कुळीनता-शंसनमेतत् । स्वरूपे चैतदाकारवेदनं दूरीकृतभ्रान्तिकल्पनतया प्रत्यक्षमिति कुतो वाधावसरः?

> स्वित्तिरेवापरमानयोनि-र्न चेत् प्रमाणं किमिह प्रमाणम् । अतस्तया साधितवाधितेषु न वाधसिद्धधोरपरस्य शक्तिः ॥

अथ विज्ञप्तिसाधनकाले कथं स्वयोनिप्रत्यक्षपरिभव इति चेत्- न, साध्य-सिद्धौ स्वस्यापि परिभवात् ।

> दहित दुममाश्रयाशनो निजशाखापुगघृष्टिजो यया । परवित्तिरपीत्थमात्मनो यदि हन्त्री क इहापराध्यतु ॥

न खलु विज्ञप्तिसाधनं परवेदननपरं वाधमानमात्मनः प्रामाण्यमाशंसित । परवेदनसामान्येन तु तथोत्थापितो विचारः, विद्वयंथा सर्वस्यैव दाहक इति नैकस्य कस्यचित् अपराधः । व्यापकानुपलम्भस्तु प्रायक्षपरिभवेनैव प्रामाण्यमाकांक्षतीति न न्यायः । विज्ञप्तिसाधनस्य तु परवेदनान्तरप्रामाण्यावधिकमेव प्रामाण्यम् । यदा पुनरयंक्रियाः शिक्तप्रतीतिव्यवहृतसत्ताकस्तस्याविमर्शेनादशंनाम्न तथा व्यवहरति, न तदा व्यापकानुपल्ब्थेरपराधः, स्वयमबाधनात्, परतस्तु समानत्वात् दण्डस्य । न हि स्वसंवेदने शिक्तप्रतिभासः । यदा तु व्यापकानुपलम्भ एव नायकस्तदा प्रत्यक्षान्तरस्यापि न प्रामाण्यमुपहन्तुं शक्तः, प्रागेव स्वसंवेदनस्य जात्येव दूरीकृतभ्रान्तिविकल्पशङ्कान्कलङ्कस्य । तस्मान्न संवेदनरक्षितस्य क्षतिः कृतिश्चत् ।

ननु,

अप्रामाण्ये यथाक्षस्य नानुमायाः प्रमाणता । तथानुमानाप्रामाण्ये नाक्षस्येत्यपि शक्यते ॥ तद्गृहीताङ्गतो लिङ्गाज्ञातानुमितिदूषणे । तस्यैन दोषोऽदोषे हि किं कृतं तज्जदूषणम् ॥

ततो यद्युभयस्यापि प्रामाण्यम्, तथापि
संवित्तिः स्थितिमात्मनः प्रथयतु स्वस्मिन् भ्रमासंभवाद्
एकानेकतयात्ययः पुनरयं [97a] क्रूरः कथं वार्यताम् ।
तत्साध्यस्थितिनान्तरीयकतया तुल्यप्रभावश्रियोरध्यक्षानुमयोरयं व्यतिकरः को वेत्ति कस्योजितम् ॥

तद्पि नोपयिकस् । व्यापकानुपलम्भस्य हि परवेदनैकनियतस्य व्याप्त्यादिग्राहिणा परवेदनैनैव प्रत्यक्षेण समकक्षता भवतु, यत एकप्रामाण्यस्वीकारनान्तरीयकमपर-प्रामाण्यस् । स्वसंवेदनं तु द्वयोरण्याश्रयः तद्द्वयानाश्रयं चेति कस्तेन सह तुलारोहः ? विषयभेदाञ्च परोक्षविषयत्वादनुमानस्य, प्रत्यक्षे तद्वनवतारात् क बलाबलिचन्तावकाशः ? अत्यव्य प्रत्यक्षादिभिरनिराकृतः पक्ष आस्यातः ।

ननु प्रत्यक्षेऽपि स्वभावान्तरमव्यवहृतं व्यवहारियतुमनुमानमनुमतमेव । न च प्रतिभासिन एव कविद् विधिनिषेषो वा । प्रतिभासमाने हि श्रृङ्गलाङ्गुलादि-सिन्नवेषोविष्यं । वादिशब्दप्रवर्तनम्, किवत् केवलभूतलोपलम्भे कुम्भादिनिषेध-व्यवहारः । ज्ञानगतवन्द्रद्वयाकारे चाविहिरिन्दुयुगलस्य । न तु प्रतिभासिनामेव विधिन्तिष्ये । तथेहापि निषेधप्रस्तावे प्रतिभासिनो नीलाद्याकारस्य यावन्तः किल्पता धर्मा निष्य्यन्ते, तावन्तो निष्य्यन्ताम् । यथात्मपरग्राह्यग्राहकज्ञाप्यज्ञापकिनत्यक्षणिकै-कानेकत्वादयो द्रव्यगुणित्रगुणीमयत्वादयो वा स्पर्शादिलक्षणरूपान्तरसहचारपरमाणु-रूपतार्थक्रियाशक्तिपर्यन्ताः प्रपञ्चशब्दवाच्याः, सर्वेषां किल्पतमात्रत्वात् । तस्मात् प्रकाशमाने व्यवहारमाश्रित्य, शब्दादिव्यवहारिवरहेऽपि तद्योग्येऽपि तद्योग्यतायाः परोक्षरूपत्वात् । न तु प्रतिभासिनः किचिन्नवेषः । यदाह न्यायप्रसुतिः,

तिस्मन् भावानुपादाने साध्येऽस्थानुपरुम्भनम् । तथा हेतुर्ने तस्यैवाभावः [ शब्दप्रयोगतः ] ॥ [ प्र. वा. ३. २०५-६ ]

इति।

व्यस्तो हेतोरनाश्रयः। प्रि. वा. ४. ९१ ]

इति च। यदि ताँह प्रतिभासिनो विधिनिषेधौ व्यर्थासमर्थौ, अप्रतिभासिनोऽपि स एव निषेध इत्यसमर्थव्यर्थौ, क ताँह शब्दव्यापारः? न किच्त् तत्त्वतः, प्रतीत्य-समुत्पादाश्रयव्यवहारमात्रमेतत् शब्देन किञ्चिद् विधीयते निषिध्यते वेति। यथा हि वृक्षोऽस्तीति संकेतवशात् तदनुरूपप्रवृत्त्याक्षेपपरिकल्पोत्पादनमेव शब्देन वृक्षसत्ता-

१. तुल॰ न्यायबिन्दुः ३. ३८

विधिः, तथा वृक्षो नास्तीति तद्धिव्यावृत्त्याक्षेपकविकल्पोत्पादनमेव तिन्निषेधः, नत्रस्त्योर-प्रयोगे तु केवलं वृक्षशब्दस्य प्रवृत्तिनिवृत्यसमर्थशा[खा]दिमदाकारविकल्पोत्पादनमेव विधिनिषेधाकरणं नाम । तस्य चास्तिपदसिन्निधौ स एव शाखो सत्त्योपचीयमान इव प्रतिभातीति पूर्विभक्षया आकारविशेषोल्लेखमात्रम् । नञ्योगेष्यपचोयमान इवेति विध्यतु-भवापेक्षया क्षीणाकारो[97b]ल्लेख एव । ततस्तदनुरूपप्रवृत्त्यादिः ।

एवं लिङ्गेऽपि विकल्पविर्वातनो वह्नेर्धूमजलदर्शनादौ, संवादिनयमेतराभ्यां तु विश्लेषः । तथा च न स्फुरतो बुद्धधाकारस्य किचिद् विधिनिषेधौ । नापि बाह्यस्यास्फुरतः सतोऽसतो वा तत्त्वतः । तथापि विकल्पोदयद्वारेण तु बाह्यस्यैत विधिनिषेधव्यवहारः केवलं किल्पतस्य, पुरःपरिस्फुरतो नञ्शतैरपि निषेधाभावात् । कल्पनं च बिहुर्मुखपरामर्शादन्यत्, तहमात्रविकल्पे सदसत्तानिणयावधानावस्थाक्षेपात् । अत्रण्वाकारो बहीरूपतयारोपितः शव्दवाच्योऽपोह इति चोच्यते, शाब्दे ज्ञाने तस्यैत प्रतिभासात् । अध्यवसायात्तु विजाति-व्यावृत्तं बहिरिति निवेदितं प्राक् । तस्मात्,

नाकारस्य न बाह्यस्य तत्त्वतः प्रतिषेधनम् । बहिरेव हि संवृत्त्या संवृत्त्यापि तु नाकृतेः ॥

तया अनिधित्वात्, प्रकृत्या च बहिर्मुखत्वाल्लोकस्य। यदा च बाह्येऽपि परिस्कुरति नावकाशो निषेधस्य, कुतः स्वात्मोन ? तस्मात्,

> न प्रमाणप्रतिक्षिप्ते हेतुभिस्त्राणसंभवः। स्वसंवित्त्या च यत् सिद्धं तत्त्वतः सिद्धभेव तत्॥

यद्यपि सांवृत एव साध्यसाधनभावः तथापि सत्संवृत्तिसमाश्रय एव कर्तव्यः। प्रति-पुरुषं हि भिन्नभिन्नसाधनादिव्यवस्थितौ सर्वं सर्वस्य सिध्येत्। न च समयान्तर-स्थायिनोऽपि वाधिते हेतुभिस्त्राणवार्ता। स्वसंवेदने यदि परं परेषां विमतिः, तत्र च,

न स्ववित्ति विनाकृत्य प्रमाणैर्जीवितुं क्षमम् । विरुवेनेव प्रमापाये शास्त्रे निर्णीतमेव तत्॥

तस्मात् स्वसंवेदनाध्यक्षसिद्धे व्यापकानुपलम्भाद्यनुमानमनवकाशयन्ती प्रति-ज्ञायाः प्रत्यक्षवाधा । अथवा कोदृशी पुनः सत्ता साधनैरेभिरपाकर्तुमिष्यते ? तत्र यदि ताबद्शंनान्तरप्रसिद्धा सत्ता, सत्तायोगस्वरूपसत्त्वत्रिळक्षणादिळक्षणा, स्वकल्पिता वा काचित्, तदा न विवादः । अथ लोकप्रसिद्धा, सापि शक्तिळक्षणा प्रकाशलक्षणा च । तथा हि युकोपलम्भमनुपलभमाना नास्तीत्याहः ।

तत्र शक्तिलक्ष्यणाया वाधने सिद्धसाधनम् । प्रतिभासलक्षणाया अप्यगृहीतशक्ते-र्वाधने स एव न्यायः । न वा तदा प्रतिभासो लक्षणं कि तु शक्तिरेवेति न क्षतिः । कल्पितशक्त्याद्युपाधिविधुरप्रकाशमात्रस्वरूपात्तु रूपादिषु सत्ता कथमपत्नोतुं शक्यते, स्वसंवेदनप्रत्यक्षसिद्धत्वादिति प्रत्यक्षवाधे च प्रतिज्ञायाः ? एवं निःस्वभावा वमी भावा इति रोतिभेदेऽपि स्वभावशब्दवाच्योऽर्थः प्रकाशादन्यो यथोक्तश्चेत् सिद्धसाधनम् । प्रतिभासे चाशक्तिरेवेनि वेदितव्यम् । एकानेकविरहस्त्वभिमत एव, सर्वप्रश्वप्रशमस्य विवक्षितत्वात् । स्वभावहानिभयाद्वि [98a] तदनिष्टः स्यात् । सत्त्वं च प्रतिभासात् सिद्धमिति किमनेन व्याहतस् ? कथं तिह चित्राहैतमिति चेत् ?

ग्राह्मग्राहकहानितोऽद्वयिमदं यद् वा जडस्यात्ययाद्
एकानेकहतेश्च साकृतितया चित्रं तथाश्चर्यतः।
चित्राद्वैतिमिति स्मृतं नृपतिवच्चैकष्विनः सांवृतोऽनेकत्वं च न तत्त्वतो न च फलं तेनास्ति सत्संवृता।।

एकानेकविरहेऽपि सत्त्वमित्याश्चर्यार्थश्च चित्रशब्दः । एको भगवानिति संवृतौ वा, यथोक्तं प्राक् । न चैवमनेकव्यवहारेणोपयोगः । यथा हि स भगवानाश्रयणीयो मया, मयापि च तथैव भाव्यमित्येकत्वाध्यवसायिनी प्रवृत्तिरुपयोगवती, तथा नानेकत्वेन किञ्चित् फळमाकलयामः । पृथार्थामिणि कचिद् व्यापृतेरसिद्धेः । ततः तत्त्वतो द्वयोरप्यनुपपन्नत्वे एकत्वं फलापेक्षया व्यवह्रियते नान्यत्, यथा अनित्यत्वं प्रशमानुकूलत्वेन । नन्वेतदिप नीलान्तराल्वलयपर्यन्तं सजातीयेतरज्ञानचकं चित्रमेकसेव व्यवह्रियते भवतां, तत् कथमुच्यते—

यावदेव बहिरध्यवसाय-स्तावदेव पृथगेतदिदं च। तन्मतिस्तु सकलेति स एव ज्ञानपाणिचरणादिरसौ हि॥ न खलु मनोविवर्तान् विहाय करादिमात्रं चैत्रः । ततो विवर्तान्तरवञ्चेत्रवाच्य-तायामन्तर्भावादेकव्यवहारः केवलं विज्ञप्तिमात्रतापरामर्शे । तत्रापि भगवतीव गोचरभाग-व्यवस्थान्तरमुकं स्मतंव्यम् । तत्त्वतो वानेकव्यावृत्तिमात्रपर एकशब्दोऽद्वेतशब्दवत् । तस्मात् प्रकाशतया सन्नेव नीलादिरेकानेकविधुरश्चेति संग्रहः ।

> नीलादिश्चित्रविज्ञाने ज्ञानोपाधिरनन्यभाक् । अशक्यदर्शनस्तं हि पतत्यर्थे विवेचयन् ॥ [प्र. वा. २. २२०]

अत्र चित्र इत्येकतानिषेधः । विज्ञान इत्येकप्रतिपत्तः । प्रतिभासमानतया एक-संविदन्तर्गमादनेकतानिषेधः । ज्ञानोपाधिरित जडाद् व्यावृत्त्या ज्ञानात्मतया वाधका-भावः । आकारान्तरं पीतादिमभजन् न शक्यते इष्ट्रमित्यनेन भेदव्यवहारे प्रयोजना-भावमाह । यदि हि ततः पृथपप्येको लभ्यः स्यात्, तस्माच्च तत्साध्यसिद्धिश्चेत्रमेत्रादि-वद्वचितोऽनेकव्यवहारः । न चैवं, तत एक एवोचितः । तं हीत्यादिना च यावदेव वहिरित्यादिकमर्थमाह । बुद्धिरूपतापरामशें हि बुद्धचादिकलापे विहितचैत्राधेकशब्दं तत्रापि तथैव प्रवर्तयेत् । विवेचयन् भिन्दन् पुनर्यं एव पतेत्, अर्थस्यैव जन्मग्रहणं वा पृथक्, न ज्ञानस्य । यतः,

> यद् यथा भासते ज्ञानं तत्त्रथैवानुभूयते । इति नामैकभावः स्याच्चित्राकारेऽपि चेतसि ॥ [प्र. वाः २. २२१]

नाम संज्ञावाचकः शब्द इत्यर्थः । स एवैकभावो न तास्विकः । भासत इति जायत इत्यर्थः, प्रकाशमानस्यैव जन्मेत्यिभप्रायात् । तदेवमेकानेक[98b]स्वभाविवधुरमेव ज्ञानं चित्राद्वेतमपेतवाधनम् । संवृतौ चैकव्यवहारगोचर एव क्षणिकत्वादिवदिति दिश्चतम् । ननु तथापि तञ्च नास्ति तद्वद्याप्तं चास्तीति कथं संप्रत्ययविषयः ? न चैवं कचिद्धेतावाश्वासः । एकिनिषेधेन चान्यविधाने राश्यन्तराभावाद् भावेषु उभयपक्षवदनुभयस्यापि कृतः संभवः ? अतो छक्षणकरणकाल एव प्रकाराभ्यां सिद्धा व्याप्तिः । परस्य तु वस्तुस्वभावादुभयाभावो न वाधक इत्यसंबद्धमेतत् ।

१. प्रज्ञाकरघृतोऽयं पाठः, तत्तथैव प्रकाशत इति मनोरयः। २. चेतस इति प्रज्ञाकरः, व्कारस्येत्युभौ।

सत्यमसंबद्धमेतत्, तद्द्योमन्तरेणापि सत्वसिद्धेर्व्याप्तेरेवायोगात् । क चैवम् ? निन्वहैव बुद्धिवपुषि । तत् किमिदानीं पक्षीभूतेनैव व्यभिचारः ? को वा दोषो यदि व्यभिचारे प्रमाणवृत्तिः ? धम्यंन्तरेऽपि हि तयैव साधारणानैकान्तिकः कियते । यदि चात्र पक्षीकरणमात्रेण त्राणम्, तत्रापि कः प्रतिरोधः ? यदा च विपक्षे साक्षादीक्षणेऽपि न साध्यक्षतिः, तदा सन्देहमात्रमिकिञ्चत्करमिति नानैकान्तिकत्वं तावद् दोषः ।

नाप्यसिद्धधादिः, यतः कुतिश्चत् हेतोः सिद्धेः, अध्यक्षवाधनादरात् । एवं च प्रमाणव्यस्तसाध्याद्वेतोरनाश्वासेऽपि न क्षतिः । अन्यत्र तु कः शङ्कावकाशः ? तत एव लक्षणकालेऽपि न व्याप्तिसिद्धिः । एकनिषेधेनान्यविधाने राश्यन्तरिनषेधो बाह्य एव । न हि तत्रापि प्रत्यक्षवाधोपदर्शनं शक्यम्, इदं तदेतदपेक्षया न भिन्नं नाभिन्न-मिति वक्तुमशक्तेः । स्वसंवेदनं च निसर्गंदुर्गमेव, बाह्यस्य भेदाभेदाभावे च संव्यवहार-विलोपप्रसङ्गात् । यदाह,

न ह्यनलं पश्यन्

इत्यादि । तस्माद् बाह्य एवायं न्यायो नियतश्च, तदनुरोधात्तु यदि बुद्धिरिप व्यवस्थाप्येत व्यवस्थामात्रमस्तु । यथोक्तम्,

यथा बाह्यं ग्राह्यम्

इत्यादि । न तु तदाप्याञ्जसः । यतु,

अन्यथैकस्य भावस्य

[प्र. वा. २. ३५८]

इत्यादि बुद्धचिकारेऽप्युक्तम्, तन्माध्यमिकविशेषाभिप्रायात् यथा यथार्थाश्चिन्त्यन्ते

[प्र. वा. २. २०९]

इत्यस्य स्फुटीकरणार्थम् । यथा तर्हि नैकं नानेकं, तथा न प्रकाशं नाप्रकाशिमत्यिप स्यात्—न, प्रकाशनिषेधस्य प्रकाशेनैव बाधितत्वात् । नैवमेकानेकत्वयोः शक्यम् । परस्य त्वित्यादिना च नोपन्यस्तेनोपयोगः । एकानेकत्वयोर्हानिरवस्तुत्वेन रक्षिता । अवस्तुत्वं स्ववित्त्या तु को रक्षेद्भक्ष्यमाणकम् ॥

तस्मान्नेकानेकविवेचकस्य बुद्धाविधकारोऽसत्त्वसाधनाय, विषयविशेषापेक्षत्वाद् व्याप्तिसिद्धेरित्यनेकान्तिकत्वस् । यदि च सामान्येनैव व्याप्तिसिद्धध्ध्यवसायस्तन्न-भवताम्, व्याप्यस्य सत्त्वस्य सिद्धत्वादेकानेकत्वयोरेवैकेनेव भवितव्यम्, न चानेकत्वं क्षमिमत्येकमेवास्तु । अनेकत्वे ह्यापरमाणुदलनात्परमा[99a]णुप्रतिभासेन भवितव्यम् । न चैवम्, तस्माद्,

यद् यथा भासते ज्ञानम्

अनणुरूपतयानेकव्यावृत्त्येत्यर्थः ।

तत् तथैवानुभूयते ।

प्राप्त्यर्थत्वादनुगम्यते उपगम्यत इति यावत् ।

इति नामैकभावः स्याचित्राकारेऽपि चेतसि ॥

[प्र. वा. २. २२१]

नामेति अव्ययमुपगमे । एतच्च न जडस्य संवित्तेरेवाभावादिति ज्ञानमित्यनेन दिशतम् । यदा तु ज्ञानपरमाणोरिप दिग्भागभेदादनुपपित्तरेव, न चानंदौः सांशराशेरारम्भ इत्यनाभास एव स्यात् नानात्वपक्षे, अतोऽयमाभास एकत्व एव विश्वास्यतीति । यद् यथा यतः प्रकारादभेदळक्षणात् भासते ज्ञानं तत्त्त्रथैवानुभूयते अभेदेनैवास्ति, अनुभवः सत्तेति न्यायात् । इति नामेत्यादि सुगमम् । नाम संभावनायाम् । एतेन तदभ्युपगमायातमसिद्धत्वम् ॥

ननु चित्रमेकमित्यनुभविवरुद्धमेतत्, नीलपीतादीनां भेदेनैव भासनात् । किं च, चित्रं नानेकमित्यनर्थान्तरस्, तञ्चैकपर्युदासेन स्थितमिति तत्कथं चित्रमेकस् ? अन्यथा प्रकाशो जडः स्यादिति चेत्—न, नीलादित्वे हि संवेदनव्यापारो, न भेदे । भेदाभेदाव्यवस्था तु निवन्धनानुसारमहंति । निवदं नीलिमदं पीतिमिति परस्परात्मतयेव प्रतीतिभेंदप्रतीति-रिति चेत् ? बाह्यार्थवादे एवमेतत् । अभ्यासवासनावशात् तु बुद्धावप्यारोप्यते । बुद्धौ त्वेतानि रूपाणि भिन्नान्यभिन्नानि वेति चिन्तामहंति । बुद्धावपि तदनुसारेणैव व्यवस्थिति चेत् ? न खलु सर्वा । तथा हि,

स्थिरेतरत्वे नियतं परेण
प्रकाश्यमर्थक्रियया बहिःसत्।
आकारभेदान्नितरां विजातिर्जाभ्यासवश्यं विपरीनमन्तः।।

अन्तरिति चित्तं तिद्वपरीतम् । कथं पुनः स्थिरेतरस्वे नियतं न बुद्धिरूपम्, तत्त्वतः पूर्वापराप्रतीतेः ?

> पूर्वापरत्वित्तौ हि नित्यत्वं चलताथवा। एकानेकाधिमोक्षेण तदभावादसद् द्वयम्॥

तत्र भेदे व्यतिवित्तेः स्थूलाभासस्य चाभावप्रसङ्गोऽनाभासप्रसङ्गश्च दुर्निवारः । अथैकत्वेऽपि नीलं पीतमेव स्यात् । तदुकम्,

अभेदेऽप्येकता चित्रत्वविरोधिनी स्यादिति।

P. Tolkins

न चैवं भासते । तथापि.

यद् यथा भासते ज्ञानं तत्त्तर्थैंनीपगम्यते। इति नामैकभावः स्याच्चित्राकारस्य चेतसः॥ [प्र. वा. २. २२१]

नामेत्यङ्गीकारे । अयमर्थः, सत्यमनेकवदेकभावो न स्यात्, प्रकाशमानस्य तु सत्तापह्नवो मा भूदिति नानिष्टं किञ्चित् । अयमभिप्रायः,

> सत्यं चेत् संविदः सिद्धमनेकत्वं च बाधितम् । एकत्वे च तवैवेच्छाक्षतिनोंभयथापि नः॥

सत्तासिद्धौ चानेकत्वेनापि नापराद्धमस्माकं किञ्चित्। केवलं न्यायानुसारिण एकत्वमनुशिष्मः। [99b] तथा हि,

> समानयोगक्षेमत्त्वात् सत्तायां नैकताक्षतिः। तद्विरोधि त्वनेकत्वमतस्तस्यां तदत्ययः॥

यत् तूच्यते, एकत्वे नीलं पीतमेव स्यादिति । स बाह्य एव दोषः, तदर्यकियाधिनां तत्रापि प्रवृत्तेः कियायाश्च प्रसङ्गात् । कियाधिताव्यतिरेकेऽपि यन्नीलं तत्
किं पीतं भिवतुमहंतीति चेत् ? तत् किं स्वरूपसत्तया वियुज्यताम् ? वरमेविमिति
चेत् ? यदि परोक्षता स्यात् स्यादप्येवम् । तस्माद् बाह्यत्वे नानात्वमेव नीलपीतयोर्मा
भूत् प्रवृत्तिसंकरादिरिति । ज्ञानत्वे त्वेकत्वमेव । बिह्व्यंवहाराभ्यासात् तु महतः
संमुखमध्यन्दिनादित्य इव दुःसहपक्ष एव इति किमत्र कुर्मः ? तिद्दिह प्रत्यक्षविरोधादयोऽपि प्रवन्त एव । पीतादन्यत् नीलिमिति विकल्पस्य स्ववेदनव्यापारमनादृत्य
वृत्तेः, इन्द्रियज्ञानव्यापारानुसारस्येकस्य स्वरसवाहित्वात् । अत्तएव च चित्रमेकिमिति
न विरोधः । नीलपीतादित्या हि चित्रं, न तु नानात्त्वेन । केवलं नानात्वेन व्याप्यभिमानात् तथोच्यते । व्यापिश्च बाह्य एव । अथवानुवादमात्रं चित्रमिति, यन्नानेति
भवतां संमतम्, तद् बुद्धिरूपं सदेकमेवित नाश्वारूढवदोषः ।

ननु विरुद्धधर्माध्यासो भेद उच्यते, स च बाह्यस्य बुद्धेर्नेति नात्र नियम इति चेत् ? नियम एव । बाह्याभेदे हि नार्थिक्रियाप्रतिनियम एव, तदनादरे च प्रतिभास-मात्रात् न विशेष इति तदभाव एव स्यात् । बुद्धस्तु भेदे एव स्वरूंपहानिः, अर्थिक्रया-नेपेक्षायास्तस्याः प्रकाशादेव सत्त्वात् । भेदे च प्रकाशाभावप्रसिक्तस्तदवस्थायाः । यद्यपि च भेदेन निर्वन्धे द्वयोरिप स्वभावहानिः, तथापि तावद्दूरमनीत्वा यथाण्संघात-संख्यातं बाह्यं भेदेऽिप सत्त्वं सहते, अण्वाकारोल्लेखाभावेऽिप चैकघनस्थूलाकारेण ज्ञानेन संवादलेशाद् ग्रहणस्थितं च, न तथा ज्ञानिमत्युच्यते । न वा बाह्यस्य हानिरिप पीडयति, अभिमानमात्रव्यवस्थापितत्वात् । अभिमानादेव वा निर्वहेद बहिः । अध्यक्षसिद्धायास्तु बुद्धेः कृत एव तद् द्वयमिष बहीरूपपरामर्शप्राप्तेश्च भेदे नियतः स्वभावभ्रंशः । यदाह,

तं हि पतत्यर्थे विवेचयन्निति । [ प्र. वा. २, २२० ]

यथार्थशक्तिविरहे भासः केशादिसन्निभः। तथान्योऽस्मादयमिति बाह्य एव विवेचनम्॥

नैष स्वसंवेदनानुसारः, किं तुं बाह्याभ्यासवासनाविलास एव । तस्माद् यथा अपराधीनवेदनत्वादिभिधेर्मैर्बोहिरसाधारणं धियः स्वरूपम्, तथा विरुद्धधर्मा- ध्यासकृतभेदव्यवस्थापरिभवेनापि न्यायसामध्यादिति युक्तम्। यदि तर्हि बहिरेव विच्छधर्मेतरकृतो भेदाऽभेदो वानुभवाकारे का गतिः? इष्टश्च तत्राप्येको [100a] भगवानिति व्यवस्था, नियमनिबन्धनाभावे हि सन्तानान्तरेणाप्यभेदप्रसङ्गः इत्याह,

नीलादिश्चित्रविज्ञाने

[प्र. वा. २. २२०]

इत्यादि ।

बुद्धेरेकभावो नाम स्यादशक्यविवेचनात्मा नानेकत्वम्। यद् वा बुद्धेनिम स्यात्र जडस्य। प्रतियोग्यक्षमायां नामशब्दोऽवधारणपरः। यञ्च यथा भासते चित्र-मप्येकसंविदन्तर्गतम्, तत्त्तथैवानुभूयते इत्येकत्वमेकसन्तानप्रक्रप्तिगोचरस्य नाम चेतसः स्यात्, नत्वेतादृशमशक्यविवेचनत्वं पराभिमतस्येति न दोषः। तदैवं स्वतन्त्रे च व्यापकानुपलब्धेरसिद्धिः, बुद्धयाकाराणामेकताया एवोपपत्तेरिति। अपि च, किमिदमेकत्वमनेकत्वं वा क वा, वस्तुत्वव्याप्तिरत्योः?

अत्रोत्तरम्, निरंशमेकमनेकं च समुद्धितं तदेव। लोके चैकानेकतयेव वस्तुस्थितिरास्थीयते। अथ परार्थानुमाने स्वदृष्टमुपयोगीति उच्यते, विचाराश्रये संवृतौ
स्वयमेव तथोपल्ब्धमिति न दोषः? अत्रोच्यते, संवृताविष तदेव दृष्टमिभधीयते
यित्सिद्धमध्यक्षानुमानाभ्यां, न चाभ्यां कचिदुपलम्भगोचरो निरंशः। ततस्तत्समुद्ययरूपमनेकमि नोपल्ब्धम्, तत्कयमाभ्यां वस्तुव्याप्तिसिद्धिः? नािप किञ्चिदस्ति
वस्तु, परोपगमस्तु न स्वतन्त्रहेताविकियते। प्रसङ्गसाधनत्वे च विपर्ययपयवसानात्
साध्यविरोधः। यस्य चैकानेकत्वाभ्यां वस्तुव्याप्तिरिभमता तस्यायमस्तु दण्डः। यस्य
तु प्रकाशमात्रेण वस्तुता तस्य कस्तदनुरोधः?

तस्मात् स्वयमुपपादियतव्या व्याप्तिः । यदि च कचित् संबन्धबोध एकानेक-त्वाभ्यां वस्तुनः, तदेव न शून्यिमिति व्याप्तिशून्यता साधनोद्धृतिः । ननु वस्तुस्थितिः एकानेकव्यवहारः प्रमाणसिद्धचवसायश्च लोके तावदस्ति । विचारे तु नास्तीत्येतदेव साध्यमस्माकं कथं वाधकं भवितुमहुँतीति चेत्-न, स्वभावाभावो हि भवतां साध्यः, नैकानेकत्वाभाव एव साधनत्वेनोपन्यासात् । न चेदमसिद्धतोद्धावनम् । कि तु व्याप्त्यसिद्धिरभिधीयते । विपर्ययव्याप्तिश्च व्यापकानुपलम्भादौ शरणम्, सा च कचिद् व्याप्यव्यापकयोरसिद्धेरसिद्धैव, सांवृतेनापि प्रमाणेनाविषयीकरणात् । न च

व्यवहारमात्रं प्रमाणम्, न च लक्षणान्तरम् । अप्रमाणेऽपि प्रमाणस्य न व्यवस्था-नियमः।

> संवृतौ मानिमष्टं चेद् विचारोज्येष संवृतिः। संवृताविष नेष्टं चेद् वृवत् जेता यथा तथा॥

इत्यन्तर्राकः।

ततो यदि प्रमाणितरस्तेनैव रूपेण व्याप्तिमवकल्प्य सर्वत्र तदभावादभावो भावानामिभमतः, अवन्ध्यस्तर्हि वन्ध्यामुतिवयोगोऽपि तत्साधने स्यादिति साध्वी साध्यप्रत्याशा । तस्मात् कचिद् व्याप्य[100b]ध्यापकयोश्पळम्भे व्याप्तिग्रहण-निवन्धनेऽध्यक्षरूपे विपर्ययवाधकसमाख्यातानुमानरूपे वा प्रवृत्ते कचित् तदभावात् अन्याभाविनश्चय इति युक्तम् । क्षणिकत्वेनापि सत्त्वस्य व्याप्तिसाधनं क्षणिकसत्तानिश्चयनान्तरीयकमेवेति सेवोपलिव्धरस्य । प्रकृते तु तद्वत् तयोः सामान्येनापि सत्ताक्षेपे तन्नान्तरीयकमे हेतुरिष्टविधातकृद् विरुद्धः । अनाक्षेपेऽपि न व्याप्तिरित अनेकान्तः।

ततः कुतिश्चित्राकारबोधनिषेयः ? बाह्यस्यापि कुतस्तर्हींति चेत् ? तत्व्यतोऽ-प्रकाशादेव । न ह्यनुपल्रव्धेरन्योऽभाव इति सुप्रसिद्धम् । न वा निरंशतैकलक्षणमिति कः शक्तिप्रतिवन्धो बहिरर्थे व्यापकानुपलम्भस्य ? किं पुनस्तदेकतालक्षणम्, यतो नोकोपालम्भसंभवः ? विवेच्याशक्यदर्शनत्वं, तत्तु न बाह्यस्य । तदभावात् तत्संहति-रूपमनेकमपि नास्ति । अय शक्यविवेचनमनेकं भविष्यतीति चेत् ? यद्यशक्य-विवेचनं किञ्चिदिन्तमं स्यात्, तदा तदपेक्षया शक्यविवेचनता परस्परं स्यात्, न चेवम्, परमाणोरप्यनवस्थानात् । बृद्धौ तु स्वसन्तानभाविन्यां वित्रायामशक्य-विवेचनत्वमस्ति, न तु सन्तानान्तरेण सहेति दश्यपि । एतेन बृद्धौ व्याप्यव्यापक-भावसिद्धिरन्यत्र व्यापकानुपलम्भव्यापार इति व्यक्तमुक्तम् ।

अत एवाचार्यवसुवन्धुपादैरिप बाह्याधिकारेणैव व्यापकानुपलम्भ उद्भावितो, न ज्ञानाधिकारेण । समानन्यायतया तत्राप्यवकाशमानो दुर्वार इति चेत् – न, विज्ञानमात्रमेवेदिमित्यादिना समानन्यायतया निषिद्धत्वात् । अतएव ग्राह्यग्राहक-द्वयासत्तया त्रैधातुकचित्तचेत्तलक्षणाभूतपरिकल्पसत्तया च समारोपापवादप्रतिषेध-निर्वृतिः कृता, नेतरसत्त्वासत्त्वमुक्तम् । तद्वदूहितुं शक्यत्वादनुक्तिरिति चेत् ? ग्राह्यस्य

तिंह साक्षादेव वाधकमुक्तमिति तदभाव एव नाभिधेयः । तस्मात् तस्यैव वाधकमुक्तम् इतीष्ठं चेत्यलं विस्तरेण । तथा विवेच्याशक्यदर्शनेतरत्वमैवैकानेकत्वमन्योन्य-परिहारस्थितलक्षणतया व्यापकं स्वभावे दृष्टत्वात्, न निरंशराशित्वं, अंशचिन्ता तु परानुरोधेन । अथवा तदृहारेणाशक्यविवेचनत्वाभाव एव व्यज्यत इति वेदितव्यम्, सन्तानान्तरविदिति । नतु स्विवेदेकतत्त्ववादिनोऽनेकव्यवस्थाश्रयः,

सन्तानान्तरभावोऽयं न सिद्धश्चेत् फलाङ्गवत्। सन्तानान्तरसिद्धः किं संवृत्त्या तु यथा तथा॥

वा अस्तु किमत्र निर्वन्धेन ? एवमपि हि बुढेरनेकत्वमेव मा भूत्, एकत्वेनाप्येकेन व्यापकानुपलब्धेरसिद्धिसिद्धेः । कित्पतानेकविवेकेन चैकशब्दो भविष्यति यावद् व्यवहारः । तस्मान्न विहिरिव बुद्धैर्विरुद्धधर्मीष्यासक्वतो भेदः ।

अस्तु चैवं, [101a] कि पुनस्तत्र प्रमाणम् ? एकत्वेऽपि कि प्रमाणम् ? प्रत्यक्षमेव । विकल्पेना[न]नुगमान्नेति चेत् ? विकल्पस्यैवायमपराधः । अध्यक्षस्यैव कि नेति चेत्- न, अन्योन्यसंविदन्तर्गतप्रतिमासादेव । कि च मया दृष्टा नीलपोतादय इत्येककर्तुक्ललेखः । यमार्यं चित्रः प्रतिभास इत्येकसंविन्धन्यः । एकप्रत्यक्षविकल्प एवायमभेदेन पटवत्यनुभवाकारवान् । एवमेकतैव बृद्धिरेकस्त[स्य] विकल्पिक्षभुवन-विकल्पो वा ? एकस्यां बृद्धौ चित्रः प्रतिभास इत्यपि शिलापुत्रशरोरवत्, शरीरे पाणिपादादिवद् वा । एकावसाय एवायं, विहरिभमानात् तु समुद्धयमात्रमुच्यते । तदभावे त्वेकत्वमेवेदमुल्लिक्षते । एवं वृक्षक्षमाधरादाविष धोमात्रत्वे तूभयत्र एक-व्यवहारः ।

तस्मान्न प्रत्याक्षापराधः । नापि विकल्सस्य भाव एवेति सिद्धमध्यक्षमभेदग्राहि । भेदेऽपि तिहि प्रत्यक्षमेव शरणम् । न चैका पर्वतवुद्धिरित्यादौ विषरीतोदयाद्विकल्पेन अननुगमो, भूयोदृष्टत्वात् । तत् किमिदानीमुभयमस्तु ? अतो व्यापकानुपरूक्षेविष्ठवः । सोऽयमुभयनिषेधेन शून्यतासाधनारम्भे उभयसाधनेन स्याद्वादमुद्दीपियतुं प्रवृत्तः इति प्रहारपातः । अथेकैकसाधनमन्यान्यवाधनपरं, न तु स्थितिरेव तस्य विवक्षिता, पर्यायेण तस्यापि वाधनात् । यद्येवं यदैक्यं सिद्धमध्यक्षेण तदा द्वितीयवाधेव जाता, कथं तदाश्रयः परस्य वाथः ? न हि पूर्ववाधितस्य कुतिश्चित् प्रत्युज्जीवनम् । तथाभावे अनेनापि वाध्यमानस्य पुनः प्रत्युज्जीवनाशंसायां कीदृशी मनोरथिसिद्धः ? पुनरितरेण

वाधनजीवनपरम्पराया अनुपरमादेकैकसनाथतया धर्मिणो न कदाचिद् व्यापकानुप-लम्भसंभवः।

तदयमर्थः, यदुच्यते न तावदेकं बुद्धिरूपं, नीलपीतादीनामव्यतिकरप्रतिभासनात् । नाप्यनेकं, परम्परासंवेदनप्रसङ्गादिति । तत्र यदेकत्वनिषेधाय प्रतिभासभेदो दूषणीयते, तदा यद्यसौ स्वसंवेदनिसद्धः, तस्य केन पुनरपोहः ? तस्यादृढत्वे एकत्वस्यापि कृतो वाधा ? एवं नाप्यनेकिमत्यत्रापि वाच्यम् । यदि पुनः प्रतियोगिसंभवानपेक्षः परपरिभवः साधनान्तरकृतः स्यात्, तदा न दोषः । स्वयमेव तु प्रमाणसिद्धसंमतस्य पुनः प्रतिवहनमित्यसंबद्धम् । न च प्रमाणान्तरभेकानेकत्वविपर्यासनमस्ति । तत्संभवाभिमानेऽपि नैकस्यापि स्वसंवेदनिसद्धस्योद्धृतिः । अवस्तुत्वाक्षेकमपीति परस्परापेक्षम् । विरुद्धयोरेकत्रासंभव इति न द्वयोनिषेधः । तदत्र यस्यैव न संवेदनिमत्युपपादियतुं शक्यं तदेवासदस्तु । द्वयोरिति तु सर्वथा संवेदनामावे स्यात् । तच्चासिद्धमिति । [101b] अथापि स्यात् स्वसंवेदनवादिनोऽनिष्टापादनमात्रभेतत्, ततस्तस्यैवायं दोषो नास्माकं तदिनष्टे चेति चेत् ?

अनिष्टिर्नाम महतां परिहारो महानयम्। सर्वानर्थानुषञ्जेषु यद्येवं स्यात् कृतार्थंता॥

व्यापकाभ्युपगमवादिनो हि प्रसह्यायातः स्वसंवेदनाभ्युपगम इत्युक्तम् । ततो यद्यभेदवदघ्यक्षसिद्धिभेंदेऽपि न शक्यः स्याद्वादपरिहारः। प्रमाणानुपगमे च सर्वस्य यथेष्टसिद्धावपि कस्तत्परिहारः? एवं तर्हि,

भेदाभेदद्वयीसिद्धौ स्याद्वादः समुपागतः। वेदान्तवादस्त्वेकत्वे दुस्त्यजस्तत्त्विद्रवः॥

अत्रोच्यते,

मिन्वित्तचकं यदपीदमेक-मात्मा नभस्वन्न विभुस्तथापि । तथागतस्य प्रथते तथा चेन् मनःसमाध्यातिशमो न तत्त्वम् ॥

न खलु ज्ञानस्य तादृग्व्यापकत्वं नाम तत्त्वमेव, अन्यदा अन्यस्य चाभावात्। भगवतस्तु सिद्धिविशेषोऽसौ। पूर्वापररूपसंस्पर्शस्तु संवेदनेनास्तीति कृतो नित्यता? एतेन [ह्र]स्वतान्तपरिहारः । न च स्वसंवेदनमेव कदाचिदात्मानं विरमन्तमनुभवतीति ज्ञ्छेदान्तस्य प्रवन्धद्वारेण तु शाश्वतोच्छेदपरिहारोऽवान्तरव्यवस्थापेक्ष इष्ट एव । अतीतादिनाप्यभेदो भाष्यकारस्येति स्थवीयसी भ्रान्तिर्लोकस्य, प्रकाशमानस्येवातीतादि-भावनानिषेश्चत् । तस्मान्न तावन्मात्रमेकत्वं गगनवद् वैभवदोषाकिष । नापि निस्यता-प्रतीतिरिति कथं वेदान्तसिद्धान्तशङ्का ?

अथ तावह्शच्यापीदमिदं चान्यथेत्यपि प्रत्ययः कथम् ? यद्येवं कालवद् देशस्यापि न दैर्घ्यप्रतीतिरिति नतरां नित्यविभुत्वे । उभयसिद्धिवादस्त्वह्रीकस्यैव । ननु दिगम्बरस्य बाह्यमप्यस्ति । तत्रापि कथिबद् भेदाभेदौ, भावानां च नैकान्तेन बाह्यत्वमान्तरत्वं वेत्याद्यवकरपरिहारेऽपि प्रत्यक्षसिद्धबुद्धिरूपैकानेकत्वमात्रेण कः तन्मतोपनिपातः ? न खलु सर्वथा साम्यपरिहारः शक्यः, परस्परिवरोधस्तु ध्वस्तो बुद्धचिकारेण प्रतिभासादेव । तस्मात्,

यद् यथा भासते ज्ञानं तत्तथैवातुभूयते। भासते द्वचात्मकत्वेन तथैवास्य सदा स्थितिः॥

ज्ञानग्रहणेनैतदाह । न बहिद्धर्घात्मकैकत्वेन कचित् प्रतिभासो भ्रमस्यापि संभवात्, प्रमाणान्तरावतारदर्शनाच्चन्द्रद्वयादिवत् । तत् कथमेकत्वं चित्राकारस्य ? उच्यते,

नाह्रोकवादमुक्तिवः प्रकृतार्थविमर्शने । अस्माभियंदनुष्ठेयं भवद्भिस्तदनुष्टितस् ॥ एकानेकत्वयोरेकस्यापि सिद्धौ यदेष्सितस् । का कथा द्वयसंसिद्धावेकं स्यादपि दुर्बेलस् ॥

चित्रैकताचोद्येऽप्युत्तरम्,

एकानेकत्वयोः सिद्धावेकत्वं सिद्धमेव तत्। इति नामेकभावः स्याचित्राकारेऽपि चेतसि॥

चित्राकारे एकानेकाकारे [102a]रूपे इत्ययमप्यर्थः । चेतसि नाम स्यान्नजाते जडे एकभावोऽपि, न त्वेकभाव एव । न हि नीलं चतु $[\tau]$ स्रं न नीलमिति युक्तम् । अथवा,

नैकं चित्रं विरोधेन विरोधश्च न दर्शनात्। इति नामेकभावः स्याज्ञित्राकारस्य चेतसः॥

अनेकव्यवहारोऽपि तर्हि स्यात् । यदि प्रयोजनमस्ति को निवारयित ? यया ह्येको भगवानुच्यते, तथा चत्वारि वैशारद्यानि, ह्यात्रिल्ळक्षणानीत्यादि दृश्यते एवेति का क्षतिरस्माकस् ? भवतस्तु स्ववधाय कृत्योत्वापनमेतत् । नन्वेवं परहेतुदूषणमस्तु, स्वाभिमतिचत्राद्वैतसिद्धिस्तु कथम्, प्रत्यक्षप्रतिक्षिप्तत्वादेकतायाः, नील्पीतयोः प्रतिभासङ्करात् ? यदप्यशक्यविवेचनत्वमुक्तं तदिप समानसामग्रीजन्यत्वेनाव्यभिचार-निमित्तं भेदहेतुः, वृद्धिरूपत्वान्तु समुदाय एकदेशो वा न गोचरः परस्येति किमेकत्वभस्तु ?

औपचारिकमेकत्वं विवेकाशिकतो यदि । व्यापकानुपलम्भस्यासिद्धिः सत्यं कथं भवेत् ॥ यच्चेदमुच्यते, एकत्वनान्तरीयकः प्रतिभास इति, तदप्ययुक्तम्, देशव्याप्त्या हि निर्भासो न चैकस्य भवेदयम् । तद्भेदनान्तरीयत्वमप्याभासस्य कि न वः ॥ अभेदनान्तरीयत्वं यथाभासस्य दृश्यते । नीलपीतादितन्त्रत्वमेवं भेदः स एव च ॥

तस्मात,

व्याडिब्रीडाकरं क्षारदध्नोरेकत्वशासनम्। तदेव किं न भवतो गुडगोरसकारिणः॥

अत्रोच्यते,

इयता यदि भेदोऽपि कथ्यतेऽस्तीति का क्षतिः । अयोगस्य व्यवच्छेदेनै[तदु]कमनन्तरम् ॥ तथैव चित्राद्वैतं च मुख्यमित्यपि दर्शितम् । अन्यया ह्येकमेव स्याच्चित्रत्वं नोपपत्तिमत्॥ परस्परविरोधेन रूपसंकरभीरवे। अवध्यं कथ्यमेकत्वं निर्भासात्त्यज्यतां भिदा ॥ निर्भासे सति भिन्नत्वमभेदो वा तदाकृतेः। नानेकत्वे च निर्भासस्तस्मादेकत्वमेव सत्।। देशव्याप्तिरनेकस्य जडस्यैवोपपद्यते । कथमेकैकप्रतिभासने ॥ स्वसंवेद्यस्य त नीलपीतादितन्त्रत्वं तथास्तु न तदेव भित्। एकस्य स्वीकृतस्यैव तथोत्पत्तेः स्वहेतृतः॥ एकतास्वीकृतं यद्वन्न भेदस्वीकृतं तथा। द्वितीयस्याप्रतीभासादभिदैव वशीकृतम्।। मिथो विरोधपक्षे च न द्वितीयावलम्बनम् । विरोधानभ्यपायेऽपि चित्राद्वैतं प्रसाधितम् ॥ धियामद्वेतसाधनम् ।

तत्रेति नामैकभावः स्यादिति कोऽर्थः ? एतदशक्यविवेचनत्वमेकत्विमत्यर्थः ।

एकसंवित्तिसिद्धेऽस्मिस्तदेवैकत्वम्च्यते

तदेवमेकभावो ह्यस्यान्यथैवान्यथा धियः। इदं वस्तुवलायतमरुचिः कोपयोगिनी।। बाह्ये सित धियो ग्राह्यमिव भिन्नं धितेः [102b] सितम्। तदैक्यवादी निग्राह्यो बाह्येषी बाह्यविष्ठवात्॥

एतेनाभेदेन प्रत्यक्षप्रतिक्षेपः प्रयुक्तः ॥

किंच,

अध्यक्षमेव हि भिनत्ति शितेः सितं चेत् तिद्भिद्यमानमथवाभिदमेव भिन्द्यात्। भेदेऽन्यलेशमपि नेति कुतो भिनत्तु भिन्द्यादमेदि मन इत्यपि कस्य शक्यम्॥ बहिरिप हि भिद्यमानैव बुद्धिरर्थात् भिनित्त । न चात्र बुद्धिस्वरूपे प्रमाणान्तराणामवकाशः स्वसंवेदनादन्यत्र । तद्येकं भिनित्त चेति व्याहतम् । बहिस्तु निराकारपक्षेऽभिद्यमानापि बुद्धिरर्थिकयादिभेदेन दृढीकृताद् भिन्नस्वरूपग्रहणाभिमानात् अर्थात् भिन्द्यात् । संवेदनं तु स्वधर्मं एव स्वभावात्मा नील्पीतयोनं भिद्यते । भिनित्त चैताविति महत् साहसम् । प्रत्यातमं भिद्यमानं तु भिन्द्यात् । केवलमन्यान्यवार्ताविरहात् चित्रप्रतिभास एवासंभवी तदेति कृतो भेदस्थितिः ? अथवा कृतः सकाशाद् भिनन्त्ववधेरप्रतीयमानत्वात् ? न च किमत्रावधिप्रतीत्या कर्तव्यम् यत एव तस्य न प्रतीतिस्तत एव तस्य ततो भेदिस्थितिः । न चान्योपलम्भेऽपि पररूपेण भावो भिद्यते, किं तु तादातस्येन प्रतीतिरेवान्यतो भेदप्रतीतिः सा चाप्रतीतेऽपि परस्मिन्नविकलेति न भेदप्रतीतिक्षतिः ।

अत्रोत्तरम्, यदि तावदप्रतीयमानस्यापि सत्त्वपक्षापेक्षयेदमभिधीयते तदा वाह्यवाद एव युक्तमेतत्; न विज्ञप्तिमात्रतानये । तथा हि,

सत्ता च नामात्यक्षाणां स्वविन्मात्रे च संस्थितिः । यत्परैरुच्यते रुच्यमत्र विस्मीयते मया ॥

तस्मात् नाप्रकाशादसत्त्वादेव तदपेक्षाभेदसंस्थितिः । न चासदपेक्षेव भिवतुमर्हति, न हि शशिवपाणपेक्षया कस्यचिदभेदिस्थितिः, ऐक्यिनपेधमात्रं तु स्यात्,
तच्चेव्यत एव । यदि न ततो व्यावृत्तं तदेव कि भवतु घट इति चेत् ? अत एवैक्यनिषेघमात्रं बूमः । नन्वसतो व्यावृत्तं सदिभिधीयते, यञ्चासतो व्यावृत्तं तद् बन्ध्यासुतादिष, न हि वृक्षाद् व्यावृत्तं न प्रक्षादिति युक्तम् । तत् कथं खरश्रुङ्गान्न व्यावृत्तो घटः ? यद्येवं खपुष्पस्यापि कुम्भादिभ्यो भेदः सुतरां दुनिवारः । न हि यद् यतो न
व्यावर्तते ततस्तद् व्यावृत्तिमत् । ततक्ष विन्ध्याद् बन्ध्यासुतस्य न भेदो नाभेद इति
न वक्तव्यम् । उभयनिषेधस्याभावनियतत्तेन सामान्यपुद्गलाद्यभावसाधनायानुपन्यासः । ततो व्यावर्ततं इति हि प्रथमार्थः पश्चम्यर्थो वा साधारण एव, वस्तुधमंतया
कित्यत्वमंतया वा । तदिदमत्रार्थसतत्त्वम् । अस्मादिदं भिद्यत इति यदि वक्तुरेकस्वभावतानिषेधमात्रमभिमतम्, तदा घटतुरङ्गश्रुङ्गयोः परस्परतो व्यावृत्तिरस्तु, का
क्षतिः ?

अथात्मात्मीयवस्तुरूपस्थितिरभिमता, [103a] तदा घटपटादीनामेव, न नरखरभ्युङ्गयोर्ने वा नरस्य खरम्युङ्गस्य च, एकस्यैव वस्तुत्वात् । तथा च सति पुद्गालः स्कन्धान्न भिन्न इति नात्मात्मीयख्पेणानयोः स्थितिरित्येव विवक्षितस्। नाप्येक इति वन्ध्यास्नुसमानतामनुभवतीति न वोषः। भावाभावयोस्त्वभावस्य कित्पतं ख्पमाश्चित्य परस्परपिरहारेण व्यवस्थितलक्षणत्वमुच्यते, न वस्तुख्पत्वमुभयोः। अतएवात्मात्मीयवस्तुख्पिस्थितिरित्युक्तम्। तस्माद् यावदर्प्रतिभासमानमपि न वस्तुतामितकामित तावत् परस्परासंकीणंत्वेऽनुपलभ्यमानादिष भेदग्रहणिमिति स्यादिति मितसत्तासाधने। अन्यथा तु तदापि संशय एव। प्रकाशैकस्वभावे तु सत्त्वेन प्रतीयमानं नैकं
न नाना। प्रतिभासी तु भावोऽभावो न भवतीति भेदार्थोऽभिमत एव। तद्मोद्भावनासंवृत्याभिभयोयते, न तु तत्राभावांशस्य निषेधस्योल्लेखः, उल्लेखे तादात्म्यापिरहारात्
कुतोऽभावता? अत्रव्य भावाभावत्यापि न हैतप्राप्तिः। तस्मादन्याभिमतस्य लेशस्यापि न प्रतीतिरित्यभावादेव कृतो भिनित्विति युक्तमुक्तम्। अत्रएव पूर्वापरयोः
सहानुपलम्भेऽपि भेदः प्रसिध्यत्येवित व्यक्तमात्मप्रतारणमात्रमेतत्। पूर्वापरत्वस्याप्रकाशात् प्रकाशस्य च पूर्वापरत्वायोगात्। तस्मादसत्त्वादेव नातीतादिवेदनं नाम,
प्रकाशस्यैव सत्त्वात्। तथा च,

श्रमात्र संकल्पनकल्पनानि शातासितादिन्यखिलाक्षजानि । ज्ञानान्यभिन्नानि सहोपलन्धेः पूर्वापरत्वं तु न वेद्यमेव।।

इति संग्रहः॥

अथवा कुतो भिनस्विति भेदावधेरप्रतिभासादेव, किमत्र भावाभाविचन्तया इत्यर्थः। तथा हि,

अस्माद् भिन्नमितीदं चेत् स्वरूपं ग्राह्मवस्तुनः। 'सावधेरस्य भासः स्यान्न वा ग्राह्मं तदात्मना॥

नतु संबन्ध्यन्तराप्रतिभासेऽपि संबन्धिनः पित्रादेः प्रतीतिरस्तीति चेत् ? तत्रापि काल्पनिकमेव संबन्धितः विद्यः, वस्तुरूपत्वे सर्वस्य संबन्धिनो बोधाक्षेपात् । अविधरिप हि संबन्धिविशेष एव । अतएव हेतुफळयोरेकप्रतीतिरन्यप्रतीतिविनाकृता भवन्ती शुद्धस्वभावविषया परस्परापेक्षाळक्षणसंबन्धविष्ठवसंकल्पशिल्पिनिर्मितमेवोप-

१. सावधेरस्यावभास इति मातृकायाम् ।

पादयति । तस्मादवधेरबोधेऽवधिमतो मितिरिति विमितिरेवैति कुतिश्चिद् भैदप्राहि प्रत्यक्षमप्रतिभासिनः । ननु नीलमनीलाद् भिन्नमवश्यमेषितव्यम्, तद्ग्राहिणा च प्रत्यक्षेण तथा न गृह्यत इति न गृहीतमेव नीलम् । वयमप्येवं ब्रूमः । अनीलाग्रहणे ततो भिद्यमानं न गृह्यत इति नीलमेव कथं गृहीतम् ? यत एव तस्याग्रहणं तत एव ततो भेदग्रहः, अन्यथा ह्यपलम्भानुपलम्भावेव न सिच्येयाता [103b] मिति चेत् ? यथा तहि तस्य नोपलम्भः तथा तदवधेभेदस्यापि कथमुपलम्भः ? ततश्च तद्ग्रहो नाम यथैकतामस्य विष्णिद्ध, तथा तदविषक्षभेदग्रहमि । अथास्यैतदूपप्रतीतिरेव भेद-प्रतीतिरित्युच्यते ? भेदप्रतीतिनिषेधेऽपि समानमेतत् ।

विनावधि प्रतीतो हि भेदो भेदः कथं नु स:। शब्द एव तथा माभूदिति चेद् भासतां तथा॥

उभया[व]भासने हि तदपेक्षः स्वभाव एवास्य न स्फुरतीत्युच्यते, न विकल्प-मात्रप्रतिक्षेपः । तस्माद् यथान्यसंकीर्णेष्ठपभासनमेव भेदप्रतिभास उच्यते, तथाविध-निरपेक्षमीक्षणमेवास्य भेदप्रतिभासभ्रंश्च इत्युच्यते, स्वरूपमात्रप्रतिभासात् । यद्येवम्,

> न भेद्यभासादवधेर्ज्ञातं नाभेद्यसंकरात्। नान्यच्च भेदाभेदाभ्यां वस्तु वस्तुग्रहः कथम्॥

यदि समीचीनमालोच्यत एवमेतत्,

अर्थस्याव्यतिभेदे हि ज्ञानादिप भिदा कुतः। भेदे चाविधवोधेऽपि सर्वः सर्वस्य गोचरः॥

केवलं बहिरभिनिवेशपारवश्ये चिन्तेयम् , तत्र च समानमेव दूषणिमदम् । यथा हि भेदग्रहानङ्गीकारे एकस्य, तथा भेदग्रहिनबन्धनस्याविधग्रहस्याभावे द्वितीयस्य । तत्र यदि चक्षुषी निमील्य बाह्यग्रहवदवधेरवोधेर्जप भेदग्रहव्यवस्यैकस्य, तदा चक्षुषी निमील्येव भेदग्रहाभावेऽपि वस्तुग्रहव्यवस्था कि नापरस्य, यथा परमाणुरूपानु-ल्लेखेऽपि ? न हि परमाणुभ्योऽन्यदिस्त वस्तु, ततस्तत्रापि निमीलिताक्षस्यैव तदनु-ल्लेखेऽपि वस्तुग्रहव्यवस्था । एवं भेदाग्रतीताविप न दोषः ।

कथं तर्हि भेदग्रहः ? त कथश्चित् । भेदग्रहृव्यवस्थामात्रं तु पश्चिमनिश्चया-पेक्षया स्यात् । स हि नीलमनीलराशि च स्वानुरूपप्रतिभासविषयीक्वतमस्योऽन्य- प्रत्यनीकतया विभजन् स्वव्यापारमिप नीलिमिदं वृष्टं नानीलिमितं प्रत्यक्ष एव क्षिपतीितं तदपेक्षयाध्यक्षमेव परस्य व्यावृत्तिं गृह्णातोति व्यवस्थाप्यते, सोऽपि वा स्मृतिरिति, यथा धारावाहिज्ञानान्तरस्य गृहीतग्रहणमगृहीतेऽप्येकत्विनिश्चयापेक्षया। एतेन तत् परिच्छिनत्तीत्यादेशियोः व्याख्यातः। तदनेनावान्तरच्यवस्थामान्त्रेण न प्रत्यक्षस्याभेदग्रहिनसगिवसगियोगः। तत् किमिदानीभुपलब्धानुपलब्धयोरैक्यमस्तु ? न, भेदग्रहिनिष्ठमाप्तस्य विवक्षितत्वात्। विकल्पस्तु सह क्रमेण वा प्रतियोगिनः प्रतिपत्तौ संकल्पे वा भेदमभेदं वा व्यवहारयेत्, प्रत्यक्षापेक्षया त्वप्रतिभासमानं नैकं न नाना। प्रतिभासमाने का गितिरिति चेत् ? तत्रापि यदि ग्राहकयोभेदः, तदान्यविषयागुल्लेखात् पूर्वविद्विकल्प एव भेदग्राही। अभेदे सिद्धिचत्राद्वैतवादः, वृद्धिखप [104a] मेवाभेद-ग्राहकमेव प्रत्यक्षमित्यपि। संग्रहः,

बाह्यस्य सत्त्वेऽसत्त्वे वा नाध्यक्षं भेदवेदनम् । अभेदवेदनं बुद्धौ भासमानात्मनेव तु॥

तस्माद् व्यवहारपरायणमेव भेदः॥

नतु पुरः स्पष्टाकारं नीलपीतादिविरुद्धधर्माध्यासि भासमानं कथमपह्नोतुं शक्यते ? नेदमपह्न्यते, अतएव चित्रमुच्यते । तस्य चित्रशब्दाभिषेयस्य नीलपीतादेः प्रतिस्वं भेदं तत्त्वतो न क्षमते, स्वसंवित्तिरित्युच्यते । तत्र च विरुद्धधर्माध्यास इति विरुद्धौ वा धर्मौ विरुद्धयोवा ? प्रथमपक्षे अप्याक्षयद्वारेण वा, स्वरूपेण वा ? आश्रयपक्षे, संवेदनादेवाधिकरणतासिद्धेरिसिद्धिविरुद्धधर्माध्यासस्य, स्वसंवेदनस्वीकृते प्रमाणान्तरावतारिवरहात् । अथ स्वरूपेण, तन्मात्रं न व्यथतेऽभेदिन्याश्रये प्रतिभासमानौ मैत्रीमेवाबहृतो हृतो विरोधः, कृतकनित्यत्ववत् ।

तयोः कल्पनाकृत एव भेदोऽत्र तु प्रतिभासकृत इति चेत् ? अभिनाश्रयत्व-मात्रेण निदर्शनमेतत् । आश्रयाभेदस्तिह् तत्र प्रतिभासाभेदादेवेति चेत् ? अत्रापि स्वसंवेदनाभेदात् । प्रतिभासभेदात् तर्हि भेद एव कि न वेति चेत्- न, बाह्ये हि प्रतिभासः प्रमाणमाकारापरनामा, तदभावे त्वाभास एव विषयः । प्रमाणं तु स्व-संवेदनम्, स तेनैकीिकयमाणः केन भेत् शक्यः ? विरुद्धयोधमिविति तु दूरोत्सारि-तम्, भेदस्यैवाभावात् क विरोधः इति । तस्मान्न भेदसाधनं किञ्चत् । अभेदसाधनं तु स्वसंवेदनमेव भेदबाधनं च स्वरसवाही बहिव्यंवहारस्तूपस्थापयतीति स्थितम्। एतदप्याह,

> नीळादिश्चित्रविज्ञाने ज्ञानोपाधिरनन्यभाक् । अशक्यदर्शनस्तं हि पतत्यर्थे विवेचयन् ॥ [प्र. वा. २. २२०]

इति । अनन्यभागित्यनन्यस्वभावभाक् । पीतादिस्वभावमभजन्नीलादिरशक्यप्रतिभासिश्चन-विज्ञानस्थ एकाको शक्यदर्शनः स्यादिप पीताद्येकैकनियतत्वात् तद्धर्मतापन्नस्य प्रतिभासस्य । परस्परस्वभावस्त्यजन्नेव शक्यप्रतिभास इत्यर्थः । तं हि विवेचयन् भिन्दन् नियतं तद्धर्मतामनापन्नतां प्रतिभासस्य स्वीकुर्यादिति बहिरर्थंवाद एव निपतेत् । ज्ञानोपाधिश्चायं नीलादिः, तस्माद्,

> यद् यथा भासते ज्ञानम् [प्र. वा. २. १२१]

नील्पीतादिभासित्वेन तत्तत्रवानु[भूते] पीतादित्वेन स्वसंवेदनात् परस्परात्मत्वेनेति इत्यर्थः । शेपं सुगमम् । अतो युक्तमाह भाष्यकारः,

न वा तच्चित्रम्, अचित्राद् भेदेन व्यवस्थापनासंभवादिति । [प्र. वा. भाष्ये पृः २९०]

अत्र ह्यचित्रादनानारूपात् स्वसंवेदनाद् भेदेनाव्यवस्थापनिमित, अभेदेन व्यवस्थापनं पर्युदासपर्यंवसायि विविक्षतम् । तञ्च प्रसाधितं स्वयमेव । पूर्वमशक्य-विवेचनत्वमव्यभिचारलक्षणमेकत्वमुक्तम्, अधुना त्वेकसंविदन्तर्गंतत्वमेवेति वाश्वदः । तेन चित्राकारतापि संवृत्योच्यते । परमार्थतः पुनरद्वैतमेवेत्यर्थं परिकल्प्यभेदप्रतितिनिषेधमात्राभिप्रायेण यदुक्तम्, [104b] यद्येवं न वा तदद्वैतं द्वैताद् भेदेनाप्रतिभासनात्, एवं न वा ज्ञानम्, न वा स्वसंवेदनिमित्तं, तिन्नरस्तम् । द्वैतं हि भेदः, तस्य च क प्रतिभासः ? तेन ततो भेदप्रतिभासामावेऽपि कुत एकत्वम्, एकस्येकसंविदन्तर्गमेण प्रतिपादितत्वात् ? एवं शेषमि, प्रतिभासे हि सर्वस्य विपर्ययस्य स्वभावभङ्गप्रसङ्गः ?

उद्भावनासंवृत्त्या चात्र चित्रवद् भेदोऽपि व्यवस्थाहं इत्यपि न युक्तम्, अनु-भवस्य भेदिवरोघेनोदयप्रतिपादनात् । नीलपीतादिमात्रेण चित्रस्याद्वेतवचनमेवोद्भावना-संवृतिः, न भेदवचनम् । अभ्यासभावितं तु भेदवचनमनभ्यृहिततत्त्वस्य न तत्त्वो-परोघीति । वस्तुतस्तु, प्रसज्यप्रतिषेध एवायं वाचकाक्षरः, एकत्वसाधनायेति तु भ्रान्ति-लोकस्य । तदयमर्थः, अथवा तद्ग्राह्यग्राहकाभिमतं नीलपीतादि वा चित्रशब्दाभिषेयं न चित्रं, न नाना, अचित्रात् स्वसंवेदनाद्धेतोभेदेन व्यवस्थापनाभावादिति नानात्व-निषेधमात्रिमष्टम्, परेण चैकत्वनिषेधोऽध्यक्षादेव कृत इत्युभयविनिर्मृक्त एव प्रकाराः । क्षणिकं क्षणित्वमुक्त इव सिन्नत्युक्तं भवति, यथा प्रथमं प्रथितमस्माभिः । अत एवान्यस्य जङस्य ग्राह्यग्राहकस्य वा अभावात् केवलार्थोऽयमद्वेतशब्दो न द्वैतपर्युदासे नैकार्थं इति दर्शयन्नाह,

> तस्मात् स्वसंवेदनमेव केवलमद्वैतमपरस्याभावादिति । [प्र. वा. भाष्ये पृः २९०]

तेन यदेव चोद्यमुखेन पूर्वमाह, अथ प्रतिभासमानं कथमेकानेकत्विवकल्पनादेव न भवति, विकल्प्यमानमिप तत्प्रतिभासत एव, अभावे कथं प्रतिभासः ? प्रतिभासश्चेत्, कथमभाव इति ? टीका चात्र एकानेकरूपपरिहृतस्याप्युपलम्भात्मतयोपलम्भः सत्तेति न्यायात् सदेवेति । तदेव सिद्धान्तान्तरत्वेन व्यक्तीकृतस् । तदेवमेकत्वोपाधिक्षित्राद्वैतवादो वार्तिककारस्य मुख्य उपलक्ष्यते । भाष्यकारस्य तूभयव्यावृत्तिविशेषणः । तत्त्वतस्तु उभयोरप्येक एवाभिप्रायः । अभिव्यक्तिरीतिभेदात् तु मुख्येतरव्यवस्था ॥

अनालोच्य ततश्चित्रां चित्राद्वैतव्यवस्थितिम् । भाष्यापदेशादाचार्यदूषणं कस्य भूषणम् ॥

यदि चाचार्यस्यान्योऽभिशायो भाष्यकारस्याप्यक्षर्व्यास्थ्येयमभिश्रायस्त्वन्य इति नाशक्यमिति धिक् प्रकाश एव स्वलनम् ! तदेवमेकताया एव बुद्धिरूपे चित्रेऽप्युप-पत्तेर्व्यापकानुपल्व्येरसिद्धिः । नोपयोगिश्चित्राद्वेतेन व्यवहारिणामिति तु न बाधकं बुद्धगोचरत्वात्, शून्यतावत् ।

तत्त्वावबोधेतरयोरभेदाद् दोष एव चेत्। अनीक्षमाणः स्वमुखं मुखं जीवति पेचकः॥ तथा हि,

न सा कृतौ चेतिस विप्रतीतिः
प्रकाशमानस्य मनस्त्वसिद्धेः।
प्रकल्पितेनैव तु नात्मनासत्
प्रकाशिनापीति विशेष एषः॥

तया च कि धर्मतया कदाचिद्
विमुच्यते चक्र[105a]मिदं मतीनाम् ।
न चात्मरूपानुभवो न पूर्व
चित्तस्वभावत्वहतिप्रसक्तेः ॥

ततश्च तिम्नश्चय एव नासीद्
आकारभेदोस्कलितश्च सोऽपि ।
न तत्त्वसंवृत्यनुगम्य चास्य
परव्यपेक्षाविरहेऽस्ति भेदः ॥

न च किचिन्नाम परस्य बोधः
स्वभावश्न्यत्वमिष द्वयोः समम् ।
तदेकदा संवृतिरन्यदा ने्रययं विभागो भवतोऽपि किंकुतः ॥

अथवा.

न शून्यताया विरहः कदाचित् साक्षात्क्रिया वापि परा न काचित् । न दोषनाशो न गुणोदयो वा न संवृतिः कार्यविचार्यमाणा ॥

तदत्र यावल विचारसंभवो
भवोऽयमन्यः शम इत्ययं नयः।
विचारलीलालुलिते तु मानसे
भवः शमो वा क इहेति कथ्यताम्॥

तथा च सूत्रालङ्कारे,

न चान्तरं किञ्चन विद्यतेऽनयोः
सदर्थवृत्त्या शमजन्मनोरिह ।
तथापि जन्मक्षयतो विधीयते
शमस्य लाभः शभकर्मकारिणाम् ॥

सदर्थवृत्त्या परमार्थवृत्त्या, शेषं संवृत्त्या । अभिसमयालंकारेऽपि,

स्वप्नोपमत्वाद् धर्माणां भवशान्त्योरकल्पना। [अभिसमयालंकारालोके पृ: ४४०]

इत्यादिकम् । ततश्च जातिसिद्धम् ।

निर्वाणं च भवश्चैव द्वयमेतन्न विद्यते । परिज्ञानं भवस्यैव निर्वाणमिति कथ्यते ॥ [नागार्जुनस्य]

इति । अस्य दूषणं निरपराधमातृवध एव तदयं प्रकरणार्थः,

भेदोऽभेदो द्विधाऽद्वेधा धीरूपेऽस्तु यथा तथा। नालीकत्वं प्रकाशस्य बाधगन्धविरोधिनः॥

विजानातीति विज्ञानिमत्यादिकिल्पितप्रपञ्चशून्यता तु सर्वत्र । तथा च न हि ते स्वभूते धर्मास्तथा संविद्यन्ते यथा बालपृथ्यजना अश्रुतवन्तोऽभिनिविष्ट इत्यादि विस्तरः । बुद्धियमी अपि हि बुद्धधन्तरपरिकिल्पितेन रूपेण सन्त एव न स्वसंवैद्यतया एव सत्त्वात् । एतेन स्वप्नमायोपमत्त्रं भगवतो व्याख्यातम् । दृष्टान्तेष्विपि हि निषेधोऽध्यवसितस्यैव न प्रतिभासमानस्य । तस्मात् साकारस्यैव भगवतः सिद्धिवीधाविनाकृतेति स्थितम् । तथा च नमस्कारस्थोकस्यार्थसिद्धः—

सान्नव्यञ्जनलक्षणैरिधगतौदार्यं निजेनात्मना यद्गम्भीरमनन्यगोचरतया शून्यं प्रपञ्चीमिभिः। निर्माणैश्व यतः स्फुरन्ति जगतीं ज्ञानित्वषस्तन्नचा-लीकत्वेन कलिङ्कृतं वपुरतो भद्रं समन्तान्मुनेः॥ कि भूय:,

यथा सुवर्णं गुणरूपसंपदः प्रकर्षपर्यन्तमुपेतमक्षयम् । विमुक्तमालीक्यकलङ्कराङ्कया तथैव बौद्धं वपुरस्तु देहिनाम् ॥

।। इति महापण्डितज्ञानश्रीमित्रविरचितायां साकारसिद्धौ चित्राद्वैतपरिच्छेदश्चतुर्थः ।।

## [ पञ्चमः परिच्छेदः ]

ननु स्वसंवेदनविलासः सर्वोऽयं पूर्वो विस्तरः, स्वसंवेदनं च नाम नास्त्येवैतत्, युक्त्यागमनिगृहीतत्त्वात्।

> तदभावे कुतश्चित्रा चित्राद्वेतव्यवस्थितिः। न वा समन्तभद्रत्वमालीक्यापरिहारतः॥

अत्र प्रश्नः,

[105a] विदेव कि नास्ति किमस्तु न स्वयं प्रमेयहत्याय कथं प्रवेदनम् । हितः स्ववित्तौ परवेदनेऽपि वा समस्तमेतन्न समस्ति निर्णये॥

तथा हि,

संवित्तिर्मम नेति न प्रथयितुं शक्यं विभिन्नेर्मृदो नापीयं परतः कचिन्न च परिस्फूर्तावपीदं न सत्। न स्फूर्तीं स्वयमेव सत्यमिति चेदन्येन वित्तौ कुतः सत्त्वं नोभयथापि चेति गदितुं चैतत्स्वतोऽसांप्रतम्॥

अयमर्थः,

संवित्तिरेव नास्तीति ब्र्यान्निश्चेतनोऽपि किम् । न वक्ता चेन्न च श्रोता स्वनिर्भासस्तथाप्ययम् ॥

परतस्तु वेदनिमिति निरस्तमन्यत्रेत्यास्तां तावत् । अथ न सर्वथा वार्यते स्वसंवित्तिः, किं तु सांवृतीत्युच्यते, तींह सर्वथाप्रतिक्षेपाभावे बाधकाधीनमस्याः सांवृतन्त्वम् । बाधा च प्रमेयाद् भेदेनानुभवाद् वा । प्रमेयबाधयैव न तस्याः स्थितिरिति । तत्र,

भेदेनानुभवे भेदात् स्वानुभूतिः कथं भवेत्। प्रमेयबाधा तु पुनः शक्रेणापि न शक्यते॥ न हि स्फुरद्रूपमेव नास्तीति शक्यमवसातुम् । अथ न सर्वथा स्फुरतो निषेधः, स्वयं वेद्यमेव तु मा भूत्, परवेद्यं पुनरस्तु । नैवम्,

> स्ववेदनेऽप्यनाश्वासः का वार्ता परवेदने। स्ववेदनस्याभावे हि परवेदनमप्यसत्॥

यदि परेण परं वेद्यमानं सद्भवेत्, परमेव कथं सद्भविष्यति ? न चासदेवान्य-सत्ताव्यवहारकारणम् । तस्यान्येन वेदने सित सत्त्वेऽनवस्था । एवमेव परसत्तेति चेत् ? प्रमेयेऽप्येवमेवास्तु ।

स्वयमेव च सत्त्वं चेत् प्रकाशोऽपि स्वयं भवेत्।

जडस्य ।

स्वकारित्रविरोधो हि तावतामनयोः समः॥

अथ परवेदनमिप येन स्वीकृतं भवतु तस्यैव दोषः, मम तु स्ववेद्यं न परवेद्यं किमगीति चेत् ? नैवं चेतनावान् वक्तुमहीति । तथा हि, स्वतः परतो वा स्फुरन्नेव नास्त्यर्थं इति नानिष्ट्या वचनमात्रेण वा निवर्तियतुं शक्य इति । यदि प्रमाणमनुसरेत् तदा प्रत्यक्षमादावादाय प्रमाणान्तरपरिगणनम् । अनुमानादौ हि दृष्टानिष्टिः, न तु प्रत्यक्षे । परोक्षविषये च शेषमशेषं न तिद्वषये विधिवाधयोख्त्सहते । तदेव च प्रत्यक्षसिद्धम् अभिधीयते, यत्स्वरूपय साक्षाचिभासः । स च स्वेन परेण वेति किमनेन ?

परव्यापाराभावेऽपि यदि नास्य स्वरूपवित् । स्वरूपप्रच्युतिः सैव किमन्यैर्वाधकैरपि ॥ यत एवात्मिनिर्भासस्तत एव न बाध्यते । स्वार्थावभासनादेव बाधकस्यापि बाधिता ॥ सोऽपि तेनैव भाण्डेन विणिगत्यवगम्यताम् । तस्मात्प्रकाशमानस्य न बाधो नाम कश्चन ॥

ननु परेण प्रकाशने तेनैव रक्षा स्यात्, स्वयं भासनमनाथं परेण प्रभवता वाध्येत । उक्तमत्र, परोऽपि स्वरूपप्रकाशनेनैवोपयुज्यते न [106a] सत्तामात्रेण, नापि

भुजं प्रसार्यं प्रहारवारणेन, तत्स्वरूपप्रकाशनं यदि स्वरूपमपि संभवेन्नापरमुपयोगि । प्रत्युत,

> स्वबलेनैव बलवान् यः परेण स दुवैलः। यथात्मरक्षावहितो परस्तत्र परस्तथा॥

तथा चासत्ख्यातिविपरीतख्यातिसमृतिप्रमोषदृष्टिमोषादयः,

परेण भासने दृष्टा विविधा भ्रमकल्पनाः । स्वहेतोस्तु प्रकाशस्य निष्पत्तौ प्रभवन्ति न ॥ यद् यथा भासते ज्ञानं तत् तथैव व्यवस्थितम् । नान्यत्र रूपमाधाय भासते ज्ञानमन्यथा ॥ यदा यदेव स्फुरित रूपं तस्य तदेव हि । स्वाकारेणैक्यकरणाद् बहिरप्युच्यते भ्रमः ॥

यदा तु बहिरिप परितो निरस्तविश्वमाशङ्कमभ्यासात् स्वरूपिनभीसि ज्ञानम् अनुभवविषयस्तदा क बाधशङ्का ? कि पुनः स्वातुभवे ? केवलं तादृशस्य कथमुत्पित्तः कथं वा निश्चयः स्यात् ?

यथा नीलस्वभावेन जन्म बोधात्मना तथा। धियः स्वहेतोर्दीपस्य पीतभासात्मना यथा॥

कथं पुनः स्वसंवेदनमेवेदं न परवेदनिमत्यन्यत्रोक्तमित्युक्तस् ? केवलं स्ववेदं परवेदं वा प्रतिभासमानमेव रूपमवाध्यमिति प्रकृतस् । तञ्च सिद्धस्,

प्रमाणस्य प्रमाणेन नापरस्यापि बाधनम् । प्रागेवाध्यक्षरूपस्य स्वसंवित्तेस्तु का कथा ॥

त्रेरूप्यपरिशृद्धिबोधजन्मनोऽनुमानस्यापि न मानान्तरेणावमानः शक्यः, शब्दादेवी यथायथम् । न ह्योकदैकत्रैव घर्मिण परस्परप्रत्यनीकधमद्वयसाधनसमर्थयोः संभव इत्याक्षिप्तप्रायम् । एकस्य तु स्विविषयदाङ्यविरहे वाध्यबाधकभावः स्यात् । स्विविषये च दाङ्यमदाङ्यै वा द्वयोः पर्यन्ते प्रत्यक्षस्यैव स्खलनेतराभ्याम् । प्रत्यक्षस्य च स्खलनं विषये अम एव । अमश्च परवित्तिनयत इति कः संवेदनस्य प्रतिमल्लः ?

यदि बहिरपि निरस्तिविश्वमाशङ्कस्य न बाधः, कथमद्वयानुमानेन स्वप्रभवस्य बाधः? उक्तमत्र परिवत्तेरेवायं विष्ठव इति न शक्यम्, व्यापकानुपलम्भेऽपि स्विवित्तेरेवायं विष्ठव इति न शक्यम्, व्यापकानुपलम्भेऽपि स्विवित्तेरेवायं विष्ठव इति शक्यमिभधातुम्, परवेदनाध्यवसायेन तद्व्यापारस्यानवुविधानात्। तदापि सत्तामात्रेण भाव इति संस्कारिणः श्रुतसंस्कारक्षालनवत् महामोहसामर्थ्यमेतत्। संस्कारमन्तरेणापि स्खलनिमिति चेत्? तिर्ह जीवितमन्तरेण न स्खलनिमिति मरणमेव स्खलनप्रतीकार इति साध्वी वौद्धस्थितः। किं च स्ववेदनस्य व्यापकत्या व्यतिरेको-ऽशक्यदर्शन इति अनाद्यविद्याप्रभवोऽपि विष्ठवस्तदीय इति वदत्तो व्यापकानुपलिक्षसाध्याया निःस्वभावताया अपि स्वभावारोपरागादयो विष्ठल इति न [106b] दूरम्, प्रत्यनीकानकारता नु साधारणी।

तस्मान्न सत्तामात्रेणोपयोगव्यवस्था, उपयोगेऽपि वा न तद्वयापाराननुविधायिना विकल्पेनोत्यापितो व्यापकानुपलम्भस्तस्मै प्रभवति । तदप्रभवो हि संबन्धादिग्राहकमेवा-प्रमाणीकुर्वन् तेनैकविषयत्या परवेदनमेव दोषेण स्पर्शयेत्, न स्वसंवेदनम् अत्यन्तिभन्नविषयत्वात् । ततो यथा तत्र साधने यदि परवित्तेः प्रामाण्यं स्वीकुर्यात्, स्ववाधनमनुमानमिप प्रमाण्येत् । अथ न, तथाप्यनुमानमाध्यं सिद्धमिति तस्या एव विद्यदः स्फुटीभवत्यनुमानोदयेन, तथा न व्यापकानुपलम्भेन स्ववित्तेः, उक्तसामध्यंस्य वक्तुमशक्तेः, स्वेच्छ्यां तु प्रतिपत्ता स्ववेदनविषयमिप पक्षीकुर्यात्, केवलं प्रत्यक्षविशेष-वाधितत्वात् न साधनावधानमिति न्यायः।

तिह विज्ञप्तिमात्रसिद्धावेष न्यायः, प्रागेव तु व्यापकानुपलम्भोदये तत्साधनमेवा-नवकाशम् । नैवम्, यदैव नीलस्य निःस्वभावतां प्रतिजानीते, तदैव स्ववेदनाध्यक्षेण् प्रतिक्षेपादुक्तक्रमेण । यद्येवं, प्रकाशमानतादिसाधनबन्ध्यताप्रसङ्गः । एतद्पि नास्ति, विज्ञप्तिव्यवहारमात्रोपयोगात् । ननु तथापि परप्रकाश्यतानिषेधेन स्वप्रकाशता साध्यमाना विज्ञानव्यवहारं साधयेत्, न च सर्वथा परवेद्यताभावे निःस्वभावत्वे वा साध्यसाधनं नाम किश्चित्, तत् कथं व्यवहारसिद्धिरपि ?

तदयुक्तम् । संवृतौ हि साध्यसाधनास्था । तदा च द्वयोरिप तत्त्वयोरिसिद्धिः । तत्र च यस्य पुरोऽपरोपाधिप्रकाशिन्यिप नीले निजाभिसंस्कारिकाऽविद्याबलात् पर-प्रकाश्यतासंशयः, तद्वोधनाय न्यायसहः साधनोपन्यासः । तदा च स एव प्रत्यक्ष-वाधादिकं निरूपिष्यिति । तत्रातिपादने च जाते विक्रासिव्यवहार इति । एतावतैव

विज्ञानवादिनो व्यापारसमाप्तिः। परस्य तु प्रत्यक्षवाधैव साधनावधानं निषेधति। न चानुमानानुदयमपेक्ष्य प्रत्यक्षवृत्तिः कचिदपि। अनुमानं तदविषय एव सर्वदा प्रवृत्तिमदिति तेन साधिते इव बाधितेऽपि नावकाशमासादयतीति स्थितम्।

तस्मान्न प्रमेयबाधया सांवृतत्वमात्मवेदनस्य । तथैतदिप नाशङ्कनीयम्, यदि नीलं स्ववेदनात् सिद्धम्, स्ववेदनेनािप स्ववेदनान्तरात् सेद्धव्यमित्यनवस्था, तस्य स्वयं सिद्धौ नीलस्यािप स्ववेदनेन िकं कर्तव्यमिति । तथािह नीलस्यािप किं स्ववेदनेन इति वेदनं वदतः स्वयमेव वेदनमित्त्वत्यभिमतम् । अयमेव च स्वसंवेदनवाद इत्यश्वारूडन्यायः । यदि तु भिन्नं तत्स्यात्, तदा नानवस्थामितिकामेत, [107a] नािप स्ववेदनवादस्पर्शं इति । यदि तिहं न भिन्नं प्रज्ञप्तिसत्, तस्येव च धर्ममात्रमेतत्, तदा तद्वाधने स्वयमेव न तटस्थमािसतुं शक्तम्, तत् कथं पररक्षणक्षमम् ? तदिप यत्-किञ्चत् ।

नीलस्यापि प्रकाशत्वं प्रकाशस्यापि नीलता। धर्मवर्मिय्यवस्थानं नैकात्मित्यतं मतस्॥ अभेद एव रक्षापि भेदोर्अस्मन् निष्प्रयोजनः। स्वरक्षानान्तरीया हि पररक्षा भवेन्न वा॥ यत एव स्वयं भाति तत एव न बाध्यते। इत्यर्थतत्त्वं केनापि व्याहारेण निवेद्यते॥

यत्पुनर्युक्तिवादिताभिमानेनोच्यते, स्वात्मिन कारित्रविरोधात् न स्वसंवेदनम्, न हि तदेवाङ्गुल्यग्रं तेनैवाङ्गुल्यग्रं ए स्वसंवेदनम्, न

नाङ्गुल्यग्रं तदग्रेण स्पृश्यं चेन्मसृणं कथम्। स्वयं मसृणमेतच्चेद् विरोधः किं न संप्रति॥

किं न धीर्भासते स्वयं वा स्वयमेव मसृणिमदमस्ति जातं वेति प्रतीत्या वाक्याथंपर्यंवसानादायातः कारित्रविरोधः । तथा च स्वयं गच्छित, स्वयं गौर इत्यादि-प्रेरणाङ्गरागजनितत्वादिप्रतिक्षेपेण सर्वथा न वक्तव्यमेवं वादिभिः, तत्सिन्नधौ वा परेणेति महान् विष्ठवः । अथ सर्कीमकायां क्रियायां एकमेव कर्म कर्ता च नोचितम्, ज्ञानार्या च सर्कीमकैव क्रिया नीलं वेत्ति चैत्र इति । एवं तर्हि,

## स्वयं प्रकाशते बुद्धिरित्यादौ तूष्णीमास्यताम्।

ततश्च वेद्यत इत्यादि यत् कर्मकर्तृविवक्षया परैः प्रयुज्यते, तदस्माभिर्भासते इत्यस्मिन्ने-वार्थे सङ्क्वेतितमिति न कश्चिद् विशेषः । अथ स्वयम्भूर्मगवानित्यादिना प्रकृतीश्वरादि-व्यापारिनराशेन स्वहेतोरेव तादृक्स्वरूपोत्पत्तिप्रतिपादनमात्रमेतत्, न तु भेददृष्टः क्रियाकारकव्यवहारोऽत्र मत इत्युच्यते, बुद्धिरिप तिहं स्वहेतोरेव प्रकाशरूपोत्पन्ना न परेण प्रकाशितेति संमतौ को विद्वेषः ?

> इयमेवात्मसंवित्तिरस्य या जडरूपता। क्रियाकारकभावेन न स्वसंवित्तिरस्य तु॥

इत्यन्तरऋोकः।

यत्पुनरत्रोक्तमेवंवादिनो लोक एव बाधको भविष्यति इति, तदनेनैव निरस्तम्, लोके तथाविधाया विवक्षाया दृष्टत्वात् । अथ बुद्धिविषये न दृश्यते, तत्रापि प्रकाश-रूपव्यवहारे स्वपरप्रकाशविवक्षाया दृष्टत्वाद् दीपघटवत् । केवलं बाह्ये द्वयदर्शनेऽपि बुद्धिरूपाधिकारेण परप्रकाश्यताया बाधनात् स्वप्रकाशतेन व्यवस्थाप्यते, न तु सर्वधा व्यवहार एवैवं नास्तीति ॥

ननु,

दीपः प्रकाशत इति ज्ञात्वा ज्ञानेन कथ्यते । ज्ञानं प्रकाशत इति केनेदं सुहृदोच्यते ॥

प्रकाशा [107b] वाप्रकाशा वा यदा दृष्टा न केनिचत् । बन्ध्यादुहित्लीलेव कथ्यमानापि सा मुधा ॥

इति चेत्? निरवकाशमेतत्? इदमेव हि नीलादि स्वप्रकाशस्वभावं ज्ञानमिति व्यवस्थापितम्, तत्कथं केनेदं सुद्ध्दोच्यत इत्युच्यते? न स्वसंवेद्येऽर्थे परोपदेशो गरीयान्, कोऽन्यथा धर्मी व्यपकानुपलम्भादेः? प्रदीपेऽपि तर्हि ज्ञानमेव कथं दृष्टान्तः? सत्यम्, लोकापेक्षयाऽलोक एव वाधंको भविष्यतीत्यपहस्तियतुम्। तदेतद् युक्तिशीणस्य विश्वाममात्रमत्राणम्, अन्यथा सर्वश्चन्यतायामेव कि वाधको लोकः? संवृत्त्या सर्वस्वीकारादिति चेत्? तत्त्वतो न किश्चिदस्तीति एतदेव लोकस्य न क्षमं,

संवृत्त्या तु नास्तीति यदि स्यादस्तु । अय तत्त्वतोऽपि नास्तीति किमस्माभिः साध्यते, अस्तिनास्तिव्यतिकमस्याभिमतत्वादिति चेत्- न । अस्तिनिषेष एव, न हि नास्त्ययः।

न भावो यदि नीलादेरभावः केन वायंते।
नाभाव इति वादे च भाव एवावतिष्ठते॥
परस्परपरीहारव्यवस्थितिमतां यतः।
एकवाधोऽन्यविधये नानिच्छामात्रतोऽन्यथा॥
तृतीयो वा प्रकारोऽत्र वक्तव्यो यदि वानयोः।
एकत्रैव व्यवस्थानं धीमतां नापरा गतिः॥

स्यादेतत्, नास्माभिः कस्यचिद् विधिः प्रतिषेधो वा साध्यते, सदसदुभयानु-भयवादिनां तु स्वाभ्युपगमेनैव तत्तल्ळक्षणानुपपत्तिरिति प्रतिपाद्यते । तत्र यदि सल्ळक्षणा-नुपपत्या स्वयमेव प्रागिप सत्त्वाभावः, तदा किमस्माभिरपनीतं किमिप स्यात् ? यदा चासल्ळक्षणानुपपत्त्या प्रागप्यसत्त्वाभावः, तदा किमभावाभावेन भावो नाम कस्यचित् कृतः ? यथा हि,

> पुत्रोत्पत्तिविपत्तिभ्यां कुमार्याः प्रीतिदीनते । पुत्रसङ्कृत्पतः स्वप्ने जाग्रतस्तु न विद्यते ॥

स तस्याः सावशेषशोकिवनोदनाय यदि तत्प्रवन्धमृषात्वमासादयित, तत् िकं तेन कस्यिचिद् विधि: पुत्राद्यभावस्य, निषेधो वा पुत्रादिभावस्य कृतः, पुत्रोदयिनषेधेन वा अभावः कस्यिचित्, मरणिनषेधेन वा भाविविधः, स्वयमादितः पुत्रस्यैवाभावात् ? तदनुवादमात्रं तु जाग्रतः । एवमार्यानार्ययोक्तिहतव्यम् । एतदेव चादिशान्तत्वं प्रकृति-परिशुद्धिश्चागमे गीयते इति ।

अत्रोच्यते । कीदृशौ विधिनिषेधौ भवता परिह्रियेते, उत्पादनिवनाशलक्षणौ हस्तेन गृहीत्वोपनयापनयस्वभावौ वा ? यद् वा विवादास्पदीभूतस्य कस्यचित् धर्मस्य प्रमाणेन साधनलक्षणो विधिवीधनलक्षणो वा निषेधः ? तत्र,

> आद्यपक्षद्वयं तावदन्यस्यापि न विद्यते। भवतापि तृतीयस्तु परिहर्तुं न शक्यते॥

न हि भगवतः प्रामाण्यं स्थितमेव प्रागपनीयते, पश्चाद् वेतीश्वरादावसदेवीपनीयत इति [108a] परेऽपि मन्यन्ते । तथा न द्वयं स्थितमेवापनीयते, अद्वयं वा संप्रत्युपनीयते, अपरेण स्थित एव स्वभावोऽनूचते । युक्तथा च कयाजित् प्रतिपादात इति सर्वसंमतिः । तच्च भवतोऽप्यस्तीति क एवमतिरेक उक्तो भवति ? तदयमेव विधिनिषेधप्रक्रमो यिद्दमस्तीदं नास्तीति प्रतिपादनं, तच्चायातं वचनव्यापृतस्य, विशेषतो जिगीषया परार्थशीलतया वा वादे प्रवृत्तस्य । मूकीभूय तिष्टतस्तु नायं पर्यनुयोग इति स्यात् । स्वप्नदृष्टान्तोऽपि सर्वसाधारणः, यो हि वस्तुधमः केनजिदाद्रियमाणः केनजित्रिषेध्यः, तस्य सिद्धधा तद्गुणारोपाद् वा प्रीतिः, परेण तदभाव-प्रतिपादने विषादः, तिच्वत्तविनोदनोचतेन चादित एव तथा नास्तीत्यनुवादमार्वं कृतिमित तुल्यम् ।

तत्र य एव तथा प्रतिपादनक्षमस्तस्येव स्वाधीनः स्वप्नदृष्टान्तः । तथा चाडय-वादेऽपि यथा स्वाकारमात्र एव पुत्रं जागरणकाळे फिळतमारोप्य हर्षादिस्तथा जाग्रद्दशायामपि ज्ञानाकारमात्र एव बहिरारोपेणेति न क्षतिः । तदुभयदशयोरिष निर्विकल्पप्रतिभासः स्वरूपमात्रपर्यविसितोऽपि विकल्पेनाभूतारोपिस्तरिस्क्रियत इति उक्तम् । स च स्वरूपं तिरोधाय पररूपमेव दर्शनेन योजयित, यत एवं भवित पुत्रोऽच स्वप्ने मया दृष्ट इति, किञ्चिद्विमशें हि न पुत्रदर्शनं नाम, ज्ञानमात्रं मम तथोदपादीति । ततस्तद्वधवसायापेक्षया सा पुत्रं जातं च मृतं च पश्यतीत्याद्यभिधानम्, तत्त्वतस्तु क पुत्रदर्शनम् अनादिवासनावशात् तदिभिनवेशप्रसवयोग्यविशिष्टाकारज्ञानमात्रोदयाद् अन्यत्र ? केवलं किमत्र वस्तुतत्त्वमिति,

> विचारव्यसनं यस्य हस्तामर्शेन तस्य किम् । प्रीत्याभियोगः कियतां कीर्तिवार्तिकभाष्ययोः ।।

श्रद्धावशत्वेऽपि वरं युवराजनयाश्रयः। आर्यनागार्जुनादीनामपि यत्र व्यवस्थितिः॥

इति प्रतिपादयिष्यते । आगमपाठाः पुनरिवचारचतुरस्य पुण्यमात्रप्रसवहेतव एव । विचारप्रक्रमे च भावाभावयोरेकिनपेधाभिधायिनो द्वितीयस्वीकारः सामर्थ्यादायात इति नानिच्छामात्रेण त्रातुं शक्यस् । तथा हि स्वप्ने न पुत्रो नामासीदिति पुत्राभावो

१. परमार्थनिरूपणायेत्यर्थः इति पत्रप्रान्तटिप्पणी ।

विहित एव भावश्व निषिद्धः, तत् कथं जाग्रता न विधिनं प्रतिषेधः क्रियते ? आर्यस्य तु न तथा दर्शनिमत्यपि तदाकारदर्शनप्रस्यनीकाकारज्ञानोदय एव, न सर्वथा संविति-विलोग इत्यास्तां तावत् ।

अथ भावाभाविवक्त्यिनिषेषो विविक्षतः, सर्वथा न प्रतिभासमात्रलोपः, तदेतिविष्टमेव, विकल्पस्य प्रकृतिभ्रान्तत्वात् । अथ विचाराक्षमतैव शून्यतार्थः, तदा विचारो नाम संवृ[108b]स्याश्रयः, तत्र च नियमेन प्रमाणावतारे न स्वसंवित्तमन्तरेण प्रत्यक्षान्तरमनुमानं वा, स्वरूपसत्त्येव वियोगप्रसङ्गात् । नापि धर्मिधर्मादिप्रतिपत्तिरिति संवृतौ नियतस्वाकारायाः स्वसंविदः प्रमेयप्रमाणान्तरवद् बाधानुपपत्तेः स्थितरेविति न सांवृतत्वविशेषणावकाशः।

यथा यथार्थाश्चिन्त्यन्ते विविच्यन्ते तथा तथा । स्वयं तु वित्तिश्छायेव धावतो दुरतिक्रमा ॥

ततश्च स्वसंविदितरूपस्य कीदृशी विचाराक्षमता? कियन्तो हि विचाराः प्रवर्तन्ताम्, न नु नीलप्रकाशस्य प्रकाशता नीलता वा अतिपातमात्रम्, नाप्यप्रकाश-धर्मान्तरं परिचयविषयः। य एव च,

स्वरूपमात्रानुभवः कल्पितानां पराभवः।

स एव,

ततश्च समता ज्ञेया नोपलम्भोपलम्भयोः ॥

इति न्यायः।

तदेतदादिशान्तत्वं प्रकृत्या च विशुद्धता। वैमल्यपरिशुद्धिस्तु सर्वासत्कल्पनाक्षयः॥

इत्युक्तमेव। यदपीदं तदभ्युपगमेनैव तल्लक्षणानुपपत्तिरिति, तावतापि नानुभवस्वभाव-परिभवः। यतः,

भौतकल्पितकल्पानां लक्षणानां क्षतावि । सर्वोपाधिविविक्तस्य वस्तुरूपस्य न क्षतिः ।।

१, म. वि. १.८. २. तुल्ल आ. त. वि. पृः ५३०

राजद्वारि द्विरदमवलोक्य,

दन्तेन मूलादकमन्धकारं प्रस्नावतो नीरदपोतमाह।

कश्चिच्चतुस्तम्भकमट्टमास्यं द्वारं बलिं पिण्डनिभात्पुरीषात् ॥

राजद्वारे श्मशाने वा यस्तिष्ठति स बान्धवः। इति गाढस्मृतेरन्यो भौतो बान्धवमेव तम्॥

ततो भौतैरिव परैः कल्पितान्येव स्वरूपाणि विगकृन्तु पुरःप्रकाशिनः किमा-यातं बाधायाः ? ततः,

> यद्येष एव सिद्धान्तो न विशेषस्तदावयोः । बाधे तु सर्वथाऽभावः कथं लोकादबाधनम् ॥ यदि लोकानुरक्षापि धीरूपे नास्तितोच्यताम् । तत्त्वेन सर्वथा नास्तीत्युद्धैगः किं न गण्यते ॥

तस्माल्लोक उद्वीजतां मा वा पुरुषार्थोपयोगितत्त्वाख्यानं कथं परिहर्तुं शक्य-मिति यदि स्वयमाशयः परः किमलीकमाकुलीकियते ? को हि सदुत्तरेऽपि भवतां शक्तिप्रतिवन्धं श्रद्धधीत ? अस्ति च लोकेऽपि स्वप्रकाशव्यवहार इति क लोकबाधापि ? बुद्धेरेवाधिकारे साक्षात् न दृष्ट इति किमनेन ? स्वप्रकाशमपि वस्त्वस्ति न च कारित्र-विरोध इति सामान्याश्रयेणैव दृष्टान्तस्य कृतत्वात् । अपि च,

> स्फुरत्येतादृशो बुद्धिर्ममेत्यादिमतिर्न किम्। मम स्वानुभवश्चात्र सङ्कृत्पे त्वद्गुणस्पृशि॥

तस्मादलमनेन बालजनोपलापनेन ॥

यदिष स्मरणादनुभविसिद्धिमाशङ्क्षवार्थं एव स्मरणमनुभवश्च न ज्ञान इत्युच्यते, तत्राप्यर्थाकारज्ञानमेव, तञ्च स्वयंस्फुरितमनुस्मर्यंत इति न क्षतिः । अर्थे च स्मरणिमिति न तावदननुभूते भवितुम[109a]हीति, अतिप्रसङ्गात् । अनुभूतक्षार्थोऽनुभवाननुभवे इति कथं प्रतीतमत्र हृदयेन ?

असंवित्तौ वित्तेर्न खलु तदुपाधिव्यवहृतिः प्रतीतावन्येन प्रसममनवस्था प्रसरति।

अनेनैवापास्तेऽप्यनुमितिमते लिङ्गविरहो न चाद्ष्षं लिङ्गं तद्धिगतिसिद्धौ च विमतिः॥

इत्यन्तरऋोकः ॥

कथं तहींदंतया न निर्दिश्यते ज्ञानमनुभूयमानम् ? ननु निर्दिष्टमेव, अन्तः शातादिविषयं बहिः शीतादिगोचरम् । वेदनं तत्तदाकारं नान्योऽप्यस्ति ततः परः ॥ स्फुरत्ता नाम धर्मोऽयं प्रत्यातमं दुरपह्नवः । इति सा योग्यता मानमात्मा मेयः फलं स्ववित ॥

ततो निराकारपक्षे स्यादेष दोष:, साकारपक्षे तु शंकापि नास्ति । साकारपक्ष एव तु शान्तिदेवपादानामभिमतः । यदाहुः,

> यथा दृष्टं श्रुतं ज्ञातं नेवेह प्रतिषिध्यते। सत्यतः कल्पना त्वत्र दुःखहेर्तुनिवायंते॥ [बो. अ. ९. २६]

इति । अत्र हि सत्यतस्तत्त्वतो दृष्टादिर्न निषिध्यत इति दृष्टादिकमंनिर्देशात् प्रकाश-मानो नोलकोमलादिरशक्यनिह्नव इत्युक्तं भवति ।

कस्य तर्हि नेरात्म्यमित्याह्, कल्पनेवाभूतानां ग्राह्यग्राह्कहेतुफलादीनामित्यर्थात् कल्पना शब्दादेव । अदृष्टे हि कल्पना । अदृष्टे चादृष्टत्वादेव न संभवित तत्त्वत इति अत्रापि संबध्यते । तेन निःस्वभावाः सर्वधर्मा इत्यादिवचनेऽपि तत्त्वतः कित्यरूप-निषेष एवित भावः । किमथै पुनरभूतविकल्पवारणस् ? दुःखस्य हेतुत्वात् । स एव हि प्रवृत्तिनवृत्त्यादिलक्षणं संसारमाक्षिपति, तमन्तरेण तदाकारोदयमात्रस्य तत्रािकिश्चिक्तरत्वादिति । यत्तु सत्यत इति सत्यत्वेन या कल्पनेति योजयन्ति, तत्रािप यदि । सत्यत्वेऽपि सत्यमिदमिति विकल्पवारणं, परिनिष्पत्ती को दोषः ?

अथ संप्रत्यिप सत्याधिमोक्षवारणमसत्त्वादित्यर्थः, तदा दृष्टादि न प्रतिविध्यत इति ब्याहतम्, असत्यं चापाद्यते दृष्टादि न च प्रतिविध्यत इति, असत्यतापादनस्यैव प्रतिविधार्थंत्वात् । अथ न प्रतिविध्यते संवृत्त्या, तत्त्वतस्तु वारणम् । तदिष नाक्षरा-रूढम् । सत्यतःशब्दोऽन्यथायोजितः कल्पनाविशेषणत्वेन, न च तदा कल्पनाशब्दः सङ्गतः वृष्टादेरेवैकस्य संवृतिपरमार्थापेक्षया विधिनिषेधविषयतया अभिमतत्वात् । तथा हि,

> यथा दृष्टं श्रुतं ज्ञातं नैवेह प्रतिषिध्यते। संवृत्त्या तत्त्वतस्त्वेतदृदुःखहेतुर्निवायंते॥

इति वक्तुमुन्तितम् । तदत्र शब्दतः शब्दस्य पुनरावृत्तिः, संवृतिशब्दस्याध्याहारः, कल्पनाशब्दस्यान्यार्थतेति किमक्षराणि विरुश्यन्ते [109b] महताम् ? व्यक्तमेतत् पिड-न्द्रियविज्ञानगोन्नराभिमता आकारा न निषिध्यन्ते स्वसंविदितत्वात्, किल्पतस्यैव तु निषेध इति । कथं तर्हि स्वसंवेदनिषेध एषाम् ? यथा भगवतः । भगवत एव कथम् ? भिन्नविषयप्रतिषेधात् । एकत्रापि चित्राकारे ग्राह्यग्राहकभावः सूक्ष्मेऽपि साक्षादिति कियाकारकभावाभिप्रायेण । न चायं नाशङ्काया विषयः सर्वथा परिहारयत्नस्य वेति मन्तव्यम् । तथा हि कस्यचित्,

एकत्रापि यथा भावे कार्यकारणकल्पनम्। एकत्रेव तथा ज्ञाने ग्राह्यग्राहकधीभंवेत्॥

यथा भगवतः,

स चायमङ्करो न स्वयंकृत इति ।

आर्यनागार्जनपादानां वा,

न स्वतो नापि परतः

[मा. का. १. १]

इत्यादिना निषेधयतनः, तथा,

विभुं चित्तं न पश्यति

इत्यादि । युक्तमेतत् । निःसीमा च समारोपः सांसारिकस्य स्कन्धा एवात्मेत्यादिवत्, कारुणिकेन तस्याप्यनुपेक्षणीयत्वात्, ग्राह्यग्राहुकारोपस्य च प्रधानदोषत्वात् । क्रियाकारकभावेन निषेधस्तेन युज्यते । स्वसंविदितरूपस्य समुत्पादस्तु शस्यते ॥

यथोक्तमार्यसिन्धिनिर्मोचने, न हि मैत्रेय, तत्र किष्वद् धर्मं प्रत्यवेक्षते, अपि तु तथा समुत्पन्नं तन्व्वतं यत् तथा स्थातीति । चित्तमर्थाभासं प्रवर्तत इत्यिप स्वसंवेदनमेव निवेदयित, वेद्यवेदकयोः एकीकरणात् । तथा नीळज्ञानसमङ्गी पुरुषो नीळं जानातीति, अगेर्गत्यर्थतया ज्ञानार्थत्वात् । नीळज्ञानसंवेदी सिन्नत्यनेन,

अप्रत्यक्षोपलम्भस्य नार्थदृष्टिः प्रसिध्यति । [प्रमाणविनिश्चये]

इति व्यक्तमुक्तम् । तद्वेदीत्येव नीलवेदीति यावत् । उत्तरतन्त्रे च,

> प्रत्यात्मवेद्यो धर्मः [उ. त. पृः १०]

इत्येवाक्षरम् । न चाभूतपरिकल्पोऽस्तीति ब्रुवतः स्वसंवेदनादन्यच्छरणम् । तस्मान्न युक्त्यागमाभ्यां स्वबोधसिद्धौ प्रतिबन्धः ॥

> अस्तु नाम स्वसंवित्तिः स्वमलीकं तु बुध्यताम् । मानयोर्ने विरोधश्च क्षणिनीलेक्षणे यथा ॥

अनुमानसिद्धव्यावृत्त्यन्तरिविशिष्टस्य प्रत्यक्षेण साक्षात्कारे प्रमाणयोरिष न विरोधः, क्षणिकवदलीकत्वेऽिष निश्चयप्रत्ययानुदयाद् । विषयभेदश्च व्यक्तः । तदिष यित्किञ्चत् । नीलसत्ताप्राहिणो हि प्रत्यक्षस्य क्षणभङ्गसाधनं सत्ताविशेषसाधनमेवेति न विरोधः।सत्तावाधनं तु प्रमेयत्वं कूर्मरोमवदिति विश्वद्धमेव, बाध्यते चाध्यक्षेण तथा व्यापकानुपलम्भोऽिष । तथा हि,

अलीकमात्मानमवैति कोऽथों [हा]सत्स्वभावः स्फुरतीति योऽथैः । स्फुरत्त्वमेवास्य च सत्त्वमुक्तं कथं निषेधश्च विधिश्च तस्य ॥ एतेन श्रतीत्योत्पन्नत्वमपि प्रतिविम्बविनःस्वभावतायां स्वभावहेत्वभिमतम् अपा[110a]स्तम् । अपि च,

प्रतीत्योत्पन्नता नाम कार्यंतामात्रमुच्यते । सा च नित्यविरुद्धेति नित्यतामेव बाघताम् ॥

अथ,

अकृतिमः स्वभावो हि निरोक्षः परत्र च । इत्यभिप्रायतस्तादृबस्वभावस्यैव बाधनम् ॥

येन तर्हीदृशं यत्र रूपमारोपि वस्तुनि । तस्यैव बाधो निर्बाधः क्षणभङ्गव्यवस्थितः ॥

एवं हि सौत्रान्तिक एव माध्यमिकः प्रसक्त इति महत्योरुपम् ।

यत्र चाकृत्रिमं रूपं व्योमादावभ्युपेयते। न प्रतीत्योदयस्तत्र प्रमासिद्धः कथंचन ॥

ईप्सितार्थिकियासका उपलब्धा घटादयः। न सन्त्यात्मादयः सन्ति व्यत्ययेनेति कापि धीः॥

अनुपलम्भादेव न ते सन्तीति चेत् ? उपलम्भस्तीह् सत्तासाधन इति कथम् असन्तः शैलादयः ? नोपलिब्धरनुपलिब्धवी सत्तासाधनीति चेत् ? एतदेव परसमुत्तरं किं प्रतीत्योत्पादेन ? असत्तासाधनमनेनेति चेत् ? सर्वथा सर्वदा सत्ताया असिद्धेः असत्ता सिद्धैव । नानुपलम्भो मदीयोऽयमसत्ताहेतुः, किं तु परेणैव तथाभ्युपगतत्वात् उपन्यस्यते । तभ्नोपलब्धेः सत्तासिद्धिरिति चेत् ? नात्मादिवादिनानुपलम्भमात्रेणाभाव इष्टः, तदन्येनेष्टत्वेऽपि न तस्य स्वोपगमेन दोष उक्तो भवति, तत्रश्च स्वतन्त्र एवायम् अनुपलम्भो हेतुः कर्तव्यः ॥

सत्ता साधुर्नं संवित्तिरसंवित्तिस्तु बाधनी। विशेषणानपेक्षा च सेत्ययोगपरम्परा॥

न च कार्यतानिःस्वभावतयोविषयंये बाधकं प्रतिबन्धसाधकं किञ्चिदस्ति, न च कचिदुभयदर्शनमात्रेण व्याप्तिसिद्धिः, नापि प्रतिबिच्वे स्वाभिमतिःस्वभावता- संभवः, प्रतिभासस्याशक्यिनिषेधत्वात्, प्रसाध्य साध्यं साध्यशून्यतापिरहारे साधनान्तराभावादनवस्था, अध्यवसितिनिषेधोपदर्शने च तेनैव व्याप्तिः प्रतिभासिनामिति सिद्धसाधनम्, न च कवित् हेतुफलभावः प्रमाणसिद्ध इति साधनशून्यता च दृष्टान्तस्य। अथ पक्षधमंस्य हेतोलांकाश्रयात् सिद्धिरिति चेत्? लोकाश्रयात् तिह शून्यतायै जलाञ्जलिर्देयः। न हीदमद्धंजरतीयं लभ्यं साधने लोकाश्रयो न साध्ये इति।

प्रतिबिम्बे लोकाश्रयेणापि श्नयता दृष्टेति चेत् ? विम्बे तर्हि विपयंयदशंनान्न साधनस् । न च प्रमाणप्रतिक्षिप्तस्य पक्षीकरणिमिति न्यायः । विपयंयादशंने दर्शना-भिमान हित चेत् ? प्रतिविम्बेऽपि निःस्वभावत्वादशंने दर्शनाभिमानो भवतः केवलं लोकः प्रमाणमाश्रितः, विम्बे विपयंये प्रमाणमि लोक एव विम्बे चाप्रमाणीभवन् प्रतिविम्बेऽपि [110b] कथं प्रमाणं स्यात् ? प्रतिविम्बे संवादाभाव एव प्रमाणिमित चेत् ? यत्र तर्हि संवादसंवासस्तत्र दुर्वारः शून्यताविरहः ध्मारुहादौ । संवादाभिमानमात्रमिति चेत् ? वक्तव्यस्तर्हि संवादोऽष्यों यथा प्रसिद्धादन्यः, यतः प्रतिविम्बे तदभावः प्रतीयते ।

प्रमाणिनरूपणासहत्वं महीघरादावसंवाद इति चेत् ? केन पुनः प्रमाणेन भवान् निरूपणमनुसरतीति प्रक्रमे प्रत्यक्षानुमानोपमानशब्दानि तदितराणि वासिद्धीत, नत्वेकस्यापि स्वसंवेदनमन्तरेण सिद्धिरिति महान्तमायासमाविशेत् । ततः प्रमाणान्तरितरस्कारेऽपि स्वसंवेदनादेव सिद्धः सिन्धुभूधरादेः । यदि च कचित् प्रमाणिनरूपणेन संवादोपलम्भस्तदा तदभावान्निवर्तेत, न च तदस्ति । पुनरपि परचरणपरिचरणमेव शरणमिति क एष न्यायः, प्रसङ्गमात्रेण तदुपगमापेक्षायाः क्षमत्वात् ? न च सर्वदा प्रसङ्ग एव । विपर्ययार्थमेव हि प्रसङ्गसङ्गमः, न च कदाचिद् अस्वातन्त्र्येण हेतोष्ठपन्यास एषां क्षमः । क्षमायां वा सांवृतं तात्त्वकं वा प्रमाणम् आश्रयणीयमिति न भूधरादेः सिद्धप्रतिबन्धः । अन्यस्य तु विज्ञिप्तमानस्व्यवहार एव अधिको न तु प्रतिभासमानरूपसिद्धिप्रतिबन्धः । यदि च निरूपणाक्षमत्वं क्ष्माधरादेः असंवादः, तदेव तर्हि निःस्वभावत्वमिति कि प्रतीत्योत्पादेन ?

कि च, शक्तिनान्तरीयकः प्रतीत्यसमुत्पादः, शक्तिरेव च सत्त्वमिति निःस्व-भावत्वसाधने विरोधश्च दोषः। अथ शून्येभ्य एव धर्मेभ्यः शून्या धर्माः प्रजायन्त इति न दोषः, तत् किमिदानीं सिद्धान्तपाठमात्रेण दोषपरिहारः? एवं ह्यतित्रसङ्गः स्यात्।

यस्मादेव हि यजन्म शक्तं तत्र तदेव तत्। शक्तेऽपि निःस्वभावत्वकल्पना कोपयोगिनी ॥

अन्यस्य तु पूर्वापरविरह एव तत्कल्पनाप्रतिधातहेतुरित्यनवद्यम् । किं च,

सर्वप्रतीतिमूलत्वाद्धन्मो हेलुफलस्थितिम् । शून्यताकांक्षिणो यत्नाद्विपरीतस्त्वयं विघिः॥

तदयमहेतुरेव निःस्वभावत्वे प्रतीत्योत्पादो नाम ॥

अथ प्रतीत्योत्पाद एव निःस्वभावत्वं व्यवहारमात्रसाधनं तु कदाचित्, तदापि कार्यतामात्रं शून्यत्वमुक्तं भवतीत्यधरिस्थितिपात एव । समयमात्रं वा कुवंतो न किचत् परिपन्थीति किमनेन ? स्वयमेव वा कृत्रिमे स्वभावत्वमवकल्प्य तदभावेन स्वभावहानि बुवतः शृङ्गेणापि तुरङ्गतामवकल्प्य [111a] तदभावेन न तुरङ्ग इत्यपि प्रत्येयम् । कथं तर्हि,

यः प्रतीत्यसमुत्पादः शून्यता सैव ते मता । [द्र. अ. अ. आ. पुः १५३ प्रः]

इत्यादिकं सङ्गंस्यते । अधरस्थित्यपेक्षया तावताङ्गेन शून्यतावतारमिष्ण्येय तदेतादृशानि साधनान्यपि कचिन्न प्रकृतवादिन्युपयोगभाङ्गि भवन्ति । व्यापकानुपलम्भवद् वा स्वसंवेदनप्रत्यक्षापोढपौष्पणि नाङ्गिनरूपणायातिमिति स्थितस् । ततो निःस्वभावतया न कथि विद्यास्य । स्वसंवेदनसिद्धिरिति निरस्तम्, तत्साधनप्रमाणानवकाशात्, प्रत्यक्षेण प्रतिवन्धाद्यभावाञ्च, साधनविनाक्नतायां सिद्धावितप्रसङ्गात् । स्वप्रकाशिनि तु नान्यापेक्षिततथासिद्धरेव स्वसंवेदनस्थितिः ।

यदप्युच्यते, न चापि जडस्वभावता मध्यमकं वादिनं प्रति कस्यचित् सिद्धा, येन तद्वचावृत्तमजडं स्वसंवेदनं स्यादिति । तदिप गात्राभ्रेडमात्रं न त्राणाय । तथा हि,

> योगाचारस्य नाज्ञानं नाशून्या मध्यमा विदः। तथापि ज्ञानशून्यादिव्यवहारो न बाष्यते॥

यदि सर्वथा नास्तीति तद्व्यावृत्तिनिवन्धनध्वनिनिषेधः, हन्तः ! आदितः प्रभृति क्षणिकनिरात्मानीश्वरकुताप्रकृतिमयादिशब्दोन्मूलनाद्व्यवहार एवायातः ।

नजो निर्विषयस्यास्ति न प्रयोग इति बृवन् । परिभृतः स्ववाचैव परं वा बोधयेत् कथम् ॥

अन्तरऋोकः ॥

तदास्तां तावदितिघृणाकरमेतादृशम् । तस्मान्न स्वसंवेदने दूषणकणस्यापि संभवः । ततः सांवृतत्वविशेषणमपनीय स्वसंवेदनमस्त्येवेति व्यवस्थानमनपेतं न्यायाद् यद्यद्यापि नाभिनिवेशावेशि मानसमिति,

स्वयमिप यदि बोधे वाधकस्य प्रवृत्तिस्तदुपनतिवरोषे कीदृशी निर्वृतिवैः।
अथ कथमिप तत्रापत्तितः किं न साक्षादनुभुवि तदबाधा बोधिभित्तिः स्ववित्तिः॥

परबोधस्तु तत्त्वतोऽसन्नपि अभिमानमात्रसिद्धौ यद्यनुमानान्तरेण <mark>बाध्यते बाध्यताम्,</mark> स्वरूपपर्यवसायि तु तदा प्रत्यक्षं स्वरक्षायां न क्षममिति न क्षममेवेति ।

सकल इह विचारः संवृतावेव युक्तः
कचिदनुभववाधो न क्षमः संवृतौ च।
न च परमनुभूतं कापि तद्वोधवाधे
कल्टिरिव कल्टिनायं हन्यतामस्तु शान्तिः॥

।। इति महापण्डितज्ञानश्रीमित्रविरचितायां साकारसिद्धौ स्वसंवेदनपरिच्छेदः पञ्चमः ॥

## [ षष्ठः परिच्छेदः ]

अथ तथाविधस्राधास्पदं मध्यमामुपक्रम्य, सम्यग् [111b] योगाचारदर्शंनमेतत् परिनिष्ठितमिति कोऽयं क्रमः ? नैष दोषः, अस्यापि भगवतैवोक्तस्य नीतनेयविभागकारितया तद्वधाकृतैरार्येर्युवराजपर्यन्तैः प्रतिगृहीतस्याचार्यः प्रसाधितस्योल्लाधस्राधत्वात् । साकारसिद्धिश्चेयमुपक्रान्ता । ननु तथापि परस्परविरोधिद्धयमपि न सत्यम्, तत्रैकहृद्वयोऽपि स्वयं दैशिको भगवान् विनेयापेक्षया नेयमप्युपदिशेत्, भूमिलाभिनस्तु दृष्टसत्याः कथमेक्कपक्षपातिनः एकैकमतदेशनात् ? विशिष्टान्यदेशने हि परानुरोधादेतदिति स्यात् । परमगम्भीरश्च मन्त्रनयसमय एते एव स्थितो समाश्रित्य ययोरियान् विरोध इति कथं हृदयनिवृंतिः समन्तभद्रत्वेऽपि ? उच्यते,

विरोधः पौरुषेयोऽत्र वस्त्वेकमुभयस्थितौ । समारोपापवादान्तमुक्तं हि मुनिशासनम् ॥

अत्र हि चित्रप्रकाशराशौ नाप्रकाशकणस्यारोपः सह्यो, नापि प्रकाशलेश-स्यापवादः,

शत्येन विश्वताङ्गेन च्छिश्यमानेन वा यथा। व्यथारोपापवादाभ्यां तथेह स्फुरदाकृतौ॥ अपवादो न संवृत्त्या नारोपस्तत्त्वतो यदि। न तौ द्वाविप तत्त्वेन यदि कि वा विरुध्यते॥

तथा सदसल्लक्षणनिर्देशे आर्यस्वामी,

अभूतपरिकल्पोऽस्ति द्वयं तत्र न विद्यते । जून्यता विद्यते त्वत्र तस्यामपि स विद्यते ॥ [म. वि. १. २]

अभूतपरिकल्पस्तु चित्तचैत्तास्त्रिधातुकाः । [तत्रैव १. ९] इति बुवन् ग्राह्यग्राहकयोरेवारोपनिषेषं प्रति भासमानस्यैवापवादनिषेषमाह । तत्राभृतं ग्राह्यग्राहकद्वयं परिकल्प्यतेज्नेनास्मिन् वा पृष्ठजिवकलपद्वारेत्यभूतपरिकल्पः । तदेव विस्तरेण दर्शयन् सभाष्यः सूत्रालंकारः,

यथा माया तथाभूतपरिकल्पो निरुच्यते। यथा मायाकृतं तद्वद् द्वयभ्रान्तिनिरुच्यते॥

यथा मायामन्त्रपरिगृहीतं भ्रान्तिनिमत्तं काष्ठलोष्टादिकं तथाऽभूतपरिकल्पः परतन्त्रस्वभावे वेदित्वयः । यथा मायाकृतं तस्यां मायायां हस्त्यश्चसुवर्णाद्याकृतिस्तद्भावे प्रतिभासिता, तिम्मन्नभूतपरिकल्पे द्वयभ्रान्तिर्ग्राह्यग्राहकत्वेन प्रतिभासिता परिकल्पितस्वभावाकारता वेदितव्या । अत्र भाष्ये काष्ठलोष्टादिकिमिति प्रवीणशिल्पिर्वित्तस्त्यादिसंस्थानं चित्रतं च सम्यक्षयुक्तम् । लोष्टं मन्त्रादिपरिग्रहात् विकृतेन्त्रियः ज्ञानधर्मपीताद्याभासपरिकरित्तम् । आदिशब्दान्मृण्मयपाषाणादिपरिग्रहः । यथा मायाकृतिमिति व्याख्येयानुवादः । तस्यां मायायामिति कृत्रिमहस्त्यादौ । उपलक्षणमेतद् यथो [112a]कलोष्टे च । हस्त्यादीनामाकृतिवंणंसंस्थानम् । तद्भावेन हस्त्यादित्वेन, प्रतिभासिता अध्यवसिता, असतोऽनुभवाभावात् । मरीचिषु जलस्येवाध्यवसानमात्रं यत् तत्र हस्त्यादीनां तन्मायामात्रकृतमुक्तमित्यर्थः । तथा द्वयभ्रान्तिरिति सम्बन्धः । तस्या व्याख्यानम् परिकल्पितस्वभावं ग्राह्यग्राहकमेव, तस्यैवाकार उल्लेखोऽस्याभूत-परिकल्पस्य खण्डद्वयप्रतिभासात् । तस्य भावस्तत्ता । ग्राह्यग्राहकृत्वेन प्रतिभासिता-ध्यवसिता । यथा मायादिषु हस्त्याद्यवसायस्त्याऽभूतपरिकल्पे द्वयावसाय इत्येवार्थः । तथा च,

यथा तस्मिन्न तद्भावः परमार्थस्तथेष्यते । यथा तस्योपलिब्धस्तु तथा संवृतिसत्यता ॥

यथा तस्मिन् न तद्भावो मायाकृते हस्तित्वाद्यभावः, तथा तस्मिन् परतन्त्रे परमार्थं इष्यते । परिकल्पितस्य द्वयलक्षणस्याभावः । यथा तस्य मायाकृतस्य हस्त्यादिभावेनोपलिधः, तथा तस्याभृतपरिकल्पस्य संवृतिसत्यवेत्नोपलिधः । अत्र मायाकृतं मायारिचतं मन्तव्यम् । हस्त्यादिभावेनोपलिध्यर्ज्ञानमध्यवसाय इत्यर्थः । संवृतिसत्यं प्राह्मग्राहकं तद्भावेनोपलिध्यरध्यवसायः । एतेन मूलेन विषयेण विषयिनिर्देश इति दिश्वतम् ।

तदभावे यथा व्यक्तिस्तन्निमित्तस्य लभ्यते। तथाश्रयपरावृत्तावसत्कल्पस्य लभ्यते॥

यथा मायाकृतस्याभावे तस्य तिन्निमित्तस्य काष्टादिकस्य व्यक्तिभूताथ उपलभ्यते, तथाश्रयपरावृत्तौ द्वयञ्चान्त्यभावात् अभूतपरिकल्पस्य भूताथं उपलभ्यते । मूलेऽसरकल्प इत्यभूतपरिकल्प उक्तो भूतार्थो द्वयविवेकः ।

> तिन्निमित्ते यथा लोको ह्यभ्रान्तः कामतश्चरेत् । परावृत्तावपर्यस्तः कामचारी तथा यतिः॥

यथा तन्निमित्ते काष्टादावभ्रान्तो लोकः कामतश्चरित स्वतन्त्रः, तथाश्रयपरावृत्ताव-विपर्यस्त आर्यः कामचारी भवति स्वतन्त्रः। अत्र च काष्टादियन्त्रमात्रमेतद् भ्रान्तज्ञाना-कारो वा न हस्ती न वा सुवर्णमिति निश्चयादिति मन्तव्यम्।

> तदाकृतिश्च तत्रास्ति तद्भावश्च न विद्यते । तस्मादस्तित्वनास्तित्वं मायादिषु विधीयते ॥

एष ऋोको गतार्थः।

न भावस्तत्र चाभावो नाभावोभाव एव च । भावाभावाविशेषञ्च मायादिषु विधोयते ॥

न भावस्तत्र नाभावो यस्तदाक्कितिभावो नासौ न भावः । नाभावो भाव एव च, यो हस्याद्यभावो नासौ नाभावः । तयोश्च भावाभावयोरिवशेषो मायादिषु विधीयते । य एव तत्र तदाकुते[112b]र्भावः, स एव हस्त्याद्यभावः । य एव हस्त्याद्यभावः, स एव तदाकृतिभावः ।

> तथाद्वयाभता चास्ति तद्भावश्च न विद्यते । तस्मादस्तित्वनास्तित्वं रूपादिषु विधीयते ॥

तथात्राभूतपरिकल्पेऽद्वयाभता चास्ति द्वयभावश्च नास्ति । तस्मादस्तित्वनास्तित्वं रूपादिषु विधीयते, अभूतपरिकल्पस्वभावेषु । अत्र च द्वयमिवाभातीति द्वयाभस्तस्य भावोऽन्तर्वहीरूपप्रतिभासी स्वभावः ।

न भावस्तत्र चाभावो नाभावो भाव एव च । भावाभावाविशेषश्च रूपादिषु विधीयते ॥

न भावस्तत्र चाभावो या द्वयाभासता। नाभावोभाव एव च या [तद्]द्वय-भावनास्तिता, भावाभावाविशेषश्च रूपादिषु विधीयते। य एव हि द्वयाभासतया भावः स एव द्वयस्याभाव इति।

> समारोपापवादान्तप्रतिषेधार्थमिष्यते । होनयानेन यानस्य प्रतिषेधार्थमेव च॥

किमर्थं पुनिरह भावाभावयोरैकान्तिकत्वमिवशेषश्चेष्यते, यथाक्रमम् ? समारो-पापवादान्तप्रतिषेधार्थंमिष्यते, हीनयानगमनप्रतिषेधार्थं च । अभावस्य ह्यभावत्वं विदित्वा समारोपणं करोति । भावस्य भावत्वं विदित्वापवादं न करोति । तयोक्षाविशेषं विदित्वा न भावादुद्विजते । तस्मान्न हीनयानेन निर्याति इत्येवं विस्तरः । तथाभिसमयाछङ्कारे तात्पर्यम्,

> सत्ता च नाम धर्माणां ज्ञेये चावरणक्षयः। यत्परैरुच्यते शास्तुरत्र विस्मीयते मथा॥ [अ. अ. आ. पृ: ४९९]

इति प्रकरणान्तरवत् कल्पितधर्मनिषेधाभिप्रायेणाभिधाय सामान्यवचनात् प्रकाशनिषेध-शङ्कासङ्कोचार्थमेवाह,

नापनेयमतः किञ्चित् प्रक्षेप्तव्यं न किञ्चन । द्रष्टव्यं भूततो भूतं भूतदर्शी विमुच्यते ॥ [तत्रैव पुः ४९९; उ. त. १. १५४]

इति । तत्रात इति प्रकाशमानात् चित्रात् संक्लेशकालापेक्षयाऽभूतपरिकल्पशब्दवाच्यात् स्वसंवेद्यतया न किञ्चिदपनेयम् ।

प्रागप्यभावादस्माभिरपनीतं किमत्र चेत्। असत्त्वापादनादन्यो निह्नुवो नाम कीदृशः॥

स किश्चित् प्रक्षेप्तव्यमप्रकाशं ग्राह्मग्राहकमनाकारमात्मादि वा, किं तु यद्भूतं तद् भूतेनैव ग्रहीतव्यम्, नाभूतत्वेनेत्यपवादनिषेधः, भूतमेव च भूतत्वेनाधिमोक्तव्यं,

नाभूतमिति समारोपिनिषेधः। किं तद्भृतमभूतं वेति विशेषिनिष्ठां नेतुं मध्यान्तविभागे सदसल्लक्षणमनुसरत् द्वयमभूतम्, द्वयशून्यताधिमणं च भूतमवगच्छत्येककर्तृकत्वात् । अत्राणि वा अत इति प्रत्यक्षपरामर्शात् प्रकाशराशेरप्रतिक्षेपार्हृत्वाद् भृतत्वमन्यस्य तु किल्पतमात्रत्वादभूतत्वम्, तत्रश्च [113a] तच्छून्यताया अपि भूतत्वं सूचितमेव । ततो भूतसाक्षात्कारो विमुच्यते, भूतग्राही वा । श्रुतिचन्ताभ्यामभ्यासक्रमेण विमुच्यत इत्यर्थः । समारोपापवादिविनिर्मुक्ता च मध्यमा स्थितिः । तदेव च योगाचारदर्शनिमित न वस्तुभेदः । न हि प्रतिभास एवारोपः । नापि बाधमर्थामीत्युक्तम् । ये त्वत्रापि प्रतिभासमानमिप पुद्गलिनराकारवेदनादि ग्राह्यतादि चारोपयन्ति, ये चाप्रतिभासमानमप्यपवदन्ति सर्वतः, अंशतो वा तदुभयपुरुषाश्चयो विरोधः परस्परप्रतिक्षेपहेतुरनर्थाय । तस्मादयमेव शन्यतान्यः । यथोत्तरतन्त्रम्,

¹तत्र शून्यताविक्षिप्तचित्ता उच्यन्ते । न च यानसंप्रस्थिता बोधिसत्त्वास्तथा-गतगर्भशून्यतानयविप्रलब्धाः । ये भावविनाशाय शून्यताविमोक्षसुखिमच्छिन्ति सत एव धर्मस्योत्तरकालमुच्छेदो विनाशः परिनिर्वाणिमिति, ये वा पुनः शून्यतोपलम्भेन शून्यतां प्रतिसरन्ति, शून्यता नाम रूपादिव्यतिरेकेण कश्चिद्धमेंऽस्ति यमिधगिमिष्यामो भाविष्याम इति, तत्र कतमः स तथागतगर्भशून्यतानय उच्यते ?

> नापनेयमतः किञ्चिदुपनेयं न किञ्चन । द्रष्टव्यं भूततो भूतं भूतदर्शी विमुच्यते ॥ [उ. त. १. १५४; अ. अ. आ. पृः ४९९]

इत्यादि विस्तरः । तत्र सत एवाकारस्यालीकतामास्थाय पश्चादुच्छेवानुपगमान्न प्रथमो विप्रलम्भः शून्यतार्थे । नापि द्वितीयः, निराकारवेदनादिवद् व्यतिरिक्तानुगमात्, नन्वत्र अतस्तथागतधातोनं किञ्चिदपनेयं, संक्लेशनिमत्तं नात्र किञ्चिदुपनेयं व्यवदान-निमत्तमिति व्याख्यातम् । सत्यम्, कि तु धर्मेण धर्मिनिर्देशात् तथागतधातुशब्देन शून्यताधर्मा वित्तविवर्तयाह्य एव ग्राह्यः, कल्पनानिवेशिनि शून्यतामात्रे कस्यचित् प्रक्षेपादिशंकाविरहात् । तत्तश्च संक्लेशव्यवदानिमित्तयोः सदसतोनिरोधोत्पादप्रति-पेधेन यथोक्तापवादसमारोपनिषेष एव विविधातः, यतोऽनन्तरमाह, एवं यद् यत्र नास्ति तत्तेन शून्यमिति पश्यति । यत् पुनरत्राविष्यं भवित, तत्सिदिहास्तीति यथाभूतं

१. व. त. पुः ७५

प्रजानाति, समारोपापवादान्न परिवर्जनादिवपरोत्तशून्यतालक्षण<mark>मनेन परिदीपितिमिति ।</mark> तन्न प्रकाशरूपनिषेधः । अयमेव च मध्यमार्थः । अथवा,

> शून्यं नापि न चाशून्यं तस्मात् सर्वं विधीयते । सत्त्वादसत्त्वात् सत्त्वाञ्च मध्यमाप्रतिपञ्च सा ॥ [म. वि. १, ३]

इत्यनेन,

सन्मध्यमाख्या प्रतिपञ्च सैवे-रयुवाच मध्यान्तविभागशास्त्रे । साक्षादकल्पं युवराजमौलिः किमत्र पाण्डित्य[113b]परिश्रमेण ॥

तस्मादियमेव स्थितिर्मध्यमा योगाचारनयश्च वस्तुत इति ॥

एनामेव चाभिसन्धायार्थनागार्जुनपादानामपि, बात्मप्रहृनिवृत्यर्थं स्कन्धधात्वादिदेशना । सापि ध्वस्ता महाभागैश्चित्रमात्रव्यवस्थया ॥

130

इति ऋाघा । इतरदिगपक्षेपात् तु,

चित्तमात्रमिदं सर्वमिति या देशना मुनेः। तत्त्रासपरिहारार्थं बालानां सा न तत्त्वतः॥

इत्युक्तम् । प्रायसो बिहिरिवार्थशक्त्यैव सत्तां चित्तस्यापि प्रपन्नो जनः । तथा चाद्य यावद् वातिकभाष्यकारयत्नैरिप न प्रबोधमासादयित, प्रत्युतान्याभिप्रायदूषणाभ्यामुपक्रमत् इति । चित्तमात्रमिति सामान्यवचनं प्रायस्त्वसूचनपरम्, न तु सर्वथाऽनिष्टयेन, श्लाघाया निरवकाशत्वप्रसङ्गात् । न चैषां स्वप्नवद्युत्पन्नानिरुद्धप्रतिभासमात्रादन्यत्र श्लाघायां निरवकाशत्वप्रसङ्गात् । न चैषां स्वप्नवद्युत्पन्नानिरुद्धप्रतिभासमात्रादन्यत्र श्लाघासंभवः ।

धर्मो नोत्पद्यते कश्चिन्नापि कश्चिन्निरुध्यते। उत्पद्यन्ते निरुध्यन्ते प्रत्यया एव केवलाः॥

i

इति वचनाच्च साकारनय एवेषाम्, संभोगकायवर्णनाच्च, अन्येरिवोपचारादेरवर्णनात् । कथं तर्हि,

> न रक्तो हरिन्माञ्जिष्टः [

इत्याद्युक्तम् ? धर्मकायाभिप्रायेण । तथा चानन्तरमेव, अद्वयाय नमोऽस्तुते

इत्युक्तं प्रसज्यवृत्तिमाश्रित्य । किं च, वन्दे प्रत्यात्मवेद्यं धर्मकायमिति स्वसंवेदनादरेऽपि विपरीतशङ्केति धिक् स्वातन्त्र्यम्, स्वसंवेदनस्य चित्राकारप्रतिभास एव विश्रामात् । तञ्च वृढीकृतमिति न धर्मकायाद्यपलापिनां विलापेन किश्चित् । तस्माद् युवराजरुचितैवार्याणां मध्यमेति स्थितम् ॥

एतेन यैरपि,

रूपकायमधिष्ठाय प्रकृतिभ्रमभावतः । निरोधिश्चत्तवैत्तानां धर्मकायाप्तिरिष्यते ॥

तेषामपि व्यवस्था दु:स्थेति प्रतिपादितम् । तथा हि,

क रूपमात्राधिष्ठानं सर्वत्रैव प्रसाधनात्। स्वसंवेदनरूपस्य भ्रमभावविरोधिनः॥

तस्मात् तत्त्वतो ज्ञानमपि न विचारसहम् । संवृत्या तु पश्चापि स्कन्धाः सन्त इति कृत एकिनिषेधोऽन्यस्थापनं चेति न वाच्यमेतत् । किं च, केयं संवृतिर्नाम ? यद्य-विचाररम्याप्रतीतिः, हन्तानन्तत्वात् संवृतेः क पश्चस्कन्धिनयमः ? प्रकृतीश्वरषट्-पदार्थादिबुद्धयोऽपि विविधाः सहजाभिसंस्कारिकव्यामोहभाजः पर्यन्ते बालस्यापि प्राप्यचन्द्रविम्बादिगोचराः करप्रणिधानाद्यनुमेयास्तत्तद्वस्तुसंवृत्तिसत्यत्वेन ग्राहयेयुः । एवमस्त्विति चेत् ? किमिदानीं निरोधाय मार्गान्वेषणेन, वेदेश्वरादेरपि गवेषणीय-त्वात् ? [114a] अथ संवृताविप किचदेव परितोषलामान सत्ताश्रयणम्, एवं तर्हि ६२

यथाविहितलक्षणप्रत्यक्षानुमानरूपैव संवृतिराश्रयणीया । तथा च सत्यवान्तरव्यवस्था-मात्रमेतत् नामरूपीमित ।

> प्रत्यक्षादनुमानाद् वा न रूपस्कन्धसाधनम् । ताभ्यामेव तु बाधास्य ज्ञानमेवाखिलं ततः ॥

केवलं तत्राप्यनुमानमेव बाधकमिति किल तत्रापि न स्थितिः। तथा सित ज्ञानमेव संवृतिसत्, न रूपम्। तस्मादासंसारस्थायि ज्ञानमेव संवृत्या युक्तम्, बाधनेऽपि तस्य प्रकाशात्, अन्यस्याप्रकाशात्। सन्तु वा संवृत्या पञ्चापि स्कन्धाः, स्वयं वा बुढेस्तु निवृत्तितः स्यात्, निवर्तनप्रयत्नेन वा ? नाद्यः पक्षः, स्थिरस्वभावस्वसाधनात् चित्तसन्ततेः। निरालम्बा प्रशाम्यतीति चेत् ? ननु शान्तिरनुपद्रव उच्यते इति कीदृशो दोषः ? नाशो विविक्षत इति चेत् ? तदापि यद्यालम्बनं विषय इदानीमिपि निविषयेव तत्त्वतः कथं प्रबन्धेन प्रवतंते ? संवृत्या तु न कदापि विषयव्यावृत्तिः। अधाधारः ? नास्याः किञ्चदाधारेण, गौरवाभावात्। अध कारणम् ? तदेदानीमिपि समनन्तरप्रत्ययः कारणं न तदापि विच्छ्यते, विशेषतोऽशेषजगत्कुपासहायम्।क्लेशाभावान्त प्रतिसन्धिसक्तिरिति चेत् ? हितसुखेच्छ्याशुचिस्थानपातलक्षणः संसार एव मा भूत्, प्रबन्धमात्रेण तु वृत्तिः केन वार्यते, विशेषण दयालोः ? तस्मान्न स्वयं निवृत्तिः, प्रयत्तस्तु द्वयोरेकस्य स्वापने निवर्तने वान्यस्य गुणदोषदि्धानः स्यात्।

तत्र जडराशेः कीदृशो गुणो यो न चैतन्यस्य ? कीदृशो वास्य दोषो यो न जाङ्यराशेः ? प्रकृतिश्चान्तत्वात् चित्तचैत्तानामिति चेत् ? जाङ्यराशित्वाद्रृपस्येति किं नोच्यते ? यदि च तावतैव बहुमानः, लोष्ट्रेष्ठकाप्रभृतयो वरं भवद्भ्य इति किमतःपरं परेण कर्तव्यस् ? किं च केयं श्चान्तिनीम ? न तावदलीकतैव, रूपेऽपि प्रसङ्गात् । अथालीकत्वेऽपि न रूपे श्चान्तिन्यवस्था किं तु विज्ञान एव ? एवं तर्हि परिभाषामात्रमेतत् । स्वसंकेतानुरोधाञ्च विभागे त्यागपरिग्रहो । तथा च सित रूपेऽपि तथा परिभाष्य त्यागो भवेत् । यदि तु विज्ञानमात्रवादिनो भगवतः प्रातिकृत्येन तस्यैव निरोध इष्टो न रूपस्य, तथापि किं श्चमत्वपोषणेन ? मा भूज्जडरूपस्य प्रत्यासत्त्या श्चान्तिसंभावना ।

विज्ञानस्य विपर्यास उपलब्धो न जडैकरूपस्येति चेत्? ननु विपर्यासो भ्रम इत्येक एवार्थः, तस्येव च स्वरूपनिरूपणिमदिमिति केदमुत्तरं संबच्यते? अथातिस्मिन् तद्ग्रहादियंथासमयं प्रसिद्धो भ्रमाथंः, तींह तद्वयत्ययेनाभ्रान्तिरिप विज्ञानस्योप- लब्बेव । स्यादेतत्, भ्रमस्तावद्श्रम एवोभयसिद्धेः । अत्र सोऽपि भ्रम एव मद्विचारेण इति ? एवं तींह सर्वं एव भ्रम इति [114b] गून्यताज्ञानमिप भ्रमः । नतु न गून्यताज्ञानं नाम तत्त्वेनेति चेत् ? तत्त्वतो नास्तीति भवतु, भ्रमस्तु गून्यताज्ञानमिति कापीयं व्यवस्था । अपि च,

तत्त्वेन किञ्चिन्नास्तीति शून्यता नाम कथ्यते ।
तत्त्वेनैव भ्रमोऽस्तीह नाभ्रमोऽस्तीति कापि दिक् ॥
यतो विचारादिखलभ्रमस्थितिः
स एव कि भ्रान्तिरथाभ्रमो भवेत् ।
यदि भ्रमोऽसाविखलो भ्रमः कथं,
न चेत् स एव भ्रमभावविजतः ॥

परमार्थतो न कश्चिद् भ्रमोऽप्यश्रम इति चेत् ? युक्तमप्येतत् । केवलं संवृतौ यथा स्कन्धपञ्चकम्, तथा कश्चिद् भ्रमः, कश्चिदभ्रम इत्यवश्योपेयम् । न हि तदापि नीले नीलबुद्धिर्भ्रमः, श्वेते तु स्यात् । एवं रजतबुद्धचादयो द्विधाभिधातव्याः, अन्यथा न रूपस्कन्धो नाम । संवृत्या च चित्तचैत्तनिरोधो रूपस्कन्धस्थितिरिति विविक्षितम्, तत्र च भ्रम एव । तस्य तु न सम्यग्वोधः, तद्यंमेव सर्वारम्भात् ।

संवृतौ द्वयमप्यस्ति तत्त्वतो द्वयमप्यसत्। भ्रम एवाखिल इति केंद्रं संबध्यते वनः॥

अथ कदाचिज्ज्ञान एव भ्रमो दृष्टो न रूप इत्युच्यते ? स्कन्थेष्वेव दृष्ट इत्यिप स्यात् । शास्तुसंमतेषु वा दोषदर्शनं भगवन्तमि त्याजयेत् । अवान्तरभेदस्तु साधारणः । प्रकृत्या भ्रान्तिरित्यिप यदि सर्वव्यक्त्यनुयायित्वं विवक्षितं, तदानेनैव प्रत्युक्तम् । अथ कचिद् भ्रान्तिर्भवन्त्यिप विकृतिरेवेत्यर्थः, तथापि कथमयं निश्चयः, उभयस्यापि दर्शनात् ? तत्रागमस्ताविज्ञत्तस्य प्रकृतपरिशुद्धत्वम्, आगन्तुकत्वं तु दोषाणा-मसकुदिभिधत्ते, अनुभूयते च विपर्यासशङ्क्षया परिपीड्यमानं मनः, सम्यक्परिज्ञाने च निवृतिमिति विभक्तं सर्वज्ञसिद्धतै ।

न च सविकल्पाविकल्पयोरन्यतरापेक्षयेदमभिधातुं शक्यम्, द्वयोर्द्वयदर्शनात्। एकत्र तथाभावे वा तस्यैव प्रहाणिरस्तु, भेदाप्रतिपत्तौ वा प्रतिपत्तये शास्त्रान्तरमन्वेष- णीयम् । तदयमलक्षः क्षेपः प्रकृतिभ्रान्ताश्चित्तचैता इति । कि च, चित्तचैतिनरोधश्च धर्मकायसाक्षात्क्रिया चेति व्याहतम्, चित्तधर्मस्वात् साक्षात्क्रियायाः । साक्षात्कारोप-चारोऽसाविति चेत् ? कुतः ? गत्यन्तराभावादिति चेत् ? तत्र साक्षात्कारिचित्त-स्थितिरेवास्तु, किं निवर्तनयलेनेति कथं गत्यन्तराभावः ? तदेतन्नेत्रमृत्याट्य दर्शन-कौतुकविनोदनं न प्रेक्षावतां क्षमते ।

लोष्टादयो वा धर्मकायसाक्षात्कारिणः, तेषां प्रभावातिशयाभावादिति चेत्? न खलु तावता धर्मकायसाक्षात्किया कि त्वधिगमिवशेषेण, अन्यथा मन्त्रादीनामिष साम्याद् बुढत्वं च । यद्येवम्, अभावातिशयसंभवे साक्षात्कियया कि कर्तव्यम्, मण्यादिवत्? यद्येवं [115a] लक्षणानुन्यञ्जनैरिपि कि कर्तव्यम् ? सामर्थ्यविशेषस्य मणिमन्त्रादिवदन्यथापि संभवादिति न धर्मकायो नापि संभोगकाय इति परिशुद्धा बुद्धस्थितः। अथवा रूपवदिधगमस्यापि प्रभावफलातिशयदर्शनाद्दरूपमेव निवर्यमस्तु, स्थाप्यं वा, द्वयमिष कस्यचित् केनिवदर्थसिद्धेः।

सर्वेसामर्थ्यस्य रूप एवारोपियतुं शक्यत्वादिति चेत् ? विज्ञान एव शक्यत्वाद् विपर्ययोऽस्तु, नेति कोशपानं प्रमाणम् । तथाप्येकस्य स्थापने कदाचिच्चित्तभागस्यैव स्यात्, इति न रूपस्यैव स्थितिः । रूपसामर्थ्याञ्च ज्ञानसामर्थ्यस्येव महत्त्वदर्शनात् तत्रैव भरन्यास उचितः । कथमन्यथा विज्ञानमात्रं जगदिति नेयम् ? तस्मात् पञ्च-स्कन्धकसंवृतिपक्षेऽपि न चित्तचैत्तनिरोधः साधुः । न च सैव संवृतिः सर्वशून्यता-पक्षेऽपि ।

अन्तिमा संवृतिर्वक्तुं संवृतित्वे न युज्यते। अन्त्या च ज्ञानरूपैव नो चेद् द्रव्यगुणाद्यपि॥

तस्मात् साकारचित्तस्यैव स्थितिः स्वसंवेदनसिद्धश्च धर्मकाय इति ॥

यद्येवं स्वसंवेदनस्य वस्तुविषयत्वात् कथं प्रज्ञप्तिसत् शून्यताभिधानं धर्ममात्रं धर्मकायो भगवतः । ततः,

संभोगकायादितरज्ञानमेव निराकृति। शून्यतालम्बनं धर्मंकाय इत्यपरे विदुः॥ अत्रापि पक्षे संभोगसंख्याताद् बुद्धनामतः। भिद्यमानं कथं तस्य स्वभावो भवितुं क्षमः॥

तस्यापि वृद्धरूपत्वे हो वृद्धौ भिन्नलक्षणौ। तस्यैव वृद्धरूपत्वे धर्मकायोऽपरः पुनः॥

स एष बुद्धो धर्मश्चेत् तस्येति न समन्वयः। न धर्मिधर्मभावेन न सामान्यविशेषतः॥

संभोगधर्मो बुद्धःचेद् बुद्धः प्राज्ञप्तिको भवेत् । ततोऽप्यन्योऽथ धर्मात्मा द्रव्यं चेत् सा परम्परा ॥

धर्मता चेन्न संवित्तिः संवित्तौ नोलतादिवत् । अनाकारेण किं साऽ[न्या]संभोगस्यैव धर्मता ॥

कस्तर्हि उत्तरतन्त्रे वे वर्षशोपचयापचयात्यन्तापचयात् स एवायं धर्मकायः सत्त्व-धातुर्वोधिसत्त्वो बुद्ध इति चोच्यते इति दिशतः ? यस्तत्रैव,

> धर्मकायो द्विधा ज्ञेयो धर्मधातुः सुनिर्मलः। तिल्ल[ध्यन्द]रच गाम्भीयंवैचित्र्यनयदेशना॥ [उ. त. १. १४५]

इत्येन धर्मधातुरित्युक्तः, स एव च प्रकृतो न तन्निष्यन्दभूतगम्भीरिविचित्रनयदेशनास्यः । कस्तर्हि धर्मधातुरिप ? एतदर्थमधीष्व मध्यान्तविभागमेव । यः,

> तथताभूतकोटिश्चानिमित्तं परमाथंता । धर्मधातुश्च पर्यायाः शून्यतायाः समासतः ॥ [ म. वि. १. १५ ]

इत्युक्तः, तादृक्संमोहाषोहाय । तथा शून्यतापि धर्मेमात्रमित्यत्रापि यदि विप्रतिपत्तिः, द्वयाभावो ह्यभावस्य भावः शून्यस्य लक्षणम् । [म. वि. १. १४ ]

१. उत् पः ४०-१.

इत्याद्यनेकप्रकारमनुसरत्[115b]तत्रैव तत्परिहारेण निराकारवस्तु किश्चिद्-धर्मकायशब्दवाच्यमिति स्वातन्त्र्यमेतत् । ननु धर्ममात्रं संवृतिसत्, कथं स्ववेदन-विषयः ?

कथं वा तस्य पूर्वेण सदा रहितता तुया।

इत्यादि कचिद् विधिरूपः परामर्शः ? उच्यते,

प्रसज्यपर्युदासाभ्यां सर्वभावस्थितिद्विधा। धर्मिमानं च सर्वस्मिन्नभावे मानमिष्यते॥

यदा तावत् पर्युदासः, यथोक्तम् — य एव हि द्वयाभासतया भावः स एव द्वयाभाव इति, तदा न स्वसंवेदनेन ग्रहाभावशंका ।

द्वयं तत्र न विद्यते [ म. वि. १. २ ]

इत्यादि प्रसज्यपक्षेऽपि धमिसंवेदनस्य न द्वयाभाविकल्पोत्पादनादन्यद् द्वयाभावसंवेदनिमित । तदर्थं प्रदेशे घटस्य तादात्म्यतदाधारतानिषेधप्रस्तावः शास्त्रे चिन्तनीयः ।
उभयधापि तदेवैकं वस्तुरूपमापद्यत इति प्रसज्यप्रतिषेधेन पर्युदासेन वा व्यवहार इतिमात्रं निवंन्धः । यथा वा भावमात्रापेक्षयेकान्तिकभेदाभेदनिषेधेऽपि दिगम्बरमतावतारः टीक्ताकारेण निषद्धः, तथा विकल्पप्रतिभासिनि विधिरूपेऽपि निषेध्यः, तस्यापि
नित्यादिरूपस्यावस्तुत्वात्, यदर्था चेयं व्यवस्था, तथोक्तं प्राक् । यथा वा स एव
धमंकाय इति । न चान्यथा समलामलसर्वत्रगादिचिन्तायाः किर्चदुपयोगः ।
निष्यन्दायार्थे टीका च, धमंधातुप्रभावितत्वाद् बुद्धवचनस्येति प्रस्तुत्य, सर्वाकारपरिशुद्धस्य धमंकावाख्यस्य धमंधातोराधिपत्येन प्रवृत्तत्वादिति । तस्मात् प्रक्षप्तिसम्
धमंकाय इति न सचेतसस्त्रासविषयः, तथैव युक्त्यागमाभ्यां समर्पणात् । अथवा
यत्र निष्ठा निषेधस्य, विधिरूपस्य तु यदवसायोऽपि तद् धमिरूपपिक्षया वस्तुसन्नेव
भगवान् धमंकाय इति त्यज्यतां त्रासः । यथा हि प्रदेशे घटाभावः सत्य इति केवलः
प्रदेश इत्यर्थनिष्ठा, तथा द्वयाभावोऽत्रेति द्वयेन द्वयत्वेन वा रहितं ज्ञानरूपमित्यथः।
एतदेवाभिसन्धाय द्विधापोहः, तस्य च वस्तुरूपे निष्ठा । धमिग्राहि च धमें प्रमाणम्
इति निर्णयः शास्त्रे । तेन धर्मधर्मिणोः,

कल्पितं भेदमाश्रित्य बुद्धो धर्मश्च ताबुभौ। संघो निर्माणकायाभ इति रत्नत्रयस्थितिः॥

वस्तुतस्तु बुद्धधर्मयोस्तादात्म्यमेव । एतेन यः सभाष्यः सूत्रालङ्कारः,

समः सूक्ष्मश्च संबद्धः कायः स्वाभाविको मतः । स्वाभाविकः सर्वेबुद्धानां निर्विशिष्टतया समः ॥

सूक्ष्मो दुर्जानतया, तेन साभोगिकेन कायेन संबद्ध इति । तत्र तादात्म्यमेव वास्तवः संबन्धो बोद्धव्यः । यदि तर्हि संभोगबुद्धताहेतुरिति वचनात्तदुत्पत्तिरेवास्त्विति चेत्—न, मध्यान्तिवभागे [116a] आर्यंधमंहेतुत्वाद् धमंधातुरार्यंधमाणां तदालम्बन-प्रभवत्वादिति वचनेन तदामुखीकरणस्य तत्र प्रभावात् तथा व्यवहार इत्यस्यार्थस्य स्फुटोक्कृतत्वात् । तथा शून्यतास्वभावप्रस्तावे टीका, शून्यताभावनायाः प्रयोजनं गतिद्वयप्राप्तिमारभ्य यावद् बुद्धधमंप्राप्तः, स्वपरात्मनो रूपधमंकायसम्पत्प्रकर्षः शून्यताभावनादेवेत्येवमन्यदिष । पूर्वावस्थापेक्षया वा तदङ्गस्य तत्राधिपत्यव्यवस्या, यथा विक्रमोऽस्य सर्वार्थंसाधकः, क्षणिकता चेति । न चाकारमन्तरेण कचिद्यंक्षियोपन्लम्भः । समस्तशुक्लेतरधर्मोत्पत्तौ तस्यैव सामर्थ्यदृष्टेः । तत्त्वामुखीकरणस्य शुक्लधर्म-जन्मि सहकारित्वम् । तत्त एव निराकारात् सर्वसंभव इति चेत् ? नात्रागम इति दर्शितम्, नापि युक्तिः काचित् । अपि च,

प्रतीत्यभावप्रभवेऽप्ययं जनः समक्षवृत्ति श्रयतेऽन्यकारितम्। तमःप्रकारः कतमोऽयमीवृशो यतोऽविपश्यन् सदसन्निरीक्षते॥

क्रञः कर्तृकर्मविवक्षायां णिच् । अन्यकारितमन्यिकयामित्यर्थः । आकार-लेशो वरं हेतुफलभावं सन्तं न विपश्यति । अन्यविषयमसन्तमीक्षते । नन्वय-यात्मवादाधिकारेण सूत्रालङ्कारस्रोकः । किमतोऽय्यन्य आत्मवादो नाम ? नित्य-विभृतयोरनङ्गीकारत्नेति चेत्- न, चित्रत्वादात्मवादिनाम् । यतः,

> कर्ता भोक्ता च दृष्टेभ्यो भिन्नोऽहंकारगोचरः। निरञ्जनस्तदेकावशेषा मुक्तिश्च योगिनाम्॥

किं च, पृथक्रवरूपिनर्भासाभावेऽर्थेकियायां कचिदुपयोगाननुभवाद् भवात् नैव क्षणिकतामस्य स्वीकुर्यात् । तदयं निष्कलात्मवत् ज्ञानमात्रार्थंकरणेऽप्ययोग्यस् इत्यादेविषयः । यदा तु नित्यविभृतयोरिप धर्मकायस्य प्रतिपादनमागमे, तदा किमुत्तरस् ? न च प्रवाहनित्यता, प्रकृतिनित्यताया एव निर्देशात् । तथा च तत्रेव,

## प्रकृत्याश्रंसनेनापि प्रबन्धेन च नित्यता।

इति । अत्र च भाष्यम्, प्रकृतिनित्यता स्वाभाविकस्य, स्वभावे<mark>नेव नित्यत्वात् ।</mark> अश्रंसने सांभोगिकस्य, धर्मसंभोगाविच्छेदात् । प्रबन्धेन नैर्माणिकस्य, अन्तद्धाित्य पुनःपुनर्निर्माणसंदर्शनादिति । विभुता चोक्तेव यथोत्तरतन्त्रम्,

> सर्वत्रानुगतं यद्विर्भिवकल्पतया नभः। चित्तप्रकृतिवैमल्यधातुः सर्वत्रगस्तथा॥ [ स्त. त. १. ४९ ]

अनेन किं दर्शयति ?

तद्दोषगुणनिष्ठासु व्यापि सामान्यलक्षणम् । होनमध्यविशिष्टेषु व्योम रूपगतेष्विव ॥ [स. त. १. ५०]

इति । रूपगतेष्वित्यत्र मृद्रजतसुवर्णभाजनेष्विति भाष्यम् । गतशब्दश्च प्रकाराथों [116b] वेदितव्यः । हरतेगंतताच्छील्य इत्यत्र पतञ्जलिः' गतविधप्रकारा एकार्या इति । गतताच्छील्य इति रूढिः । निर्विकल्पतयेतीत्थंभूते तृतीया । चित्तस्य प्रकृति-वैमनस्यमेव धातुस्तथता । तस्मान्नित्यव्यापित्वं मुख्यमेवोक्तम् । ततो यदि द्रव्यमेव धर्मकायः, कथमात्मवादपरिहारः ?

धर्मतायास्तु नित्यत्वव्यापकत्वादि सांवृतम् । स्वाभाव्येऽपि यथाकल्पं प्रसिद्धं क्षणितादिवत् ॥

अत्रापि हीनमध्यविशिष्टेष्विति धर्मिनिर्देशः । नापि व्यापित्वाभावादनात्म-वादो दिगम्बरवत्, न चात्मवादत्वेऽपि निर्वन्धः,

### अविपश्यन् सदसन्निरीक्षते।

१. महाभाष्ये नेदृशी पंक्तिः । आशयोऽयं पतञ्जलेः कैयटादिभिर्व्याख्यातः । द्रः, म. भा. प्रदीपे १. ३. २१

इति दोषस्य तद्वदेवापरिहारसिद्धेरिति । सत्त्वेऽपि च श्रद्धेयस्याकारभागस्तावत् सत्य इति दुर्वारः । सत्ताप्रज्ञप्तिमात्रमेतत्, श्रद्धेयमेव तु वस्तुसत् । अत एवाळीकः संभोगात्मा न भिन्न एव तदाश्रयप्रकाशत्वाञ्च नासंबद्ध एवेत्यपेतागमयुक्तिकं काव्यमात्रम् एतत् । स च बुद्धनामार्थोऽळीको यस्यासौ धर्मकायः सत्य इति साध्वी स्थितिः ।

अपि च, एवमाश्रितमात्रत्वेनोपसर्जनं, बुद्धः प्रभुस्तु धर्मकाय इति धर्मस्य बुद्ध इत्याझसो निर्देशः स्यात् । अथोभयं बुद्धः, तदापि प्रत्येकं समुदायो वेति विकल्पे, एको बुद्धस्तदंशो वालीको भ्रान्तश्च इत्यपि साधु, भ्रान्तिबुद्धयोविरोधात् । कथं च सोऽलीकः संभोगात्मिनि निर्माणहेत्रिष्टः ? यदाह सुत्रालङ्कारः,

द्वयोर्द्वयार्थसम्पत्तिः सर्वोकारा प्रतिष्ठिता।

इति । अत्र भाष्यम्, संभोगः स्वार्थसम्पत्तिलक्षणकायः । नैर्माणिकः परार्थसम्पत्तिलक्षणः । सेयं परार्थसम्पत्तियंथाक्रमं प्रतिष्ठिता स्वाभाविके च सांभोगिके चेति । एवं च सित फलं धर्मकायस्य, हेतुश्च निर्माणस्य परार्थसम्पत्तेः । स्वार्थसम्पत्तिश्चासावसती च ख्यातीति विद्ववः सर्वः । तदयं संभोगे स्वार्थसम्पत्तिवादोऽलीकताप्रतिज्ञानम् आकारेषु विद्युरयति । एतेन श्रद्धेयस्यैव बुद्धत्वे सत्यत्वेऽपि वा संभोगः कार्यार्थमाद्रियत इति कल्पनमपास्तम् । तेन फलस्याणोरप्यभावात्, कलङ्कष्रस्यत्वात् च,

दोषं लघीयांसमुपेक्ष्य कश्चि-दास्थीयते कार्यमपेक्ष्य भूयः। प्रधानदोषञ्चमराणिरर्थं-शन्यः स्थवीयान् कथमाद्रियेत्॥

कर्मवशात् तदुदय इति न युक्तस् । एकान्तस्याज्यस्य हि हेतुः कर्मेव नारम्भस् अर्हति, पातकान्तरवत् । कर्मापराधाद् भ्रान्तिस्तथागतस्येत्यपि सुभाषितस् । तदस्य सर्वथोपरम एवायातः । किं च वोधिसत्त्वाभिधानैः,

निराकारतया पुंभिः सर्वथा स्यादसेव्यता। आकारोपगमे मुख्यं गजस्नानमिदं भवेत्॥ निराकारप्रतिज्ञानं त्रिराकारप्रसिद्धये। स्वीकारः पुनराकारे निकारः कोऽपर[117a]स्ततः॥ यदर्थलालसत्या च तद्वारणं, तत्र कः शक्तिप्रतिरोधः श्रद्धेयस्य ?

यदि तस्य कचिच्छक्तिः शक्तिः सर्वत्र गीयताम् । नान्वयव्यतिरेकौ हि शरणं कारणस्थितेः ॥

तस्मान्निराकारवादिनां केवलविमलानन्तव्योमनिभाशेषशक्तिमति रूपं साध्यमिति दर्शनान्तरमस्तु किमन्यानुषङ्गेण ? आर्यमैत्रेयनायकनयातिक्रमे हि कीदृशी बौद्धतत्त्व- स्थितः ? संन्नेपतः स हि,

त्रेघातुकं धियमुवाच विचित्रमत्र संवेद्यवेदकमिति द्वयमेव मिथ्या। रोपापवादिनयतैव नुद्वनुनाव संभोगमन्यहितहेतुनिजार्थंलक्ष्मीम्॥

न च कचिल्लक्षणानुब्यञ्जनादिप्रस्तावे तत्त्वतो न बुद्धरूपिमदमीपचारिकं वेति दिश्यतम् । धर्मकायप्रधान्येन बुद्धव्यवहारप्रस्तावेऽपि नासत्त्वमेव प्रतिपादितमुपचारो वा, लक्षणादिकं चक्रवर्तिनोऽपीति दर्शनात् । सूत्रालङ्कारेऽपि,

## सर्वेश्वित्रेर्लक्षणकैर्मण्डितगात्रः

इत्यत्र भाष्यम्, चित्रग्रहणं चक्रवत्यादिलक्षणेभ्यो विशेषणार्थमिति दृढीकरणमेव । तदितक्रमे च यदपीदं लिखितं, भगवांस्तु प्रहीणज्ञेयावरणत्वादसंभवद्भ्रान्तिरा-दर्शनज्ञानरूपः सकलज्ञेयविम्बोदयात् प्रतिक्षणमेकज्ञानचक्रात्मा । अत एव चक्रचिह्नः । सर्वज्ञेयप्रतिविम्बसंवेदनमेवास्य सर्वज्ञेयसंबोधः । अत एव सर्वधमंस्वरूपाववोधादिति-शयेन बृद्धिरस्यास्तीति वृद्ध उच्यत इति । ततः स्वपरमेव लुप्तम्, आकारस्येव च भ्रान्तिच्यवस्थानात्, क प्रशस्तवृद्धियोगः क वा ज्ञेयावरणप्रहाणिरिति । अलीकमलीकमेव वेत्तीति अतिस्मस्तद्ग्रहभ्रान्तिवादप्रसङ्कः ।

निराकृतायामिति संविदाकृतौ

न मन्त्रनीतिनं च पारमीनयः।

तदस्तु सैव स्थितिरस्तदूषणा

मनोज्ञता स्वर्गुणरत्नभूषणा॥

अयेष्यत एव संभोगकायः, अलीकत्वेऽपि तत्तदर्थसमर्थम । सामर्थ्येऽपि वा विशुद्धत्वादेव तदुपसंहारेण धर्मकायसाक्षात्कियालक्षणं नभोनिभमवस्थान्तरमिति न दोषः ? न, एवमप्यश्रंसनित्त्यतातिकमापरिहारात् । धर्मकायविरिहृतद्देवं जगदर्थ-कारी भगवानित्यायातस् । तञ्च विरुध्यते, यदाह उत्तरतन्त्रस्,

महाकदृणया कुत्स्नं लोकमालोक्य लोकवित्। धर्मकायादविचलन्निर्माणैश्वित्ररूपिमि:।।

[3. त. २. ५३]

इति । जातकादीनि निर्वाणपर्यन्तानि दर्शयतीति विस्तरेण संबन्धः । पुनश्च,

सर्वत्र देवभुवने ब्राह्मधादिवचलन् पदात्। प्रतिभासं यथा ब्रह्मा दर्शयत्यप्रयत्नतः॥

तद्वन्मुनिरनाभोगान्निर्माणैः सत्त्वधातुषु । धर्म[117b]कायादविचलन् भव्यानामेति दर्शनम् ॥

[ उ. त. ४. ५३-४ ]

इत्यादि पुर्निवस्तरेण । अय प्रकृतिपरिशुद्धघेषया धर्मकायाविचलनमुच्यते, तदा सर्वस्येव प्राणिनस्तुल्यमेतिदिति कोऽतिशयो भगवत एवमुको भवति प्रबन्धेन ? तस्माद् वैमर्ल्यावशुद्धघेषक्षयेवायं विशेषः, केवलं धर्मकायसाक्षात्कियाकाले न जग-दर्थकरणमाभोगाद्यपेक्षमतः समाधिब्युत्याने तदिति शंकानिवृत्त्ययं प्रयत्नः, तथा चानाभोगानिर्माणैरिति चोकम् । एवं च देहत्यागेनात्मवादिनां तत्त्वाधिगमप्रवादनिषधिसिद्धः।

अथापि पुनः पुनः समाधिब्युत्यानाभ्यामपि चलनं विवक्षितं, तथापि किमनेन परिश्रमेण ? नतु,

> संभोगकायात् परमेति शुद्धौ संभोगकायं च ततोऽर्थसिद्धौ। निमज्जनोत्मज्जनसक्तमूर्त्ते-मंद्गोरिव स्वास्थ्यमुवेः कदा स्यात्॥

न चैवमक्षुण्णविधानः परार्थः। नापि शाश्वती शुद्धिरित्यास्तां तावदेतत्।
मा भूत् तुन्दिवृत्तान्तस्मृतिः। यञ्चोक्तम्, धर्मे एव बुद्ध इति, तत्र कल्पितस्यापि
भेदस्याभावाद् भिन्नप्रवृत्तिनिमित्तत्वेऽपि पर्यायत्वात् जिनमुनीन्द्रादिवत्, कृतः
कायान्तरव्यवस्या ? किं च पर्यायत्वविरोधिधर्मजिनयोस्तद्वाक्यम्,

## धर्मकायादविचलन्

इल्यादि । न हि बुद्धादिवचलन् सुगत इति युक्तम्, बुद्धस्वादिति तु युक्तमेव । एकस्य च प्रज्ञप्तिस्थितिमाह, तञ्च वाक्यम्, यथा ब्रह्मा ब्राह्मध्यदिवचलन् पदादिति निदर्शनात् । तत्र हि ब्रह्मव परमार्थसन् । तत्पदं तु प्रज्ञप्तिसदेव, न हि तद् वस्त्वन्तरं किञ्चन, आश्रयोपकरणात्मभावविशेषे पदपज्ञप्तेः ।

यदाप्युपाधिविशेषापेक्षं स्वरूपमेवाचार्यपदवत् पदशब्दवाच्यम्, तदापि धर्मिणः पृथगिव कल्पनया निर्दिश्यमानं प्रज्ञप्तिसदेव, तथात्रापि मुनिधर्मकायशब्द-वाच्ययोरेकस्य प्रज्ञप्तिसत्त्वमायातम्,

> धर्मस्यैव तथास्तु नापि च मुनेरर्थिक्रयाभावतो । भावः सोऽपि निराकृतेर्येदि कथं संभोगजन्मोच्यते ॥

> > PERM

इति स्ववचनव्याघातः । किं चैवं मुनिरित्यपि निराकार एव स्यात्, ततश्च धर्मकायाद् अविचलिति संभोग एव प्रज्ञप्तिसत् धर्मकायशब्दवाच्यः स्यादिति विपर्ययः । तस्य द्वयशून्यता धर्मकाय इति चेत् ? तदापि कथं संभोगस्य जन्मोच्यते ? तावतैवाथंपरिस्समाप्तेरित्यापादितस् ।

अथ विभागोऽस्तु काचित्कार्यकोटिः, संभोगस्य काचिन्निराकारस्येति चेत् ? विभागेन त्वसहः क्रियाभावो व्यवस्थायाः, द्वयोरिप समानप्रौद्धितया ब्रह्मतत्पदृष्टान्ता-नुपपत्तेः, प्रकरणेष्विप तथा प्रतिपादनाभावाञ्च संभोगे [118a] तु यथा धर्मकायो हेतुरुक्तः, तथा दिश्वतिमव । अस्तु वा संभोगेऽन्यत्र वा कार्यप्रामे कियत्यिप निराकारस्य व्यापारः, संभोगस्य तु सिद्ध एव । तत्रश्चानलीकमुभयं भवेदिति परं संबन्धनीयम्, तत् कथं संभोगस्यालीकता लोकोत्तरिनराभासज्ञानसिद्धिर्वा समुदृष्ठ्यते ? बाधकाद् अलीकत्विमिति चेत् ?

विहाय प्रतिबिम्बादि ब्रह्मदृष्टान्ततो यदि। संभोगालीकता सिध्येत् वाधशक्तिस्तु चिन्तिता॥

प्रतिभासार्थाक्रिययोरिवच्छेदेन । एतेनोपसर्जनतापि प्रागुक्ता प्रत्युक्ता । किं च, द्वयोरिप सामर्थ्यस्थितौ यदा द्वयगृन्यतामेव धर्मधातुं धर्मकायापरनामिकामिच्छेत्, युवराजानुरोधाद् वा यथा दिशतं प्राक्, संप्रत्येव ब्रह्मपददृष्टान्ताद् वा, तदा

## कायश्च तुर्यो भवेत्

श्रद्धेय एव निर्माणस्य पृथक्तवात् । सा च द्वयशून्यता संभोगस्यैव संबन्धाभिः धानात्, तस्यैव धर्मसंभोगाविच्छेदश्रतिपादनाञ्च । न हि स्वसंवेदनादन्या संमुक्तिः । सुत्रालङ्कारेऽपि,

> कचिद् धम्यं चकं बहुमुखशतैर्वश्राँयति स कचिज् जन्मान्तिधं कचिदिप च चित्राञ्जनवराम् । कचित् कृत्स्नां बोधिं कचिदिप सिनर्माणमसक्न-श्र च स्थानात्तस्माद्विचलित स सर्वं च कृष्टते ॥

इति । स्थानादनाश्रवाद् धातोरिति भाष्यम् । स चानास्रवो धातुर्धमंकाय इति । तत्साक्षात्कारस्थिरता चाविनलनार्थं इति स एवार्थः । अथवा,

## कायश्च तुर्यो अवेत्

इति निराकारसाकारकिल्पतादिस्वभावत्रयाद्वतुर्थंश्व स्वभावः प्रसकः, अभूतपिरकल्पास्यविचित्रचित्तचक्राद् भिन्नत्वात् । तदेव चित्तमभूतपिरकल्पो वेति चेत् – त,
अस्यार्थस्योपायकारैरप्यनुद्भेदितत्वात् । न चाप्रकाशं चित्तमिचत्तं वा प्रकाशमानमिति ।
उक्तं च प्राक् , रूपादिज्वभूतपिरकल्पस्वभावेज्वित । तथाकिल्पतविकल्पितधर्मतारूपादिप्रस्तावो मध्यान्तविभागेऽनुसर्तव्यः । व्याख्यानमन्ययेति चेत् ? भवतु न तु
न्यायाक्षरानुरोधीति उच्यते । किं च, एवमप्याकारराशिरेव पृथवस्वभावोऽळीकाख्यः
स्यात् । किल्पतेऽन्तर्भवतीति चेत् ? क कस्य कल्पना ? निराकारे आकारस्येति चेत् ?
अप्रतिभासिनि प्रतिभासमानं किल्पतमारोपितं चेति कार्यदृष्टिः, प्रकाशे त्वप्रकाशम्
आकारेऽनाकारमारोपितमन्यविदिति तस्येव किल्पतेऽन्तर्भावः । तस्मात्,

धमंत्वेन विकल्पभासिवपुषा भेदाभिदार्वाजतो निष्पन्नः परतन्त्रधर्म्यंनुगतो यः शून्यताख्यो मतः। स स्वाभाविक उच्यते भगवतः संभोगकायोदये धर्माणां प्रकृतिध्वनिव्यवहृतं धर्माख्यमेतद् वपुः ॥

इति [118b] प्रकरणार्थः । ततो यदि प्रवचनप्रकीणिर्थसंकलनमेव युवराजनीतिः, तदा-

स्फुटतरार्थंगतिवंचसामियं प्रकरणान्तरसंगतिरीदृशी। प्रमितिभेदबलंच विचिन्तितं विवृतयस्तु भवन्तु यथारुचि॥

तस्मान्न निराकारवादवार्तापि । ननूत्तरतन्त्रे अनुत्तरं बुद्धगुण**मारभ्य इंलोकः',** स्वार्थः परार्थः परमार्थकायता तदाश्रिता संवृतिकायता च । फलं विसंयोगविपाकभावा-देतच्चतुःषष्टिगुणप्रभेदस् ।। [ उ. त. ३.१]

इति । तत्र च स्वार्थंपरार्थी धर्मसंभोगकायावनूद्य परमार्थकायता संवृतिकायता च यथाक्रमं विहिते, विसंयोगविपाकफल्टले च । तत्र संभोगकायस्य सांवृत्तत्वप्रतिपादनम् अनाकारं परमार्थमुपस्थापयतीति कथमुच्यते निराकारवार्तापि नास्तीति ? तथा च तत्रैव विवृतिः,

> आत्मसम्पत्यधिष्ठानं शरीरं पारमाधिकम् । परसम्पत्त्यधिष्ठानमृषेः सांकेतिकं वपुः ॥ विसंयोगगुणैर्युक्तं वपुराद्यं बलादिभिः । वैपाकिकैद्वितीयं तु महापुरुषलक्षणेः ॥ [ उ. त. ३. २-३ ]

इति । तदेतत् हितकामतामात्रप्रयुक्तं व्याख्यानमात्रम्, अपास्तं च प्राक् धमंकायस्य द्रव्यधर्मरूपतानिरूपणे । कथं च बुद्धगुणमारव्धो वक्तुं नाथः परार्थसाधनमसाधारणं निर्माणकायमनिभधाय निर्वृणीत ? कथं वा तत्रैव,

१. अनन्तरं बुद्धगुणविभागमिति पाठः उ. त. पुः ९१

रस्तविग्रहवज्ज्ञेयः कायः स्वाभाविकः शुभः । अक्रुत्रिमत्वात् प्रकृतेर्गुणरत्नाश्रयस्वतः ॥ महाधर्माधिराजत्वात् संभोगश्चक्रवर्तिवत् । प्रतिविम्बोपमत्वाच्च निर्माणं हेमबिम्बवत् ॥ [उ. त. १. १५१-२]

इत्यनेन निर्माणस्य सांवृतत्वं व्यक्तमुक्तं विस्मृत्य धर्मकायादप्यायस्थानीकृतान्महा-धर्मीधिपत्येन चक्रवर्तितुलयोर्कार्षते संभोगकाये योजयेत्? यदार्यनागार्जुनपादा अपि,

वन्दे संभोगकायं तमहमिहमहाधर्मराज्यप्रतिष्ठम् ।

इति । तदयं ऋोकार्थः । स्वार्थंपरार्थौ धर्मसंभोगावनूद्य परमार्थंकायव्यवहार एव विधीयते, परमज्ञानविषयत्वात् परमसाध्यत्वाञ्च तयोः । एवं परमार्थंसंगृहीतकामद्वयम् अभिधाय तृतीयमाह, तदाश्रिता संवृतिकायता चेति । प्रतिबिम्बोपमत्वेन निर्माणस्य सांवृतत्वप्रतिपादनात् । आश्रितत्वं च संभोगे साक्षात्, धर्मंकाये पारम्पर्येणेति प्रति-पादितं प्राक् । विवृताविष परमार्थंशब्दाभिधेयकायह्यमादिममनुद्यात्मसम्पत्त्यिष्ठानत्वं विहितम् । तत्र,

लोकातीतामचिन्त्यां स्वकृतशतफलामात्मनो यो विभूति पर्वनमध्ये विचित्रां प्रथयित महतीं धीमतां प्रीतिहेतोः।

तस्याः संभोगकायोऽधिष्ठानमाश्रय [119a] इति व्यक्तम् । धर्मकायस्तु तदाश्रयो दर्शित एव । तृतीयं पश्चार्द्धेनाह्, तत्र विम्बोपमत्वेन लोकप्रसिद्धचा सांवृतं पदं मूले । विवृतौ तु तत्त्वतो बुद्ध इति संकेतमात्रं निर्माणे । न त्वसौ बुद्ध एवेति सांकेतिकः शब्दः । पौरुषफलं चास्य बाह्ययोगिसाधारणमतिप्रतीतिमिति न पृथक् कथ्यते । स्वरूपेण तु त्रयोऽप्यसाधारणगुणा इत्यारब्धम् ॥

अथैवमि परमार्थशब्दः शून्यतायां निवेशितः, कथं संभोगेऽपि व्याख्यायते ? नैवमन्यार्थत्वात् । परमज्ञानविषयत्वेन हि शून्यता परमार्थः परमप्रयोजनत्वाञ्च संभोगः स्वार्थसम्पत्तयः । तथा च, स्वार्थशब्द एव संभोगे दिशितः पुनरधुना धर्मकायेऽभि- धीयते, स्वाथोंऽथोंऽस्मादिति कृत्वा । तत्थार्थभेदान्न दोषः । ननु धर्मकायोऽपि साध्य उच्यते, तत्था स्वोऽर्थं इति न क्षतिः । सत्यं, किं तु व्यवस्थामात्रमेतत्, न तु संभोग-विन्नवंत्यंतया साध्यत्वमस्येति सिद्धोऽर्थभेदः । तथा च परार्थतापि निर्माणे साक्षात् । संभोगे तु तद्द्वारेणेत्यागमे । केवलो वा परमार्थशब्दः शृत्यतापर्यायः कृतः, परमार्थकाय इति तु धर्मधर्मिणोः प्रमाणसिद्धिनिबन्धनोऽभिधीयते इति न विरोधः । कियद् वा शव्यं निकंन्धुमेवंविधश्रद्धाविलस्तिषु इत्यास्तां तावत् । स्थितमेतत्, न निराकारवादवातांपीति । कथं तर्हि आचार्यदिग्नागपादाः पिण्डाथं,

किल्पतस्य निषेधोऽयमिति संग्रहदर्शनम् । सर्वो ज्ञेयतयारूढ आकारः किल्पतो मतौ ॥

इति । अत्रायमणः, सर्वो मतावारूढ आकारो ज्ञेयतया कित्पतः । तस्य ज्ञेयतया कित्पतस्य निषेध इति ग्राह्यत्वनिषेध इत्यर्थः । यथा,

> तदभावात् तदप्यसत् ि ]

इत्यत्राचार्यस्थिरमितः, अर्थाभावाद् विज्ञातृत्वेन विज्ञानमसत्, न त्वर्थसत्त्वात्मविज्ञप्तिप्ति-भासतया । तदसत्त्वे हि सर्वथा अभावप्रसङ्गः, तद्व्यितरेकेण विज्ञानस्वभावानभिधानात् । तद्वयितरिकस्वभावत्वे वा कथं तद्विज्ञानं, कथं वा परस्परतो भिद्यत इति ? अत्र तिर्हि कर्तव्यम् ?

> असदेव यतः ख्याति तदविद्याविनिर्मितम् । असत्ख्यापनशक्तौ हि साविद्येति निगद्यते ॥

इति।

स एष बन्धकीमृत्युवृत्तान्तः समुपागतः। कथिबदेकनिस्तारे दुस्तरान्तरसङ्गतेः॥

यातु । अत्रापि तु भवत एव भ्रान्तिः, पूर्वापरापरामर्शात् । तथा हि,

तेन बुद्धं तथा बोधि न पश्याम्यादिवाचकैः। आसमाप्तेरिह ज्ञेया कल्पितानां निराकृतिः॥ इत्यत्र त्वयापि कि कर्तव्यम्, यदि प्रकाशस्यापि निषेधः किचिदिष्टः? तस्मादिवद्या-शब्देन विकल्प एवाभिधीयते, तया निर्मितं दिशितमसदेव रूपं बाह्यमित्यर्थः। रूप-शून्यतयोहि [119b] भेदाभेदिनिषेधप्रस्तावे उक्तमेतिदिति न दोषः। तदयं स्यातिरध्य-वसायार्थः।

> निर्ज स्वरूपं प्रच्छाद्य तदविद्यावशीकृतम् । मायावदन्यथा भातीत्यत्र भातिर्यथामतः॥

न हि मायाहस्तिनि हस्ती भात्येव कि त्ववसीयते । तथाभ्युपगमे रजतादयोऽपि प्रतिभान्तीति द्वैविध्यविलोपः । अतश्चैवय्,

प्रज्ञापारिमतायां हि त्रीन् समाश्रित्य देशना । किल्पतं परतन्त्रं च परिनिष्पन्नमेव च ॥ नास्तीत्यादिपदेः सर्वैः किल्पतं विनिवायते । मायोपमादिदृष्टान्तैः परतन्त्रस्य देशना ॥ चतुर्धा व्यवदानेन परिनिष्पन्नकीर्तनम् । प्रज्ञापारिमतायां हि नान्या बुद्धस्य देशना ॥

इत्यक्षण्णपारमितानयार्थानुगमात् । त चात्र परतन्त्रस्याप्याकारोऽसन् प्रकाशमात्रं तु सिदित्युक्तम्, येन पारमितानयादियता भेद इति स्यात् । त च स्वाभिमतं स्फुटीक्रुत्य तदर्थोऽप्येवं द्रष्टव्य इत्यतिदेशः कृतः । नापि साध्ये विशेषप्रदर्शनमस्ति येन तथा उन्नीयेत ।

## प्रज्ञापारमिताज्ञानमद्वयं सा तथागतः।

साध्येति ग्राह्यग्राहकमाश्रशून्यतायाः प्रतिपादनात् । अन्यथा निराभासत्वमेव वाच्यं स्यात् । न च स एवाकारो ग्राह्यं ग्राहकं भवितुमहीत तल्लक्षणायोगादिति कल्पितमेव तत्त्वं भिन्नं वा ग्राह्यादि । संभोगकायश्च लौकिक औपचारिको वेति विशेषण निर्देश्येत, भगवत्याः पिण्डार्थंस्यारब्धत्वात्, अन्यत्र चैवमनुक्तेः । वार्तिकं चादर्शं एषां किमतः परम् ? तत् किमात्मनोऽश्चिना लेपनं परस्य ? स्वयमेव वा,

कचिद् गुणा एव न रूपमुत्तमं कचिच्च रूपं न गुणा विशेषतः।

अमी त्वसाधारणयोगसंपदो गुणाश्च रूपं च भवन्तमाश्चिताः ॥

इति विशेषाभिव्यक्तेरित्यलं बहुना । न चास्माकं यावत्संभवं ग्रन्थकाराशयसमर्थनयत्तः । एकवंशसंमतास्त्वेत इति । तथा हि,

> आर्यासङ्गमनङ्गजिन्नयवहो यद् भूपतीशोऽन्वशाद् आचार्यो वसुबन्धृदृदृषुरमितस्तस्याज्ञयादिद्युतत् । दिग्नागोऽथ कुमारनाथविहितासामान्यसाहायक-स्तस्मिन् वार्तिकभाष्यकारकृतिनोरद्यानवद्या स्थितिः ॥

आर्यनागार्जुनपादानां तु भिन्नवंशत्वेऽपि साधारणैव साध्यतत्त्वस्थितिरिति दिशतम्, अवाध्यस्वसंवेदनस्वीकारात् । तदेवम्,

केचिद् बृद्धमलीकरूपवपुषं बृद्धचा विहीनं विदुः संविदूषमरूषमम्बरिनभं न भ्रान्तमन्ये पुनः। संविदूषमलीकसुन्दरतनुं भ्रान्त्या विमुक्तं परे केचित् स्वेनमलीकताविरहितं यद्भाति तद् गृह्यताम्॥

तस्मात् संभोगधर्मस्यैव धर्मकायस्य स्वसंवेदनसिद्धेः किमप[120a]रेण ? स हि भवन्नपि भेदाद्भिन्नवेदनः कथं तस्य स्वभावः स्यात्, एकदेशत्वेऽपि आरूप्यधातु-सत्त्ववत् ?

ननु आदर्शादिज्ञानचनुष्टयस्वभावो भगवान् पारिमतानय एव वर्णितः। तत् कथं प्रस्तुतेऽपि विमतिरिति चेत्? तत्रापि चित्राद्वैतस्थित्येव निर्वाहः। निराकारे हि तावत् परस्परं भेद एव दुर्लेभः। यदाह, कथं वा परस्परतो भिद्यत इति। भेदेऽपि परस्परासंवेदने स एव दोषः। चित्राहेतस्वीकारे च किमपरेण? अथ चित्राहेतमिप नोक्तमिति चेत्—न, साकारज्ञानवादितया तदाक्षेपात्, साधनवत्। न हि वार्तिक-प्रमेयराशिरित तत्साधनैकप्रवणस्तत्रोकः। तस्मात् तहदेव तहुक्त्येव यावती तस्य निष्टा साध्याक्षिन्तेव। प्रदोपन्वषण एषः। एक एव भगवात् चतुर्ज्ञानस्वभाव इति प्रस्तौति च चित्राहेतं च गवेपत इति। एवं चित्रलक्षणाद्यक्तयोऽपि वाच्याः।

अतएव यदण्युक्तं सूत्रालङ्कारे, त एव विकल्पा न पुनर्द्वयाभासाः प्रवर्तन्त इत्येवं व्यवदानं पर्येषितव्यमिति तत्रापि द्वयाभासा इति द्वयावसायिन इत्येवार्थः विकल्प- शव्दश्च नाभूतपरिकल्पार्थः, किं तु कल्पनार्थः। अतएव बहुवचनम् । युक्तं चैतत् । नि ह ग्राह्यग्राहकादृते द्वयशब्दस्य कचिदन्योऽर्थं उक्तः। न च तयोः साक्षात् ख्यातिः, किं त्ववसाय एव, मायाहिस्तिनि हस्तिवत् । अन्यया च यदैव सर्वाकारक्षयस्तदैव व्यवदानमिति कथं संभोगः स्वार्थसंपित्तरिति सर्वव्यवस्थाविलोपः। आकाराना- कारयोरसत्यसायताप्रतिपादनाभावाञ्च कथं तत्परिहारः? अतएवोक्तीयतामिति चेत् न, अन्यदर्थत्वात्। तथा प्रतिपादने तु नान्यार्थकल्पना। तथा च तत्रैव,

# अर्थान् स विज्ञाय च जल्पमात्रान् सन्तिष्ठते तन्निभचित्तमात्रे।

इत्यत्र भाष्यम्, मनोजन्यमात्रानर्थान् विदित्वा तदाभासे चित्तमात्रे व्यवस्थानिमयं वोधिसत्त्वस्य निर्वेधभागीयावस्था । ततः परेण धर्मधातोः प्रत्यक्षतागमनम्, यो द्वयलक्षणेन विमुक्तो ग्राह्यग्राहकलक्षणेन । इयं दर्शनमार्गावस्थिति । न चात्र निर्वेधभागीयावस्थापि, तस्याकारस्य दर्शनमार्गावस्थायां अंश उकः । नापि कचिद् भावनामार्गे, ग्राह्यग्राहकलक्षणक्षयस्तु सर्वत्र । तस्माद् ग्राह्यग्राहकसंगृहीतप्रपञ्चकल्पना न पुनर्भवन्तीति व्यवदानपर्येषणार्थः ।

ननु भावनामार्गसंगृहीतायां सप्तम्यां भूमौ साभोगमनाभोगम्, अष्टम्यां निमित्तः वर्जनमुक्तम्, निमित्तं चाकार एव, किमियं नागलोक[120b]भाषा, आचार्यमुष्टिवां ? अथाकारो भ्रान्तिनिमित्तं प्रपञ्चनिर्मितमुच्यते भ्रान्त्यवलम्बनत्वात् ? नान्वास्तां तावदाकारो बाह्यस्यापि सतो न भ्रान्तिहेतुतानियमः वासनामात्रानुबद्धत्वात् तस्याः । यद्यपि च सादृद्यमपि स्थिरभ्रान्तेः साधनमुक्तम्, तथाप्यनार्यस्येति वासनाविशेष एवाविशेष्यते । यदि च कदाचिद् भ्रान्तिसंवासात् परिहारः, निराकारस्येव प्रथममस्तु । यदेव वा किञ्चद् भ्रान्तिनिमित्तमुपपादियतुं शक्यमनाकारदर्शनादिवत् तदेव निवत्यं निमित्तसव्याभिषेयमिति कथमस्यां भिणतावाश्वासः ? स्वयमेव च परिकल्पितेषु धर्मेषु कार्यकारणाभावो निषिध्यते, तेषामलीकत्वादित्युच्यते । अलीकसंमतस्य चाकारस्य भ्रान्ती शक्तिरिति सुव्यवस्थम् । तदालम्बनिकल्पद्वारेण तस्य शक्तिरुव्यत इति चेत् ? विकल्प एव हेयोऽस्तु । स चाकारः स्वयमेव भ्रमो भवतामिति कि निमित्त-

वचनेन ? प्रबन्धापेक्षया च सर्वहेयानां निमित्तराब्देनैव चोदनप्रसङ्कः । निरालम्बनस्य च भ्रान्तालम्बनत्वं, न तावत् तत्त्वतः । संवृत्त्या च भवदिष न हेयताहेतुरिति किमनेन पूर्तिकृष्माण्डस्थानीयेन ?

तस्मात् प्रसिद्ध एव भेदव्यवहारहेतुविप्रयुक्तसंस्कारो वस्तुधर्मसंमतो निमित्तः शब्देन गृह्यतां यदुद्यहः संज्ञोच्यते हेयध्य, भिन्नस्य तस्याभावात् । यदि तर्हि तस्यापि स्वालम्बनिविक्त्यहारेणैव भेदव्यवहारकारणत्वमेष्टव्यम्, ततो विकल्प एव हेयः । सत्यं, तदेव तस्य हानं स्वयं स्फुरणाभावादाकारवत् । यदि चाकारपरिहारः, तदा अत-एवास्यां भूमावुपायपारमितातिरिक्ततरा भवति, यतः सर्वनिमित्तान्यनिमित्तत्वेन प्रतिविच्यति, तत्कृतं च व्यवहारं न विरोधयतीति न व्याख्यानिवरोधः । तत्कृतो हि व्यवहारो भेदव्यवहार एव भाष्यटीकाभ्यां दिश्तः । स चाकारविरिहणो मनोरयस्या-प्यविषयः । न च तदैवाकारपरिभवे भगवतामादर्शज्ञानसंभवः । लीकिकं तदिति स्वक्रपोलविलस्तित्म्, आयराजस्मृतेरभावात् । कथं तर्हि सूत्रालंकारे, आदर्शज्ञान-निर्देश एव सर्वज्ञेयेष्वसंमूढं, न च तेष्वामुखं सदेत्यत्र भाष्यम्, न च तेष्वामुखमना-कारत्याद् इति । नायं दोषः, वस्तुज्ञानप्रकारणामाकारा इति लक्षणमित्यभिप्रायेणो-कत्वात् । तद्ग्रहणप्रकाराभावान्नामुखमुच्यते ज्ञेयप्रतिविम्बोदयेऽपीत्यर्थः । एतज्ञान्वशंज्ञानत्वादेव सुव्यकम् । तथा चानन्तरमेव,

# संभोगबुद्धताज्ञानप्रतिबिम्बोदयाच्च तत्

इत्यत्र [121a] भाष्यम्, संभोगबृद्धश्च तत्, ज्ञानप्रतिविम्बोदयाञ्च तदादर्शज्ञान-मित्युच्यत इति । तस्मादर्थसत्त्वप्रतिभासस्यानाकारत्वादित्यत्राप्यग्राहकत्वादिति युक्तं विभक्तमाचार्यस्थिरमतिना । तथा चार्यवसुबन्धुपादैः स्वयमनाभासशब्दस्याप्यन्यत्र निर्विषयार्थत्वं व्याख्यातमिति दिशितमेव ॥

कथं पुनर्ज्ञेयाभावे ज्ञेयप्रतिबिम्बोदय एव ? उच्यते, यथा यथा पूर्वं बाह्यतो विज्ञानमात्रतो वा विश्वमिभिनिविश्य महाकष्णया परार्थसंपादनाभिप्रायस्य प्रति-परमाणुप्रतिक्षणसर्वाकारसर्ववेदनप्रणिधिः, तथा तथैव ज्ञानोदयः। तत्र च बहिरर्था-भावेऽपि चित्तसन्तिविवर्तभेदेन भिन्नभिन्ना आकारास्तावत् सन्ति, तदाकारोत्पत्ति-संवेदनमेव तत्संवेदनम्। न च बाह्ये जडेऽप्येष प्रसङ्गः, प्रकाशस्यैव सत्ताप्रसाधनात्। ततः सन्तानान्तरमितरस्याप्रकाशमपि स्वप्रकाशं सदेव। जडस्य तु नैवं, जडत्वप्रच्युति-

प्रसङ्गात् । युक्तमेतत्, केवलं सन्तानान्तरस्य सत्तायामेव क आश्वासः ? ननु तद्यंमेव सन्तानान्तरसिद्धिः, इह पुनरप्रकृतमेतत् ॥

नतु गम्भीरस्तत्राशयो नास्माकमवधारणसहः, तस्त्रितिबिम्बसंवेदनं च सार्वश्यं प्रकृतमेव । प्रणिधानं हि परिचत्ताकारापेक्षं, तद् यदि परस्तथा भवतु मा वा, मया तु एवंरूपेण एवंपरिवारभाजनोपकरणेन भाव्यमिति नियतरूपभावनादेव तदाकारोदयः । तदेव च सर्ववेदनं, तदा न क्षतिः । यदा तु परस्य प्रश्नाकारोदयस्तदा हन्त प्रतिविसर्जनाकारः स्यामिति प्रणिधिरेव साधनम्, तदा तदीयसत्तायामेव तथा युज्यते । एवमि प्रणिधेस्तावस्र क्षतिरिधमोक्षसंभवात् । सित च सन्तानान्तरे तथा सेत्स्यित्, असत्यिप स्वरूपधारोपकरणसंपत्तिरेव शुभसञ्चयसचिवस्य भविष्यतीति न साध्यक्षतिः । त एव च स्वाकाराज्ञेयारोपाज्ञेयप्रतिविम्बशब्दवाच्या इति ॥

प्रणिधिरपि कथमनिश्चये ? परोपदेशात् सत्त्वाधिमोक्षाद् वाधकाभावाच्च । न च कश्चिद् दोषः । इयमेव वा स्वार्थसामग्रीति । अत्र च चित्राद्वैतवादितया भाष्यकारमते बुद्धबोधिसत्त्वादिप्रतिक्षेपात् क परोपदेश इति निराकारपक्षपातेन द्वेषविषधरायितं केषाश्चित् । तत्रायं मन्त्रपाठः,

> धर्माधर्मनिराशंसः सर्वाशी सुखमेधते। यक्तायुक्तविमर्शेन शून्यो यक्ष यथेष्टवाक्॥

तथा हि, युवराजप्रभृतिभिः साकारवादितया आक्षिप्त उक्तश्च साक्षात् । वार्तिककारेण च [121b] साधितोऽयं चित्राद्वैतवादः । तद्भाष्यकारश्च दूष्यते । सोऽयं चौरापराधेन माण्डव्यनिग्रहः । अथवा,

भानुं परिभवत्येव विचक्षुः संमुखः स्थितः । न सचक्षुस्तदालोकान्मार्गामार्गं तु पश्यति ॥

एवं हि वदता न तत्त्वं न संवृतिर्नं स्वपक्षो न परपक्षश्चालोचितः । तथा हि,

योगाचाराभिमानात् स्विविदि कृतपदोऽप्यन्यसत्तामवैति न्यक्कारः कोऽपरोऽस्मासनु भवतु [ततो] दुर्लभः संशयोऽपि । सन्दिग्धात् किं फलं वो भवतु किमपि चेन्निश्चयस्यैव किं वै नाशंसा संशयोऽपि स्वविदि कथमिदं विद्धि धान्ध्यं विष्यूय ।। न हि निराकारमित्येव पुरुषकारः कश्चिदस्य येन परवेदनमुपनयेत्, स्थितिहानि-प्रसङ्गात् । नापि तद्वाद्यपज्ञमुपादानाभेदोऽप्यत्र संभवी । शेषं समानम् ।

> संवृत्यपेक्षा यदि संशयार्थं कि नार्थ्यते निश्चय एव तस्याः। चित्राद्वये चेदनुमाप्यशक्या चित्राद्वयं तत्त्वत एव गीतम्॥

विचित्रं च चित्राद्वैतमार्दाशतम् । तत्र चेकोपाधिरत्यत्र वचनादिविज्ञप्त्या अनुमीयमानमन्यचेतः किमञ्ज साकारवादिवद्वेषादञ्जमाकर्षेत् ? एकोपाधि तु संवृतावस्वेव । संवृतौ चातुमानमन्वेषसे ? अथवा,

यावत् संवृतिरस्ति तावदनुमाबाधाञ्च सत्संवृति-बाँह्येऽसावलसापि नापरिधयः सत्त्वं विना प्राणिति । आसंसारमतोऽनुमानविषयः शास्ता परस्तात् पुनः प्रत्यक्षस्य पदं स्ववेदनतनोर्मानं किमन्यत् ततः॥

सुदृष्टतरमेतत् स्याद् दृश्यते स्वयमेव यत्

इति न्यायः । न तदा परोपदेशापेक्षा, यदापेक्षा तदानुमानमिनवारितस् । तिस्तवारण-मेवाद्वयसाक्षात्कियोच्यते । तदिप न दूरमस्माकस् । आकाशीभाव एव हि भवतोऽति-रिच्यते, न च तेनानुमानमन्यद् वा । तस्माद् गम्भीर एवायं विषयः तदिनश्चयेऽपि सत्ताधिमोक्षे यथाशक्तिपरोक्षिताप्तोपदेशेन प्रवर्तमानो व्यवहारः कथं परिहर्तुं शक्यः ? मध्यमानयेऽप्ययमेव न्यायः, सांवृतत्वादात्मपरतादेः । न च तत्र परोऽपि संवृतौ प्रतिभाति तावदिति शक्यम्, तदाप्यनुमानैकशरणत्वात् । न च मध्यमाधीमात्रवादयोर्भेदस्तत्वत इत्युपपादितमेतत् । अपि च,

> प्रतिभासोपममिखलं केचित् प्रतिभासमेव विदुरन्ये । सकलार्थशक्तिशून्यं केषा[चित्] कियदन्तरं तदिह ॥

अपूर्वोऽयं शून्यताबाद इति चेत् ? युवराजेनैकेन दर्शितेऽवान्तरप्रमाणपुरुष-संवादोऽप्यतिरिच्यते, किमन्यसाहायकेन ? उक्तं च चन्द्रप्रदीपे, बहूजनो भाषति स्कन्धशून्यतां न च प्रजानन्ति यथा निरात्मकाः । ते अप्रजानन्त परे हि चोदिताः क्रोधाभिभृताः परुषं वदन्ति ॥

इति । तस्माद्विचारः शरणमिति सोऽपि यथाकथित्रत् कृत एव ॥

कथं तर्हि स्थितिचतुष्ट[122a]यव्यवस्थेति चेत्— उच्यते । नानयोब्ह्याववव् द्रव्यत एव भेदः, किं त्विभन्न एव वस्तुनि प्रतिपाद्ये विधिनिषेधद्वारव्यवहारः कृतः । स च विनेयभेदात् । द्विविधो हि संक्षेपाद् विनेयजनः, आरोपचिरतोऽपवादचिरताश्च, तत्रापवादचिरताश्यवशात् प्रतिभासमात्रपर्यन्तसत्तोल्लेखिनी विधिमुखेन भगवतो देशना, तावता विज्ञाननयप्रसिद्धः । आरोपचिरतं तु प्रति सर्वधर्मशून्यतादेशना प्रतिषेधमुखेन मध्यमास्थितिरित्युच्यते । सर्वारोपव्यवच्छेदेऽपि हि चित्रप्रतिभासमात्रमिदिमिदानीमशक्यापह्मविमित स्वयमाक्षेपात् । उच्छेदचरितस्यापि विज्ञाने सत्तां गृह्ण्तो प्रतिभासमात्ररूपैवास्यापि सत्तेत्येकसिद्धान्तिष्ठा, साधस्यवैधस्यंवावयवत् । आरोपचरितस्य प्रायशः संभवापेक्षया तन्मुखदेशनाविस्तरः । तथा हि,

प्रकृतिविमले सर्वारोपप्रपञ्चविवेकिनि स्फुरित यदिह न्यस्तं किञ्चित्तदेव सुदु:सहस् । निरविधरयं क्षिप्तो भारस्तथा तु वृथा परै-श्चिरमिव यथा भावस्यात्मा तलेन तलं गतः ॥

अतएव विकल्पितविशेषणमनपेक्ष्य सर्वमेव नास्तीत्यपि साधु समारोपशीलं प्रति । स ह्यलस इव गाढप्रेरितो भित्तौ स्थास्यतीति भावः । तदनयोरेकवंशतया तत्त्वतो बान्ध[ब]त्वादम्लकः कलहः । यथा,

> सर्वशक्तिवियुक्तेन प्रकाशेन सतापि किस् । शक्त्यभावान्न कार्ये स्यात् स्वरूपं तु क गच्छतु ॥

न चात्र प्रमेयभेदः, अन्यत्र सच्छन्दप्रयोगाप्रयोगाभिमानात् । न चेच्छाचरितस्य शब्दस्य प्रयोगेऽप्रयोगे वोपचयापचयाविति कलहवारणमपि सुकरस् । ये तु प्रतिभास-मानमप्यपवदन्ति, चित्राकारमप्रकाशं प्रकाशसंज्ञितमितिरिक्तमारोपयन्ति, अर्थशक्त्या-दिकं वा साध्यमपूर्वम्, तेऽर्थशक्तिमात्रकल्पकेभ्योऽपि विज्ञानवादिभ्यो दूरमणकान्त- त्वात् न बन्धुत्वभाजः । कलहश्चैकपर्यवसान इति । तस्माद् वस्तुतो मध्यमायोगाचार-योरप्यद्वैतमेव । नापि स्थितिचतुष्टयव्यवस्थादौःस्थ्यम्, सर्वत्राविरोधाच्च समन्तभद्रत्वे अपि नानिर्वृतिः ॥

यत् तूकस्, नोचेत् नित्यमिदमद्वयमेवेति। छेकोक्तिरियं निराकारनिरसनपरा, इतरमाध्यमिकापेक्षया वा । तत्त्वतस्तु,

> नासत्प्रकाशवपुषा न च सत् तदन्यं-रेकेन न द्वितयमद्वितयं न ताभ्याम् । इत्थं जगद् यदि चतुःशिखरीवियुक्तं को भाष्यकारमतमध्य[म]योविशेषः ॥

अर्थिक्रियापि परमार्थेत एव येषां तेषां प्रकाशवपुषोऽपि निषेध एव । तेषां भिदा भवतु किं तु निसगंदुर्गो मार्गोऽयमात्मविदि साहसभारसारः ॥

भाष्यकारस्य च प्रतिराज[122b]स्थानीयस्योत्थापनम्, परप्रसिद्धचा वा । नायकस्तु वार्तिककार एवात्र युवराजनीतिप्रसाधनपदे संप्रतीत्यभिव्यक्तमेतत् । किं च भूयः,

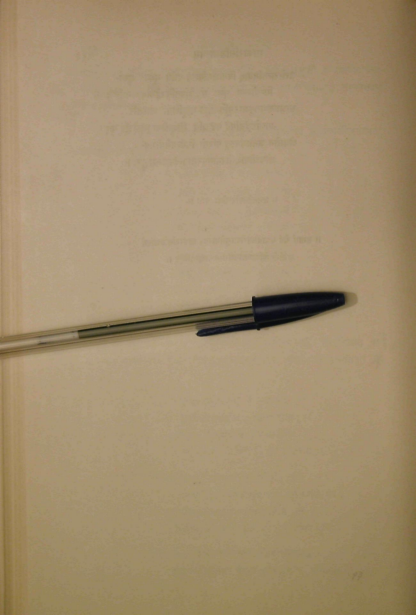
यन्मध्यमामवतरन्निप न स्ववित्ति-मुल्लंबते स्वरुचिमाह यदाकुतीनाम् । यत्कार्यकारणगुणं च निराकरोति रीतिस्ततो नयनिधेरपि सैव सिद्धा ॥

क्र्रासंस्यविपक्षराक्षसमुखाद् यः शासनस्यावने शास्तुर्मूतं इव प्रभावमहिमाचायः स्तुतिस्तस्य का । कस्यामन्दविमर्दमन्दरिगरिव्यापारमासाद्य वा धन्यानां परमार्थसम्पदि सुदे दुर्गाधमेयाम्बुधिः ॥

पोतेनेष्सितमाप्यते जलनिधानित्युक्तिमात्रान्वयाद् आरब्धं शिशुनापि चापलबलाच्युत्वापि भोतिर्यतः। तत्तीरान्तिमयाद् विनाशमविशन् यद्येष मुख्यः सुधा-सिन्धोरस्य गुणः स वेषितिवियद्वेलावलीमालिनः॥ साक्षात्ख्यातकुमारमूर्तिमहिते मञ्जूश्रियां शास्तरि प्राप्योद्भेदिमिदं पदं प्रति शिशुक्रीडानुकारेऽपि यत्। श्रेयस्तेन जनोऽयमस्तु परितो नियंन्त्रमैत्रीमय-ज्ञानश्रीवशितोपनोतपरमानन्दैककन्दाङ्करः॥

॥ उभयद्वैतपरिच्छेदः षष्टः ॥

समाप्तं चेदं बलाबलपरीक्षामुखेनारब्धं साकारसिद्धिशास्त्रं
 कृतिर्महापण्डितज्ञानश्रीमित्रपादानामिति ॥



# ।। साकारसंग्रहसूत्रम् ।।

प्रथमः परिच्छेदः ]

प्रज्ञा येन खलीकृताम्बरदशामाकृष्य नः प्रेयसी सासूयं सदिस स्थितेषु कृतिषु प्रख्यातकीर्तिष्वपि । क्रूरन्यायमयो निराकृतिनयो दुःशासनः साम्प्रतं सोऽयं मद्भूजपञ्जरे निपतितः संरक्ष्यतां कौरवाः ।। १॥

साकारेतरमध्यमासु क्वतिनामुत्याप्य नानाविधा विकान्तीर्धुवराजनायकनये व्यक्ते ममायं भरः । श्रीनागार्जुनपादसंमतिपदे भाष्यान्तिमैर्वणिते त्तन्त्यूनाधिकचिन्तनाय सफले मध्यस्थबुद्धेः श्रमः ॥ २ ॥

साकारत्वं मतीनां भवशमनियमः सुन्दरं बुद्धरूपं हेतोर्व्याप्तेश्च हानेनं तुं सदिति सदित्येव वास्तु स्ववित्तेः । आर्याचार्याविरोधः प्रगुणपरिचयो धर्मकायो नयौ च मुक्तौ स्थित्योरभेदः परम इति परं शास्ति साकारसिद्धिः ॥ ३ ॥

> आवेणिकाखिलगुणाभरणाभिरूप-रूपस्ववित्त्यधिगतामलधर्मधातुः । धातुत्रयीहितलतानिकरैककन्द-कन्दपंकेतुरवतादकनिष्ठनिष्ठः ॥ ४॥

> त्तरसाधनप्रवणशास्त्रपरम्पराया यत्नाद्विचित्रमतिमात्रजगत्प्रसिद्धवा । ध्वस्तोऽखिलस्तदपवादिषु तीर्थिकौध-स्तन्मागंसंगमगुणप्रथितास्त्ववार्याः ॥ ५ ॥

एकेतरात्मविकलः किल भासनेऽपि
चित्राकृतिव्यतिकरोऽयमसत्य एव ।
तत्रापि सत्यमपरं स्वविदस्युपेतं
तन्मात्रशेषमवदानमिति क नाथः ॥ ६ ॥

युक्त्यागमोक्तियुवराज[123a]नयानुगोऽयमध्वेति साक्वतिनये निहितः प्रवादः।
वादस्थिताविव विवादिमतक्रमेण
लेखाविधेस्तु स नयोऽजनि विप्रकीणैः॥ ७॥

समासतस्तेन करिष्यतेऽयं तद्यंसंग्राहकसूत्रकोशः । परार्थंचर्या हि भवेन्नवेयं स्वार्थस्तु तत्त्वाभ्यसनादवार्यः॥ ८॥

प्रकाशो नाम न स्वप्नेऽ[प्य]नाकारोऽनुभूयते ।
ततोऽदृश्यमतस्याशं बाधकं न तु साधकम् ॥ ९ ॥
जडत्वेन गुणादीनामदृष्टिः सिवशेषणा ।
बाधनेऽपेक्षते तावन्न विलम्बः स्वसंविदः ॥ १० ॥
बोधात्मनि सिते भासमाने सिद्धाथ बोधधीः ।
प्रतीयमानेऽजां वेत्यगिव गोत्वगितनं किम् ॥ ११ ॥
किं च [प्रदेशो] भिन्नश्चेदबाध्यो भेदनिश्चयः ।

न वातातपयोरस्ति प्रतिघात्यणुपुञ्जयो:। देशाविभेदो बुद्धिस्तु तथान्वेति स्थवीयसी॥१३॥

अभेदे तु प्रदेशस्य स्वरूपाभेद एव सः ॥ १२ ॥

प्रतिघातात्ययान्तेन देशाभेदोऽस्तु वा सिते:। अवयव्यणुरूपत्वविकल्पे सैव दूषणा॥१४॥ अभेदभा[स]ने यथा क्षणयोर्वाधकाद् भिदा॥१५॥ अभेदभासनान्नास्ति क्षणयोर्व्यवसैव तु । अस्ति नोलिधयोः स्पष्टं नान्यथा कचिदेकता ॥ १६ ॥

न बाधापर्युदासोऽस्ति साधकं प्रमितिद्वयम् । प्रसज्यपक्षे बाधाया हानिस्तावद् दुरन्वया ॥ १७ ॥

कदाचित् केनचिद् बाधान्नीलवद् वेदितैव सा । बाधास्फुरणमात्रं तु सन्दिग्धे वितथेऽपि सत्॥ १८॥

ततो न भेदसिद्धचङ्गं भेदो धर्मंः स्वतो यतः। क्षणयोस्तु सतोर्भेदः कार्यकालभिदा भवेत्॥१९॥

न चैवमेककालत्वे कार्यभेदेऽप्यपोद्धृते । अभेदभासिनो दीपपीतस्येव प्रकाशिनः ॥ २०॥

किं च बाधात्र नात्रेति पृथग्भासे द्वयोर्भवेत् । बाधायोग्यस्वभावस्य विभागेनोपलम्भतः ॥ २१ ॥

न चानाकारभागस्य पृथग्भासोऽस्ति नीलतः। देशव्याप्त्यवसायस्तु बाधकेऽस्यैव साधकः॥ २२॥

सिद्धोऽपि तत्र हेतुश्चेन्न समर्थः प्रकल्प्यते । नूनं न साध्यसंबन्धो नाकारेऽपि ततः क्षमः॥ २३॥

भासनं भास इति च धर्मो नीलेऽस्ति भासिनि । तस्य स्वभावभूतत्वाद् बाधाबाधौ समी द्वयोः ॥ २४॥

न नीलस्य प्रकाशक्चेत् साहसं किमतः परम् । परतोऽपि भवन्नस्य प्रकाशोऽशक्यवारणः ॥ २५ ॥

नान्यतोऽपि प्रकाशोऽस्य प्रकाशोऽस्यान्य एव चेत् । न तन्नीलं प्रकाशेत प्रकाशेऽन्यस्य कि [ फलम् ] ॥ २६ ॥

यतः कुतोऽपि वा तस्मात् प्रकाशोऽस्यानपह्नवः। दीपेन भासमानस्य घटादेः किं न भासनम्॥ २७॥ तस्य बाधोक्तिरफला धम्यंबाधावकाशतः। यतस्तद्भासनं तत्तु भासमानं न दृश्यते॥ २८॥

यदि प्रकाशो नीलादिः कि प्रकाशान्तरेण वः। अधाप्रकाशो नीलादिः कि प्रकाशान्तरेण वः॥ २९॥

ब्बस्तोऽन्येन प्रकाशो हि प्रसिद्धमपरं न च। कस्या[123b]बाधः कुतो हेतोः सर्वस्याश्रयसंशयात् ॥३०॥

अथास्ति स्फुरणं तावन्नीलधर्मस्तु तन्मतम्। तस्याबाधनतो भेदसिद्धौ सिद्धं समीहितम्॥ ३१॥

भासमानस्य नीलस्य तावद्धमेंण भाषया। अवश्यभाव्यं तद्भेदप्रतिज्ञान्या पट्टः सहा॥३२॥

कुतश्च भासमात्रं तदबाध्यं स्वविदा यदि। स्ववित्ताविप नीलादि किं न बाधाभिधावित ॥ ३३ ॥

स्वसंवित्तिर्न नीलस्य यदि किं न प्रकाशते। प्रकाश्यतां परेणेति निषिद्धमिदमीदृशम्॥ २४॥

असत्त्वान्न परत्वं चेत् स्वं नेत्येव कुतोऽस्य वित् । अस्वभासनशक्तिश्च निमील्याक्षि निगद्यते ॥ ३५ ॥

अथ कल्पिततादात्म्यादेतदन्योन्यसंशयः। भासः कल्पिततादात्म्याद्भासात् तादात्म्यकल्पनम् ॥३६॥

कित्पतं किचिदये च नोपयोगीति संमतम्। इयन्तं कालमधुना श्रद्धेयमिदमप्यभूत्॥३७॥

तेनान्यासंभवाद् भ्रान्तिवासनोपष्ट्रवान्मनः। अलीकरूपैर्भातीति प्रक्रियामात्रपोषणम्॥ ३८॥

साध्यशून्यश्च दृष्टान्तः स्वप्नोऽलीकैरितीह् च। स्वादिः सहार्थान्नान्यार्थाभासनं केन कस्यचित्॥ ३९॥ अविद्ययापि निर्मान्तः आकाराः सन्तु तत्कृताः । प्रकाशास्तु [प्र]जायन्ते यथा दीपः स्वहेतुतः ॥ ४० ॥

तयापि हेत्वपेक्षा चेत् स्वप्रकाशत्वबाधनी । भिन्नोऽप्यनुभवोऽन्यसमादुदयन् किं स्ववेदनः ॥ ४१ ॥

तत् कचित् स्वविदोऽभावान्नास्ति व्यवहृतिभवित् । भवेद् वाकारपुञ्जेऽपि समानन्यायसंभवात् ॥ ४२ ॥

भासमानस्य च भवेत् स्वप्रकाशः परेण वा । नीलादाविति चिन्तेयं न त्वभासिन्यनाकृतौ ॥ ४३ ॥

न च कार्यंतया भासमात्रं हेतिभिराकृतेः। स्वसंभवेऽन्यव्यापारापेक्षं कार्यं हि कथ्यते॥ ४४॥

शक्त्यभावाच्च कार्यत्वाभावस्तेनेव बाधितः। आकारादाकृतेर्जन्मदृष्टेरन्यत्र चिन्त्यताम्॥ ४५॥

न वा शक्तं सितं कार्यं कि नान्यापेक्षसंभवात्। शक्त्या व्याप्तं तदिति चेच्छक्तिरप्यनुमीयताम्॥ ४६॥

कार्यत्वे हि न सन्देहः शक्तिः साध्या तु संशयात् । केशाकारोऽपि नाकार्योऽध्यस्तकेशस्त्वशक्तिकः ॥ ४७॥

दृष्टा च प्रागुपादानाभावे कस्य प्रकाश्यता। प्रकाशधर्मा नीलोऽयं तस्माजातोऽभ्युपेयताम्॥ ४८॥

अबाधया च भिन्नत्वे बाधाभावः कृतो मतः। स्वसंवेदनसामर्थ्यं संप्रत्येव निराकृतम्॥ ४९॥

अनारोपितभावाच्चेदनारोपमितः कुतः । अबाधयानारोपश्चेदेतदन्योन्यसंश्रयम् ॥ ५०॥

प्रकाशस्य प्रकाशत्वं नारोप्यं रूपमेव तत्। नीलस्यापि न नीलत्वमारोप्यं रूपमेव तत्॥ ५१॥ न प्रकाशं विना नीलः प्रकाशस्तं विनापि चेत्। अन्योऽपि व्यापको धर्मः कित्पतः को न तादुशः॥ ५२॥

न च प्रकाशः पीतेऽपि नील एव स्थितो हि यः। सामान्यमन्यथा[124a]कस्मादकस्माद्विनिवायंते॥ ५३॥

अन्यत्वे च यथा नीलं न प्रकाशं विना तथा। नर्ते नीलात् प्रकाशोऽसौ सप्रकाशोऽथ साकृतिः॥ ५४॥

मिथश्चेद् व्यभिचारेण भेदो नीलोत्पलेन किस्। बस्त्रोदकेऽपि भेदः किं [किं] न रूपनिरूपणात्॥ ५५॥

बीजेऽपि कालभेदेन तर्जन्या भेदरूपणे। मानेन भेदोऽभेदो वा नैवं नीलप्रकाशयोः॥५६॥

नीलधर्मः प्रकाशोऽस्मान्न भेद्यो भेदिन: पुनः। कल्पितस्य स एवात्मा भण्यते भासिनो न किम् ॥ ५७ ॥

किल्प[तं] तस्य जात्यादे रूपं किं न तदेव तत्। प्रमाणेन तु तत्सत्यमसत्यं वेति चिन्त्यते॥ ५८॥

तेन भानेऽपि नीलादिरलीको वस्तुसन्मतः। अयोगाद् बाधकस्येति विभागः किं कृतो भवेत्॥ ५९॥

न [वा त]स्य प्रमासिद्धः शक्तियोगोऽपि संभवी । आकृतिं वाकृतेरेव सामर्थ्यस्योपलम्भतः॥ ६०॥

विरुद्धधर्माध्यासाञ्च न विना भेदसाधनम् । धर्मो विरुद्धौ भिन्नाधिकरणौ यदि सिध्यतः ॥ ६१ ॥

देशकालाकृतिकृतो भेदोऽधिकरणस्य च। न संभवी नीलिधयोस्तत् क धर्मविरोधिवत्॥ ६२॥

देशकालप्रतीभासभेदाभावेऽपि भेदनम् । नीलोत्पलादाविव तद् भवतो यदि सिध्यति ॥ ६३ ॥ अन्तः स्फुरत्सुखाद्येव स्वसंवेद्यं मनो यदि । नीलाद्याकारविरहादनाकारं च संमतम् ॥ ६४॥

प्रतिभासाद् यदि ज्ञानं सुखं सोऽस्ति सितेरपि । अभेदेन प्रकाशरुचेत् सुखस्यैवं सितेरपि ॥ ६५ ॥

यथा भिन्नं सुखान्नीलं नीलाद् भिन्नं तथा सुखम् । यथा नाहं मतं नीलं तथा नाहं मतं सुखम् ॥ ६६॥

अहं सुखीति व्यवहृत्राहं नीलीति नेन्मितः। व्यवहारभावाभावो नार्थसाधनवाधनो ॥ ६७ ॥

साधारण्याभिमानेन न भवेदिप सा स्थितिः। तथापि कचिदस्त्येव गोमान् दण्डी दुकूलवान्॥ ६८॥

अन्तः शातादिनिषयं बहिः शीतादिगोचरम् । . वेदनं तत्तदाकारं बाधकग्रेस्तमेव च ॥ ६९ ॥

हानाह्रेशवितानस्य बाधकासंभवः किल । दोषो देशेऽणुमात्रेऽपि कियत्यल्पे विहन्यते ॥ ७० ॥

कुत्राप्यवर्तमानस्य कदाचिन्न हि वर्तनम् । तदस्य विद्यमानत्वं सुखादेः साधु साधितम् ॥ ७१ ॥

विद्यते यदि कुत्रापि देशस्तस्य स एव हि। शरीरादबहिर्भूता वेद्यन्ते च सुखादयः॥ ७२॥

मानं हस्तवितस्त्यादि ज्ञायते नियतं न चेत्। ततः किं भूभुजामेव भूमाननियमोऽर्थवान्॥ ७३॥

स्पर्शनात् स्पृश्यरूपाभ्यां चान्यत्र विषयेन्द्रिये । न माननियमोऽस्तीति तत्रापि किमबाधनम् ॥ ७४ ॥

यत्रापि निश्चयो माने शक्यस्तत्रापि नाणुशः। निश्चयेऽप्यङ्गुलादीनां तत्त्वतो न मितिस्ततः॥ ७५॥ तडागगाहने व्यक्तं तप्तस्योध्वीधरादितः । सुखमानं स्फुटत्वेन तत्रारोप्यो न चान्यतः ॥ ७६ ॥

तत्स्पर्शनेन्द्रियद्वारा मितेस्तद्देशतामितः । इत्यपि ध्वस्तमियता भ्रमत्वादस्फुटाप्तितः ॥ ७७ ॥

इन्द्रियभ्रान्तिरेषा चेत् न ततोऽन्यसुखात्ययात् । इदमेव हि नः सौक्यं यत्[124b]शातं वेदनं स्फुटम् ॥७८॥

रूपादिष्वपि वा कास्था चक्षुरादीन्द्रियाश्रयात् । तथाप्रतीतेराख्यातुं शक्यत्वादपरं समस् ॥ ७९ ॥

निर्भासनियमाज्ञाने यद्यदेशाः सुखादयः। क्षणरूपापरिज्ञानादकालं सकलं जगत्॥ ८०॥

यथा नियतकालत्वं तथा नियतदेशता। बाधकावश्चनात् तस्मान्निराकृतिगिरात्र किम् ॥ ८१॥

अस्तु वा बाधकाभावः सत्ताश्वासस्तु किंकृतः। एकेतरत्वयोरेकस्थित्यसिद्धेरदेशतः ॥ ८२॥

न चादर्शनमात्रेण बाधाभावोऽपि सिध्यति । एकबाधवियोगेऽपि स्याद् वा बाधान्तरोदयः ॥ ८३ ॥

अनुमानादबाध्यत्वसाधने यदि साधनस् । कथञ्चिदाश्रयासिद्धिदूषणं नातिवर्तते ॥ ८४ ॥

दुःखद्वेषादयोऽप्येवं स्वभावाः सर्वदेहिनाम् । हानं स्वतोऽप्यनिष्टेश्चेदसतोऽपीच्छया स्थितिः ॥ ८५ ॥

यद् यथा भाव्यते चेतः तत् तथैव स्फुटीभवेत् । ज्योमाकारमपि स्याज्वेन्न प्रयोजनहानितः ॥ ८६ ॥

संसारदोषेरस्पृष्टं लक्षणव्यञ्जनोज्ज्वलम् । आत्मभावं विहाय त्वं विहायस्त्वं यदीच्छसि ॥ ८७ ॥

१. निमारनियेमेति मातृकायाम् ।

यदि तावत् खबद् व्यापि तद्वदेवास्य दूषणम् । ज्योत्स्नातडिन्मणिज्वालास्फुलिङ्गादितुलास्वपि ॥ ८८ ॥

सांशेऽवयविवद् दोषो निरंशे परमाणुवत्। न नापरः प्रकारोऽस्ति मुधैवादेशघोषणम्॥ ८९॥

गुणास्तदेकनियतास्तदेकनियता श्वि: । तदेकनियतं मानं बाधेनैव समः परः॥ ९०॥

पर एव जिनो येषां तैः स्वशास्तापि हारितः। ऋजुक्रमगृहीतो य आगमाल्लक्षणोज्ज्वलः॥९१॥

येन रूपेण यन्नैकं नानेकं तेन तन्न सत्। यथा शातमशातेन भासश्च सितिना तथा॥९२॥

न धर्मो धर्मिणो भेत्तुं शक्य इत्युक्तमेव हि। न च भिन्नस्य भानस्य न्यायेनानेन साधनम्॥ ९३॥

यदि नाम न नीलेन प्रकाशस्यास्ति वस्तुता। तथापि भिन्नभानस्य वस्तुत्वं केन सिघ्यति॥९४॥

बन्ध्यासुतोऽग्निरूपेण नैकानेको न तेन सन्। ततस्तस्यापि वस्तुत्वं किमस्तु भवतो मितेः॥९५॥

न सन् बन्ध्यासुतः सिद्धः प्रकाशः सिद्ध एव सन् । असिद्धो भेद एवास्य साध्यते चेत् तदप्यसत् ॥ ९६ ॥

तत्त्वतः सत्यरूपेण सिद्धिभेंदस्य चेन्मता। सा न सिद्धा न हि व्यापिविरहो नास्त्यवस्तुनि॥ ९७॥

प्रतीतिसात्रं सिद्धिश्चेद भिन्नोऽप्येवं न तास्विकः । व्याबहारिकभेदस्तु किं न पीतसितस्य ते ॥ ९८ ॥

यदि प्रकाशसत्तां च वाधकावसरं हनन्। साधयेत् तावतैवास्तु भेदो मानमिदं वृथा॥ ९९॥ तदशकाविप व्यर्थमेतत् शौटीर्यजृम्भितम् । परस्योपगमः संप्रत्यप्रमा कथमाश्रयः ॥ १०० ॥

नीलभासोरभेदावभासिनोः प्रस्तुता च भित्। न चैवमन्वयः शक्यस्तथा साध्यमतः कथम्॥ १०१॥

येन नैकमनेकं यदिति सामान्यतोऽन्वये । पीतेन नैकानेकोऽस्तु नीलभासो न तेन सन् ॥ १०२ ॥

अनुक्तोऽपीच्छया व्याप्तः साध्य आत्मार्थवन्मतः । विशेषेणान्वयस्तरमात् सामान्ये सिद्धसाधनम् ॥ १०३ ॥

यथा शातमशातेन भिन्नेनैवातदात्मकम् । तज्जातिनैव पीतेन[125a]नीलभासोऽस्तु तादृशः ॥१०४ ॥

नैकानेकप्रकाशस्य नीले[ने]ति यदोच्यते । कस्तदास्तु प्रकाशार्थों धर्ममात्रं यदीच्यते ।। १०५ ॥

धर्मिरूपादभिन्नस्य तस्य तेनैव सा स्थितिः। ऐक्यानैक्यं प्रकाशस्य नीलेनैवेत्यसिद्धता॥१०६॥

तस्यापि नैक्यानैक्यं चेदनेकान्तोऽपि वाञ्छते । पिण्डेन नेकानेकं सद् वस्तुसद् गोत्वमस्तु किस् ॥ १०७॥

कर्तृंसाधनपक्षेऽपि दोष एव दुरुद्धरः । प्रकाशमानरूपं हि शून्यं तेनात्मना भवेत् ॥ १०८ ॥

अर्थान्तरं प्रकाशास्यं यदि सान्वयसंज्ञकम् । नीलादिभ्योऽतिरिक्तस्य न सत्तास्य फलं न च ॥ १०९ ॥

तिरन्वये च हेतूनामाश्रयासिद्धिरत्र ते । व्यावृत्तिमात्रसिद्धौ च प्रस्तुतेऽनुपयोगिता ॥ ११० ॥ प्रस्यक्षप्रतिवेद्योऽयं प्रकाशो धर्मकारि चेतु ।

प्रत्यक्षगोचरो धर्मी नीलादन्यो न विद्यते ॥ १११ ॥

१. ॰रप्रमे इति मातृकायाम् ।

परत्वमेव चेत् साध्यं तत् सिद्धं कथमध्यते। साध्यं तव किमप्यस्तु धर्मी कार्यस्तिवदन्तया॥११२॥

परिनिष्ठित एवार्थो वस्तुरूपो यदा मतः। व्यवच्छेदद्वये निष्ठानपेक्षायां फलं न वः॥ ११३॥

ननु प्रकाशः सामान्यं धर्मि किं भेदनिष्ठया। विशेषनिष्ठया साध्यविधूतेश्च न तच्छमः॥११४॥

[स] निष्ठितविशेषोऽपि विवादपदमेष य:। धर्मी तदेका व्यावृत्तिरन्या साध्यं ध्वनाविव ॥ ११५॥

युक्तो व्यावृत्तिमात्रेण साध्यसाधनसंस्थितिः। धर्मिरूपं तु भेदेन दृष्टमेवोषयुज्यते॥ ११६॥

सामान्यधर्मयोरेव व्याप्तिः शक्यप्रतीतिका । अयमेविमतीत्थं तु धर्मी सर्वत्र भेदभाक् ॥ ११७ ॥

सामान्याश्रयणं यत्र तत्रावश्यमपेक्षते । विशेषदर्शनं सिद्धिः सामान्यस्यैव नान्यथा ॥ ११८ ॥

न विशेषं विना कापि सामान्यस्य व्यवस्थितिः। नो चेदबन्ध्यातनयव्यावृत्तेश्च समानता॥ ११९॥

भेदः साध्यस्य दृष्टान्ते हेतोः पक्षसपक्षयोः। सामान्यस्याप्यवस्योपदेश्यो धर्मी त्विदन्तया॥ १२०॥

व्यक्तिभेदाः क्षणित्वादेरप्यमी एव संमताः। प्रसिद्धव्यक्तिभेदश्च शब्दो धर्मी तथापरः॥ १२१॥

अप्रकाशपरावृत्तिस्तद्वदेवात्र दर्श्यतास् । इदन्तया यदि पुरो दश्येंताकार एव सः ॥ ११२ ॥

ततः प्रकाशः सामान्यं नीलाद्येवेतिवादिना। स्वीकृते विविदिष्यन्ते सस्वात्मादिनि दूषके॥१२३॥ सिद्धे धर्मिणि सन्दिग्धो धर्मः साधनमर्हेति । धर्मिरूपविशेषस्य निष्ठायां तु हतो हतः॥ १२४॥

क्षणिकत्वादिरप्येवं यदि धर्मिणि निष्ठिते। हन्येत साधयेत् कस्तं संशयार्थस्य साधनम्॥ १२५॥

येन रूपेण यन्नैकं नानेकं तेन तन्न सत्। यथा शातमशातेन प्रकाशेनासितं तथा॥१२६॥

विद्युदुद्योतसंकाशः प्रकाशः कस्यचित् कचित् । तमपेक्ष्य स्थिरो बाह्यः प्रकाशेऽलीकता ततः ॥ १२७ ॥

अलीकनीलजनने यथा शक्तिमंता धियः। अलीकबोधजनने तथा शक्तिनं किं बहिः॥१२८॥

नैकं त्वयाप्यनिष्टेरित्येतदुक्तं न लभ्यते। ईदृक्साधनमज्ञात्वा ममानिष्टिर्यतोऽभवत्॥ १२९॥

प्रकाशः केवलो[125b]नापि कचित् केनचिदीक्षितः । ततोऽनुमानप्रत्याशा प्रत्याशैव हि केवला ॥ १३० ॥

तेनैकानेकहानिश्चेत् स्वेनैकानेकसंभवः । ततः स्वेन स्थितिः साध्या हेत्वसिद्धिस्तथापि वः ॥ १३१ ॥

विपर्ययविवक्षा चेत् यद् यद् येनात्मना हि सत् । त[त्त]त् तेनैकानेकं वा भासश्च स्वेन सन्निति ॥ १३२ ॥

नाद्ये दृष्टान्तसन्द्रावो भास एव हि संमतः। न पक्षे चोपसंहारो विवादात् प्रकृतं न च॥ १३३॥

यो भ्रमः सर्व एवासौ द्विचन्द्रप्रतिभासवत्। सत्यसङ्गी भ्रमश्चायं द्वैताभास इतीतरे॥ १३४॥

खण्डद्वयाकारतया जन्म वा द्वैतभासनम् । ग्राह्यग्राहकरूपावसायौ वेति विवक्षितम् ॥ १३५ ॥ अतिस्मन्नतदाकारा वेद्ये सित मितिर्ग्रमः। सर्वेथा वेद्यहानी तुन भ्रमो नाम तत्त्वतः॥ १३६॥

यत् किञ्चिदतथाभूतं तथा भावेन कल्प्यते । कीदृक् तस्यापराधोऽस्तु कल्पकस्य तु युज्यते ॥ १३७ ॥

कल्पकोऽपि न कश्चिच्चेद्भ्रमो नाम न कश्चन । तन्नासिद्धतया हेतुन्यंबहारादथ भ्रमः ॥ १३८॥

व्यवहारादिवतथं बहिरेव कथं भ्रमः। अवहिर्व्यवहारे तु [य]दारोपस्तदा भ्रमः॥ १३९॥

आरोपातिक्रमे यस्मात् तत्त्व एव व्यवस्थितिः। बाधनाद् वितथत्वेन भ्रमस्तदपि किं भ्रमः॥१४०॥

भासनेऽलीकमित्यस्तु भ्रमत्वं [वा] कथं भवेत् । अतस्मिस्तद्ग्रहाभावादनलीकमतेरिव ॥ १४१ ॥

द्विचन्द्रप्रतिभासेऽपि भ्रमत्वं यञ्च विश्रुतम् । द्विचन्द्रप्राहिचित्तस्य तन्न चन्द्रद्वयस्य तु ॥ १४२ ॥

ग्राह्यग्राहकभावेन कल्पितेऽ'शद्वये थियः । ग्राहकांशे प्रमाणत्वं ग्राह्यांशे भ्रमता कथम् ॥ १४३ ॥

वेद्यत्वे वेदकत्वे च व्यतीते भासमात्रकम्। बोधकग्रस्तमप्येतदसत्यं स्यान्न तु भ्रमः॥१४४॥

वेदकाभिमतत्वेन भ्रमत्वं व्याप्तमिष्यते । तद्विरोधिन्यवेदित्वे भ्रमत्वं दूरतो हतम् ॥ १४५ ॥

अन्यथाध्यवसाये तु भ्रमत्वे निर्विकल्पकम्। न भ्रमस्तेन तेनैव सत्यसङ्गित्वमस्तु च॥१४६॥

यद् यत्रावस्थितेऽपैति तत् तिःद्भन्नं पटाम्बुबत् । प्रकाशेऽवस्थितेऽपैति नीलादीति परे विदुः॥१४७॥ यद् यत्रावस्थितेऽपैति तत् तिद्भन्तं पटाम्बुवत् । गोत्वे चावस्थितेऽपैति चित्रादीत्यिप गीयताम् ॥ १४८ ॥

अथ गोत्वमगोऽपोहस्तत् तद्धमोंऽन्वयी कथम् । भासोऽपि भासिनां धर्मो नीलादीनां किमन्वयी ॥ १४९ ॥

॥ इति साकारसंग्रहेनिराकारसाधकप्रमाणाभावनिर्णयःप्रथमः ॥

### [ द्वितीयः परिच्छेदः ]

नाप्यागमाद् गमयितं शक्यं चित्तमनाकृति। न प्रत्यक्षप्रतिक्षिप्ते प्रमाणान्तरसंगतिः ॥ १ ॥ न च प्रवचनेऽप्यस्य बोधकं मुख्यमक्षरम्। लोकः स्वाभिनिवेशं तु तत्रेव प्रतिबिम्बयेत्॥२॥ वासनालुठितं चित्तमर्थाभासमिति श्रुतौ। लुठितः इलेषणार्थोऽयं नोपघातार्थलोठितः ॥ ३ ॥ विनार्थमर्थाभासा धीः कथमित्यत्र कथ्यते। वासनायोगत इति सम[न]न्तरशक्तितः॥४॥ व्यतिरेकीव निर्देशो न च भेदस्य[126a]वेदक:। सुवर्णं कुण्डलाकारं करोतीति न कि वचः॥५॥ वासनोपहतत्वं चानिष्टरूपोदयान्मतम्। प्रवृत्त्याक्षेपि संकल्पसूतिसामर्थ्यगर्भतः ॥ ६ ॥ अद्वैतशिखरारोहे न प्रवृत्तिनिवृत्तयः। ता एव संसार इति तद्धेतुः कथमिष्यताम् ॥ ७॥ विनेयचित्तामुखतावस्थापेक्षमिदं वचः। तेनार्थाभासमित्येतत् सामान्यं भेदिविष्ठितम् ॥ ८॥ दर्पणे दश्यते रूपिमिति बालाभिमानतः। वेदनाकारे तदारोपनिवारणम् ॥ ९॥ अनुद्य तथा भावेषु भावत्वं ज्ञानकारेषु बाह्यता। तिमिरिणा दृष्टश्चन्द्रयोश्चन्द्रतासती ॥ १०॥ निम्नोच्चविरहाद् बाह्येनैकत्वं नास्ति दर्पणे।

नान्तःप्रविष्टनिर्भासात् पृथक्त्वं प्रतिपातिना ॥ ११ ॥

भावेराकारसंज्ञेर्वा लक्ष्यते बोधरूपता । सामान्यं ज्ञानसंख्यातमत एवापृथग्वचः ॥ १२ ॥

लोके रूढं पृथगिव ज्ञानमादर्शसिक्ष**म्**। आकाराः प्रतिबिम्बाभा उभयोः कल्पितं न सत्॥ १३॥

बोधस्य नैकता बाह्यैः स्वरूपविरहाप्तितः। नान्यत्वमग्रहप्राप्तेर्ने सत्ता चाप्रकाशिनः॥१४॥

ऋजुकमेण चादर्शे एकानेकत्वर्वाजतम् । इति युक्तं न भावाश्च युज्यन्ते दर्पणोपमाः ॥ १५ ॥

सर्वधर्माः स्वधीरेव स्थिताश्चित्ते समाहिते । अबाध्यां कल्पितैर्धर्मैः शुन्यतामाश्चिता यतः ॥ १६ ॥

तत्प्रकाशतया चित्तं स्वमेवेते सितादयः। कल्पितास्त्वप्रकाशत्वान्न धर्मा न च धर्मता॥१७॥

शून्यताख्या यथा भाति विकल्पे भैदिनीव सा । भिन्नया हि तया शून्या धर्मैर्धर्मा न तैरमी ॥ १८ ॥

बाह्यग्राहस्य हानेऽपि ग्राहकस्थितिवारणम् । तथतारम्बणे स्थित्वा चित्तमात्रव्यतिक्रमः ॥ १९ ॥

आरोप्यहानादारोपविषयस्यापि मा स्म भूत्। चित्रस्योच्छेददृक्पात इत्यनाभासवारणम् ॥ २०॥

निराभासे स्थितो योगीत्याभासः कल्पना मता। एकापोहेन यत्तस्यामीषदाभासते बहिः॥ २१॥

समन्तभासादाभासः प्रपञ्चो वा कदम्बवत्। विचित्रकल्पनारूढो हेयश्चित्रेऽपि चेतसि॥ २२॥

तदागन्तुमलध्वंसात् तदाकाशतलोपमम् । ज्ञेयेनाभितुला ज्ञेयनिर्विशिष्टतया स्फुटा ॥ २३ ॥

प्रकाशमात्रं तदिदं दीपसन्तानसन्त्रिभम्। अप्रकाशाङ्गविरहान्न स्वाकारप्रकाशनात् ॥ २४ ॥ अप्रकाशकणस्यापि न पुर्वमपि संभवः। भ्रमन्यवस्थापेक्षा तु समलामलतास्थितिः ॥ २५ ॥ बाधे नाम निमित्तानामाकारस्य च न क्षतिः। नाममात्रं मनेर्धर्माः सन्तु वा कल्पितात्मना ॥ २६॥ दष्टा विकल्पाकारेऽपि दष्टताख्यातिभातयः। कथं पश्यसि संख्यां भो भाविते प्रतिभासते ।। २७॥ निराभासे स्थितिवतोऽप्यविकल्पस्थितिर्मता। सतोख्यानमसत्ख्यानं व्याखात इयता भ्रमः ॥ २८ ॥ अवश्यादेयमेतच सतोऽख्यानं किमन्यथा। परास्फूर्तो न हि भ्रान्तिः स्वास्फूर्तौ च न चित्तता ॥२९॥ अग्राह्यग्राहकस्यातः स्वस्य नावसितिः सतः। अवसायोऽसतो ग्राह्मग्राहकस्याप्यतो भ्रमः ॥ ३०॥ तथा[126b]चाभृतकल्पोऽस्ति द्वयं तत्र न विद्यते । न ग्राह्मग्राहकादन्यद् द्वयशब्देन चोच्यते ॥ ३१ ॥ अभूतपरिकल्पास्तु चित्तचैत्तास्त्रिधातुकाः । विहाय चित्राकारं च का त्रिधातुव्यवस्थितिः॥ ३२॥ न चाकारातिरिक्तोऽंशिश्चत्तमापादितं कचित्। वैभाषिकमतिक्रम्य स्थितिरेषा हि दूरतः ॥ ३३ ॥ अभतं कल्प्यते यत्र येन वा पृष्ठचकल्पतः। अभूतपरिकल्पोऽसौ बुद्धिश्चित्रैव युज्यते ॥ ३४ ॥ अभतद्वितयारोपापेक्षयान्वयसंगतेः। अदृश्ये त्वतिरिक्तांशे नारोपो नाम कस्यचित् ॥ ३५॥

कल्पितं च द्वयं तावन्नीलमेव न भासनात्। अतः स्वभावस्तु योऽपि वक्तव्यः कल्पितादिषु॥३६॥

कल्पितं स्फुरदेवेति साहसं किमतः परस्। मरीचिनिश्चयेऽप्यम्भः कल्पितं स्फुरदस्तु किस्॥ ३७॥

तथाभ्युपगमे पाथःकार्यं तेनाभिधीयताम् । असत्त्वान्नैवर्मिति चेत्,यदसत् तत् कथं पयः ॥ ३८ ॥

आरोपादिति चेत् तर्हि भवत्वारोपमात्रकम् । न तु स्वभावस्फुरणं स्फुरणे तत्कियाप्तितः ॥ ३९॥

सत्यतैव प्रसज्येत तथा बाधापि किंकरी। बाधया तिक्कयाहानी, न पयस्तिक्कयं हि तत्।। ४०॥

तत्पाथः कथमारोपे स्फुरतीति निगद्यते । ग्राह्यग्राहकयोरेवमारोपः स्फुरणं न तु ॥ ४१ ॥

स्वप्रकाशस्वभावत्वाद् भागयोरुभयोरिप । कि ग्राह्यं ग्राहि वा कि स्यात् स्वस्वलक्षणहानितः ॥ ४२ ॥

स्फुरदेव ततो रूपं स्वभावोऽस्तु तुरीयकः। अदृश्यात्मनि दृश्यस्य कल्पनेत्यपि कापि धीः॥४३॥

चित्रे च परतन्त्रोऽतो धीः किल्पतिवकिल्पता। धर्मतारूपनिर्णीतौ व्यक्तमेतञ्च लक्षय। । ४४॥

कल्पितस्य द्वयस्येव परतन्त्रस्य भासिनः। रोपापवादौ मध्यान्तविभागे विहतावतः॥ ४५॥

सूत्रालंकारमार्थीयं भाष्ययुक्तं च चिन्तयः। यत्र रूपादिराख्यातः परतन्त्रपरिस्फुटः॥४६॥

तदाकृतिश्च तत्रास्ति तद्भावश्च न विद्यते । तस्मादस्तित्वनास्तित्वं मायादिषु विधीयते ॥ ४७ ॥

न भावस्तत्र वाभावो नाभावो भाव एव च। भावाभावाविशेषरच मायादिषु विधीयते ॥ ४८॥ तथाद्वयाभता चास्ति तद्भावश्च न विद्यते। तस्मादस्तित्वनास्तित्वं रूपादिष् विधीयते ॥ ४९ ॥ न भावस्तत्र चाभावो नाभावो भाव एव च। भावाभावाविशेषश्च रूपादिषु विधीयते ॥ ५०॥ समारोपापवादान्तप्रतिषेधार्थमिष्यते । हीनयानेन यानस्य प्रतिषेधार्थमेव च ॥ ५१ ॥ रूपादिष्विति चाभूतपरिकल्पात्मकेष्विति । भाष्यीयविवृत्ति पश्य तस्य विस्तरमेव वा ॥ ५२ ॥ नापनेयमतः किञ्चिद्पनेयं न किञ्चन। द्रष्टव्यं भूततो भूतं भूतदर्शी विमुच्यते ।। ५३ ॥ प्रत्यक्षवस्तुविषयो विमर्शोऽयं यदीष्यते। न चित्रादन्यदध्यक्षं यत्नः शास्त्रद्वयेऽप्ययम् ॥ ५४ ॥ धर्मधात्रविमशोंकी धर्मी धर्मगिरोदितः। तथा चानन्तरगिरा व्यक्तमेतदितीरितम् ॥ ५५ ॥ अतएव च धर्मस्य पश्चाच्छेदो हि निर्वृतिः। दोषोऽयं स्वीकृतोऽलीकनाम्नाका[127a]रक्षयस्पृहै: ॥५६॥ शन्यता नाम धर्मोऽस्ति रूपादिव्यतिरेकतः। यो भाव्य इत्युपालम्भलाभोऽनाकारवादिनाम् ॥ ५७ ॥

अर्थान् स विज्ञाय च जल्पमात्रान् सन्तिष्ठते तन्निभवित्तमात्रे । इत्याह निर्वेधपथेऽय दृष्टौ प्रत्यक्षताप्ति खलु धर्मधातोः ॥ ५८ ॥

१. मध्यान्तविभागसूत्रे पः २१

ग्राह्यग्राहकरूपेण यो द्वयेन विवर्जितः। इति तस्य विशेषं च न त्वाकारक्षयं कचित्॥ ५९॥

द्वयलक्षणहानिस्तु सर्वत्रेति परिस्फुटम् । न प्राह्मग्राहकत्वं चाकृतीनामत एव च ॥ ६० ॥

ह्याभासाः प्रवतंन्ते न विकल्पाः पुनश्च ते । व्यवदानार्थनेत्यत्राप्याभासोऽघ्यवसायिता ॥ ६१॥

सर्वज्ञेयेष्वसंमूढं न च तेष्वामुखं सदा। इत्यत्र विवृतौ हेतुरनाकारतयेति यः॥६२॥

ेग्राह्यप्रकाराभावेनेत्यर्थो विम्बोदयेऽपि हि । एतज्ञानन्तरं मूलभाष्ययोरीक्षणे स्फुटम् ॥ ६३ ॥ एवं मध्यान्तभागस्य [मूले] भाष्येऽपि ईदृशे । अग्राहकत्वादित्यर्थो विभक्तः साध टीक्या ॥ ६४ ॥

तथा [च] तद्भाष्यकृताधर्मधर्मतयोन्नये। अविकल्पकविज्ञानलक्षणप्रक्रमे स्वयम्॥ ६५॥

अरूपीति पदं ग्राह्यग्राहित्वेनानिरूपणात्। अनाभासमितीदं चागोचरत्वेन वर्णितम्॥६६॥

न त्वाभासवियोगेन ग्राह्याभावेन चेत् तथा। किमनेन प्रयासेन मुख्यमेवोचितं वचः॥ ६७॥

नास्मिन्नाभासते किञ्चिद् गोचरत्वेन संमतम्। इति व्युत्पत्तिरिष्टेह तस्मात् तन्त्रेऽपि चोत्तरे॥ ६८॥

अिकञ्चने निराभासे निरालम्बे निराश्रये। चक्षुष्यथव्यतिकान्तेऽप्यरूपिण्यनिदर्शने ॥ ६९॥

यथा निम्नोन्नतं व्योम्नि दृश्यते न च तत्तथा। बुढेष्वपि तथा सर्वं दृश्यते न च तत्तथा ॥ ७०॥ अत्रापि यदि दृष्टान्तिविशेषणगणो विभी। अवस्ययोज्योजनाभासरूपित्वे तद्वदेव हि॥७१॥ आलम्बाश्रययोहीनिरूर्घ्वाघोज्येक्षया समा। अकिञ्चनत्वमागन्त्वशेषदोपवियोगतः ॥७२॥

स्वविशेषणमात्रात्तु कृतार्थं पद्यमादिमस्। बुद्धेष्विति तथा चेदं बहुत्वं भेदकं ततः॥ ७३॥

खसाम्यान्न च नैरूप्यं नै:स्वरूप्यं यथैव न । रोपापवादस्थानोञ्चावचहान्यां तु तुल्यता॥ ७४॥

वस्तुरूपेषु नीचोञ्चभावसंभावना भवेत्। अवस्तुरूपे शङ्कापि नास्तीति खमुदाहृतम्॥ ७५॥

यदि चानाकृतिज्ञानमभ्रान्तिभ्रान्तिराकृतिः । त्रिकायव्यवहारोज्तःसंभोगस्य पराभवात् ॥ ७६ ॥

भ्रान्तिराकृतिपुञ्जोऽसौ यावत् तावन्न बुद्धता । बोधे भ्रान्तिवरोधित्वाद्बुद्धात्मा संकथं भवेत् ॥ ७७ ॥

नापि संवृतिरेवासौ कल्पनैव हि संवृतिः। न चोपचारात् कायत्वं त्यागस्यैवोपपत्तितः॥ ७८॥

बुद्धाधिपत्याद् धन्यानां तदाभासश्च नोचितः। निराकारतरास्ते हि बुद्धस्तु भामयाधिकः॥७९॥

बुद्धाधिपत्यं स्थाने च स्थाने तेषां च धन्यता । अण्डभ्रमाणां यदयं तादृक्स्यूलभ्रमोदयः ॥ ८० ॥

यथा च व्याप्तिनित्यत्वे स्वाभिप्रायेण वर्णिते। न संभोगे तथा व्याख्या तत्स्वातन्त्र्यमिदं महत्॥ ८१॥

सर्वेश्च लक्षणेश्चित्रेमंण्डितात्मेति चित्र[127b\*]वाक् । चक्रेशलक्षणगणाद्विशेषायेति भाष्यकृत् ॥ ८२ ॥

१. पृष्टमिदं दुष्पठम्,।

धर्मकायप्रधानत्वदर्शनायोत्तरेण <sup>२</sup>यत् । चक्रेशस्यापि भावीति नालीकत्वाद्यवर्णयत् ॥ ८३ ॥ अयं च सूत्रालंकारो विरुद्धो यद्यलीकता । द्वयोद्वयार्थसंपत्तिः सर्वाकारा प्रतिष्ठिता ॥ ८४ ॥ संभोगः स्वार्थसंपत्तिः परार्थश्रीस्त निर्मितिः ।

संभोगः स्वार्थंसंपत्तिः परार्थंश्रीस्तु निर्मितिः। प्रतिष्ठिते ते स्वाभाव्ये संभोगे चेति भाष्यगीः॥ ८५॥

एवं च धमंकायस्य कायो निर्माणकारणम् । स्वार्थसंपदसन् ख्यातिसंभोग इति विष्ठवः ॥८६॥ आकाशवादे देहत्वान्न बहुत्वं मुनेरिति । बहुत्वं नाकृतिव्याप्तं चित्तचैत्तात्मनामिव ॥ ८७॥ टीका त्वात्मग्रहाभावान्मुनेः स्वपरहानितः । न भमेति वदन्त्याह देहमात्मग्रहं स्फुटम् ॥ ८८॥

स्वार्थः परार्थः परमार्थकायता तदाश्रिता संवृतिकायता च । फलं विसंयोगविपाकभावा-दित्युत्तरेतन्त्रवरेऽथ कोऽर्थः ।। ८९ ॥

स्वार्थः स्वाभाविकोऽन्यार्थः संभोगो मत एव नः । प्रस्तावेऽत्र तयोः किं तु परमार्थंत्वसंविधिः ॥ ९० ॥ पारम्पर्येण साक्षाद् वा सांवृतस्तौ समाश्रितः । निर्माणकायः ख्यातं च निर्माणं [सांवृतं] फलम् ॥ ९१ ॥ वदंस्तथागतगुणाविर्माणं हि त्यजेत् कथम् । पारमार्थिकमित्येवं वृत्तौ कायावनूद्य तौ ॥ ९२ ॥ आत्मसंपत्त्यथिष्ठाने विधिश्च न विरुध्यते । आत्मसंपत्त्यथिष्ठाने विधिश्च न विरुध्यते ।

आद्यायामादिमाधिष्ठा द्वितीयस्य द्वितीयके। अचिन्त्यलोकातीतादिख्याताने[क]विशेषणे ॥ ९४ ॥ अथवात्मिन संभोगे संपत्तौ च तयोर्बलम्। रत्नविग्रहवज्ज्ञेयः कायः स्वाभाविकः शुभः॥ ९५॥ अकृत्रिमत्त्वात्प्रकृतेर्गुणरत्नाश्रयत्वतः । महाधर्माधिराजत्वात् संभोगश्चकर्वातवत् ॥ ९६ ॥ प्रतिबिम्बस्वभावत्वान्निर्माणं हेमबिम्बवत् । एवं वक्तरि नाथे तु स्वपक्षरसिकैः कृतः ॥ ९७॥ संभोगः सांवृतो हित्वा निर्माणं धिक् स्वतन्त्रताम् । महाकरुणया कृत्स्नं लोकमालोक्य लोकवित् ॥ ९८ ॥ धमंकायादविचलितमांणैश्चित्ररूपिभिः इत्यादिना प्रबन्धेन यज्ञात्रैव प्रदर्शनम् ॥ ९९ ॥ उक्तं निर्वाणपर्यन्तजातकादेः पुनश्च यः। सर्वत्र देवभवने ब्राह्मचादविचलन् पदात्॥ १००॥ प्रतिभासं यथा ब्रह्मा दर्शयेदप्रयत्नतः। तद्वन्मनिरनाभोगान्निर्माणैलींकधातुषु ॥ १०१॥ धर्मकायादविचलन् भव्यानामेति दर्शनम । इत्यादि विस्तरस्त[त्र] धर्मकायात् पृथग् गिरा ॥ १०२ ॥ संभोगात्मा न चेत् कोऽन्यः कार्यभारकरो मुनिः ॥ १०३ ॥

किचिद् धर्म्यं चक्रं बहुमुखशतैर्दर्शयित स किचक्रन्मान्तिध किचिदिप च चित्राञ्जनविधिस् । किचित् कृत्स्नां बोधिं किचिदिप सिनर्माणमसक्र-स्न च स्थानात् तस्मादिचलति स सर्वं च कृष्ते ॥ १०४॥

इत्याह सूत्रालङ्कारेऽप्यत्र स्थानमनाश्रवः।

इत्याह सुत्रालङ्कारऽप्यत्र स्थानमनाश्रवः। धातुर्भाष्योदितो धर्मकायाचलनमेव तत्॥१०५॥

१. ०त्वात् सत्म॰ त्नाकरे त्व॰ २. उ. त. १. १५१.२ ३. तर्वव २. ५३ ४. तर्वव ४. ५३.४ ६८

तथाप्यलीक एवात्मा चाकारश्च भ्रमो मतः। कार्यभारस्तदन्यस्मादिति लज्जेव लज्जिता॥१०६॥

अस्तु चालीकभावेन भ्रमः [128a¹]स्यूले निरर्थंकः । अवश्यहेयस्त्वाकारभारः स्यादिष्यते यदि ॥ १०७ ॥

निरब्भ्रगगनाकारज्ञानस्येवावशेषणात् । त्रिकायसिद्धिमुद्धय परमेवेदमुद्गतम् ॥ १०८ ॥

संभोगभङ्गे तद्धमों धर्मकायो न विद्यते। तत्कार्यं न च निर्माणं साध्वी बौद्धकृतान्तता॥ १०९॥

नन्वस्तमेतु संभोगो धर्मंकायोऽस्त्वनाकृतिः। तत एव च निर्माणं संभोगोऽपि तदाश्रितः॥ ११०॥

भ्रमत्वादेव संभोगं हित्वानङ्गदशाश्रयः। विशुद्धेः स हि पर्यन्तस्तत्त्रयो सङ्गतिनं किम् ॥ १११ ॥

युवराजनयेनैतद् विरोधीत्युपपादितम् । तथापि यदि चर्चायां कौतुकं किञ्चिदुच्यते ॥ ११२ ॥

अनाकारप्रकाशश्चेद् धर्मकायोऽभिधीयते । कस्तर्हि बुद्धसंभोगो न प्रहेयतयोचितः ॥ ११३ ॥

कार्यार्थं व्रियमाणोऽपि भ्रमत्वात् सुगतः कथस् । यदि कार्योपयोगी च मृषालीकत्वपोषणस् ॥ ११४ ॥

तथा च सति न भ्रान्तिरभ्रान्तेस्त्यजनं न च । ततोऽनब्भ्र[व]तः साम्यसिद्धिसिद्धान्तनिर्धृतिः॥ ११५॥

तदस्यावश्यहेयस्य हेतुर्नारम्भमहंति । ततोऽपि नासौ सुगतो धर्म एव जिनो यदि ॥ ११६ ॥ धर्मंकायो जिनस्येति व्यवहारो न सिध्यति । व्यावृत्तिभेदद्वारेणाप्येकस्यैवाभिधानतः ॥ ११७ ॥

१. पृष्ठमिदं मातृकायां दुष्पठम् ।

जिनादिनामभेदेन कायाः स्यः शतमन्यथा। न च बुद्धो जिनस्येति व्यवहारोऽस्ति कुत्रचित् ॥ ११८॥ धर्मिणो धर्मवाची तू भिदेव व्यवहारभाक्। धात्र्यास्तरोवी तरुता न त धात्री तरोरिति॥ ११९॥ धर्ममात्रे मते बुद्धे बुद्धो धर्मस्य युज्यते। बुद्धस्य धर्मकायस्त् धर्मस्तस्य गुणो यदि॥१२०॥ तथा सति निराकारः कायस्तूर्यसमध्य ते। गणनीया न वा हानात् संभोगेन तनुत्रयी ॥ १२१ ॥ समः सुक्ष्मश्च संबद्धः कायः स्वाभाविको मतः। इति चोद्यं विरुध्येत संबद्धपदवर्णने ॥ १२२ ॥ सांभोगिकेन कायेन संबद्ध इति भाष्यतः। संभोगे सति तद्धर्मस्तेन संबन्धमहीति ॥ १२३ ॥ तदभावे न तादात्म्यं भावेऽप्यत्यन्तभेदतः। संभोगबद्धताहेत्रिति तत्रैव कीर्तनात् ॥ १२४॥ कार्यकारणभावश्चेत् कार्यं नावस्तु कस्यचित्। अवस्तूधर्मतामात्रं कथं हेत्रपीति चेत् ॥ १२५॥ न मध्यान्तनये भाष्ये तदालम्बनतोद्गता । तद्धेतृतोको धर्माणां टीकैवं तत्र तत्र च ॥ १२६॥ तदंशो वा पथक्कृत्य सन् पूरापि तथोच्यते। यथा विक्रम एवास्य राज्ञः सर्वार्थसाधकः ॥ १२७॥ निराकारात् कचिज्जन्म कस्यचिन्नोक्तमात्मनि । सूत्रालंकारगदितं दूषणं तुल्यमत्र तु ॥ १२८ ॥ प्रतीत्यभावप्रभवेऽप्ययं जनः

समक्षवृत्ति श्रयतेऽन्यकारितम् ।

१. ॰तोद्भवतेति मातृकायाम् ।

तमःप्रकारः कतमोऽयमीदृशो यतो विपश्यन सदसन्निरीक्षते ॥ १२९ ॥

कर्ता भोका च दृष्टेभ्यो भिन्नोऽहङ्कारगोचरः। निरञ्जनस्तदेकावशेषा मुक्तिश्च योगिनाम् ॥ १३० ॥ इत्यात्मवाद एवायं न च नित्योऽक्रियादृशः। स्वभावनित्यता प्राप्ता धर्मकायतयास्य च ॥ १३१ ॥ प्रकृत्याश्रंसनेनापि प्रबन्धे[128b]न च नित्यता । अत्र स्वाभाविके तस्यार्थस्य भाष्येण योजनात् ॥ १३२ ॥ कार्यभ्रमव्यवस्थायां यः स्वाभाविक एव सः। धर्मकाय इति प्रोक्तो व्यवदानव्यपेक्षया ॥ १३३ ॥ स्वभावः शन्यता धर्मः संभोगः सूगतः स्वयम् । तस्यान्तरेतरगुणौ भित्त्वा कायचतुष्टयी ॥ १३४ ॥ त्रिकाये धर्मकायोक्तिर्वक्ति स्वाभाविकं वपुः। संभोगांशचतुष्टेऽन्तर्निर्माणं शेषमत्र च ॥ १३५ ॥ सर्वत्रानुगतं यद्वित्रिविकल्पतया नभः। चित्तप्रकृतिवैमल्यधातुः सर्वत्रगस्तथा । १३६॥ इति चोत्तरतन्त्रेण मुख्यं व्यापित्वमीरितम्। संपूर्ण आत्मवादोऽयं व्यक्तो वेदान्तवादिनाम् ॥ १३७ ॥ धर्मतायास्तु नित्यत्वव्यापकत्वादि सांवृतम्। स्वाभाव्येऽपि यथाकल्पं प्रसिद्धं क्षणितादिवत् ॥ १३८ ॥ विना विशेषं न न्यायो वस्तुनस्त्वेष हीयते। अत एवाभिसमये तच्छंकावारणं विभौ॥१३९॥ इति कारित्रवैपुल्याद् बुद्धो व्यापी निरुच्यते।

अनुच्छेदाच्च तस्यैव नित्य इत्यपि कथ्यते ॥ १४० ॥

योज्यं न च तदेवात्र प्रकृत्या नित्यतोदिता। स्वाभाविकाधिकारे हि वस्तुरूपस्ततो न सः॥ १४१॥

विश्वकार्यं च संभोगे शुद्धि[स्तद्धि]रहे यदा। प्राग्वद् विरोधः संशुद्धिसत्वार्थी न च शाश्वतौ ॥ १४२॥

यदि नास्ति निराकार आत्मना चास्य तुल्यता ।

स एवायं धर्मकाय इत्युपकम्य भूभुजा ॥ १४३ ॥

संक्लेशोपचयध्वंसात्यन्तध्वंसैः क उत्तरे ।

सक्तरायचयवसात्यन्तथ्वसः क उत्तर । तन्त्रे प्रकाशितः सत्त्वबोधिसत्त्वजिनात्मकः ॥ १४४ ॥

धर्मकायो द्विधा ज्ञेयो धर्मधातुः सुनिर्मेलः। तन्निष्यन्दश्च गाम्भीयंवैचित्र्यनयदेशनारे॥ १४५॥

इति व्याख्यापि तत्रैव किं तु धर्मेण धर्मिगीः। प्रस्तुतो धर्मकायस्तु धर्मधातुः सुनिर्मलः॥ १४६॥

तथता भूतकोटिश्चानिमित्तं परमार्थता । धर्मधातुश्च पर्यायाः शून्यतायाः समासतः ॥ १४७॥

इति मध्यान्तवीभागे धर्मधातुस्य वर्णितः। ज्ञेयः सपरिनिष्पन्नस्तत्त्वं धातुरनाश्रवः॥१४८॥

शून्यता च द्वयेनोक्ता तत्र क्लेशदशावशात् । परतन्त्रगुणो ज्ञेयः संभोगस्य मलक्षये ॥ १४९ ॥

सर्वाकारां विशुद्धि ये धर्माः प्राप्ता अनाश्रवाः। स्वाभाविको मुनेः कायस्तेषां प्रकृतिलक्षणः॥ १५०॥

अत्रापि चाभिसमयालङ्कारे न विरुध्यते। प्रकृतिः कारणं यस्मात् तत्त्वं च प्रतिपादितम् ॥ १५१॥

यद् वा स्वभावः प्रति[प]द्धर्माणां शून्यतैव सा । सर्वेषां च मता बुद्धप्रस्तावात्तु विशुद्धवाक् ॥ १५२॥ न शुद्धिसंगृहीतोऽपि संभोगो गणितो गणे।
पृथक्कायो हि वाच्योऽसौ धर्मस्तस्य कथं तदा ॥ १५३ ॥
मुख्यत्वात्र तु तस्यैव शेषः परिकरोऽस्य हि ।
एकज्ञानात्मकत्वेन तद्ग्यहेणैव गृह्यते॥ १५४ ॥
भोगः प्रतिष्ठाकारौ च ततो भिन्नौ न यद्यपि ।
अन्यवद्व्यवहारस्तु सांवृतः पुरुषाद्भिदा ॥ १५५ ॥

इति धर्मकायस्वरूपचिन्तापर्यन्तप्रवचन• मार्यासङ्गयुवराजोक्तिनिर्णयो द्वितीयः ॥

## [ तृतीयः परिच्छेदः ]

यद्येवं धर्मतामात्रं पृथक्कृत्य विमुच्यते। बुद्धो वा धर्म एवेति द्वयाभावः स्ववित्कथम् ॥ १ ॥ तद्वोधा[129a]दुच्यते बुद्धो नोज्ज्वलैर्लक्षणादिभिः। न तदालम्बनं हित्वा सर्वशुक्लगुणप्रियः॥२॥ तद्वोधः सर्वबुद्धानां सामान्यो नापरस्य सः। तत्स्मृतिस्तायिनां पूजा तन्निश्चयफले प्रमे ॥ ३ ॥ तस्मात् स्वलक्षणं बुद्धो धर्मः सामान्यलक्षणम्। तत्प्राधान्ये न बुद्धत्वं भिन्नो राशिरतः कृतः॥४॥ अत एवोच्यते बुद्धो धर्म एवेति तद्यथा। प्रताप एव राजेति तादात्म्यं तत्त्वतस्तयोः ॥ ५ ॥ यच्चोक्तमाद्याचार्येण बुद्धशब्दस्य गोचरः। विशद्धश्चित्तसन्तानो धर्माख्यापि महामुनेः ॥ ६॥ तत्रापि धर्मकायस्य साक्षात्कारेण स ध्वनिः। धर्म एव जिनो यद्वज्जिन एव तथा 'स च ॥ ७ ॥ आर्येशनीतिविवृतेररूप्यनाभासवर्णनारीतेः द्वयमात्रहानिगीतेरपि शङ्का नास्त्यनाकृतिनः ॥ ८॥ आलयज्ञानयत्नेऽपि न तदेव निराकृति। तस्य व्यावृत्तिरर्हत्त्वे कथ्यते कथमन्यथा ॥ ९ ॥ व्यावृत्तिश्चेद् दशाभेदोऽनाभासः साध्यनिर्धृतिः। अकिनष्ठे हि संबोधिरुक्तानारूप्यधातुजा ॥ १० ॥ टीकाप्याहागमे कापि नोका नाकारधीरिति। ख्याताचार्यस्थिरमतेरागमस्यानुसारिणी ॥ ११ ॥

१. तथा सच्चेति मातृकायाम् ।

तन्निराकारमेवोक्तमिति चेन्निश्चयो हतः । किमन्यचिन्तयास्माकं प्रकृतस्य प्रसाधनात् ॥ १२ ॥

कापि व्यवस्था कथमप्यागमे क्रियतां जिनैः। आद्याचार्येण वा सर्वमिदानीं प्रस्तुतं न तत्॥ १३॥

उपेक्षाकारसद्भावान्नारूप्येऽप्याकृतिक्षतिः । धियो विवर्तो ह्याकारः किंचिद्रपस्य वा स्थितेः ॥ १४ ॥

धीजातेर्व्यक्तिराकारो यदि नाकनिभा न किस् । किं वाधुना व्यवच्छेद्यं न किक्किद् बुद्धिसंभवे ॥ १५ ॥

नीलादौ तु तदाकारादन्या बुर्द्धिनिषिध्यते । स्वप्नेऽप्यदर्शनाद् धीस्तु तथा काचित् परान्यथा ॥ १६ ॥

यद् यथा भासते ज्ञानं तत्तथैव व्यवस्थितम् । तत्तद्रूपाङ्गिमिच्छा चेत् पात्रमस्या निवेदितम् ॥ १७॥

मोहारूपिवरागेणारूप्यधातुः शमाशया । तस्मान्नीलादिरात्मैव बृद्धीनां द्वयमेव न ॥ १८ ॥

प्रसज्वपर्युदासाभ्यां सर्वाभावस्थितिर्द्विधा । पर्युदासो द्वयस्यात्र धर्मिरूपं स्वलक्षणम् ॥ १९ ॥

तस्य वस्तुतया तावत् स्ववित्तिर्न विरुध्यते । धर्मिप्रत्यक्षमेवान्याभावेऽपि विहिता मितिः ॥ २० ॥

भूतले कलसाभावो भूतलाध्यक्षसाधनः। संभोगे च द्वयाभावः संभोगाध्यक्षसाधनः॥ २१॥

आर्योऽन्यस्तदपेक्ष्येदमद्वयाय नमोऽस्तु ते। न रक्तो हरिन्माञ्जिष्ठ इत्यादिकमवर्णयत्॥ २२॥

प्रत्यात्मवेद्यमित्येवं स्वविच्च स्विगरोदिता। तत्पर्युदस्तेऽपि समं कल्पेऽप्यवसिताश्रयात्॥ २३॥ अवसेयस्य निष्ठापि संभोगेन स्फुटीकृता। अतएव च साकारस्वीकारस्तैः प्रकाशितः॥ २४॥

धर्मो नोत्पद्यते कश्चिन्नापि कश्चिन्निरुध्यते । उत्पद्यन्ते निरुध्यन्ते प्रत्यया एव केवलाः॥ २५॥

इति चाङ्कुरबीजादिस्थाने बुद्धिनिवेशनात् । तदाभासः स्फुटो यच्च कल्पितक्षयकीर्तनम् ॥ २६ ॥

महाभूतादिविज्ञाने [129b] प्रोक्तं समवरध्यते । तज्ज्ञाने विगमं याति ननु मिथ्या विकल्पितम् ॥ २७ ॥

तत्रासत्त्वाधिमोक्षोऽर्थावरोधः श्रुतचिन्तयोः। तज्ज्ञान इति च ज्ञानरूपसाक्षात्कृतौ क्षयः॥ २८॥

आत्मग्रहनिवृत्त्यर्थं स्कन्धधात्वादिदेशना । सापि ध्वस्ता महाभागैश्चित्रमात्रव्यवस्थया ॥ २९ ॥

इति श्लाघासमुद्वारान्निश्चयोऽत्र <mark>रुचेरपि ।</mark> स्थितिद्वयमपेक्ष्यायं विशेषरुचेद् यथो**दितम्** ॥ ३० ॥

चित्तमात्रमिदं सर्वमिति या देशना मुनेः। तत्त्रासपरिहारार्थं वालानां सा न तत्त्वतः॥३१॥

उच्छेदाभिनिविष्टानामिच्छां दत्त्वैष संग्रहः। त्रासहानेन नेत्यत्र च्छेदस्तु परमार्थतः॥ ३२॥

अन्यथा बालसंत्रासहानिस्तुस्या स्थितिद्वये। कोऽत्र भेदो यतः ऋाघा प्रक्षेपो वा तथाविधः॥ ३३॥

नापनेयमतः किञ्चिदित्यादिवचनस्य च। अन्वाख्यानात् स्वयमपि व्याख्येयं किमतः परम् ॥ ३४ ॥

भूतात्मना भूतमेव भूतं भूतात्मनैव च। बष्टव्यमिति वाक्यार्थों नेयतां गीयतेऽत्र किस् ॥ ३५ ॥

सर्वनास्तित्ववादे हि न भृतं किञ्चिदस्ति यत्। भृतरूपेणेत्यपवादान्त एष सः॥३६॥ द्रष्टव्यं समारोपस्तवापीति नारोपः कल्पना यतः। निर्विकल्पे स्फुरत्यत्रारोपस्तु द्वयकल्पना ॥ ३७॥ अपवादो न संवृत्त्या नारोपस्तत्त्वतो यदि। न तौ द्राविप तत्त्वेन यदि किं वा विरुध्यते ॥ ३८ ॥ संवृत्त्यानपवादोऽपवाद एव हि तत्त्वतः। सर्वनास्तित्ववादोऽतः प्राप्त उक्तं च दूषणम् ॥ ३९ ॥ भूतं चेत् शून्यता साध् यत्र यन्नास्ति तेन तत् । शुन्यं गेहं यथा पंभिनं बाधा धर्मिधर्मयोः ॥ ४० ॥ अभूतपरिकल्पोऽस्ति द्वयं तत्र न विद्यते। शून्यता विद्यते त्वत्र तस्यामपि स विद्यते ।। ४१ ॥ सर्वनास्तित्ववादस्तु दूष्य एव मितेर्बलम्। चिन्तिष्यतेऽत एवार्याः किञ्चिन्नेक्षन्त इत्यसत् ॥ ४२ ॥ वेद्यवेदकभावेन कल्पितापेक्षयाथवा । निषेध एष सद्शो यदा चेक्षाविकल्पनम् ॥ ४३ ॥ यथा पुण्यबलं तेषां चित्रज्ञानसमुद्भवे। एतदेतच्च पश्यन्तीत्युच्यते व्यवहारिभिः ॥ ४४ ॥ अस्तित्ववारणं कुर्मो नास्तित्वस्य विधिनं तु। तस्यापि प्रतिषेध्यत्वात् महानेष मनोरथः ॥ ४५ ॥ निषेध एवास्तित्वस्य नास्तित्वमभिधीयते। नत्रोऽपरार्थविरहान्नैकस्य विधिबाधनम् ॥ ४६॥ परस्परव्यवच्छेदरूपयोरेकबाधनम् । विधि विध्य नान्यस्य स्थातुं क्षणमपि क्षमम् ॥ ४७॥ भौतकल्पितकल्पानां स्वभावानामसंभवे । सर्वोपाधिविविकस्य वस्तुरूपस्य न क्षतिः ॥ ४८ ॥

तस्माद् रूपद्वये निष्ठा नैकत्र विधिवाधयोः। भासेऽपवादोऽनाभासे चारोपस्त्यज्यतामतः॥ ४९ ॥

शल्येन विशताङ्गेन च्छिद्यमानेन वा यथा। व्यथारोपापवादाभ्यां तथेह स्फुरदाकृतौ॥५०॥

शुद्धमाध्यमिकस्तस्माद् योगाचारान्न भिद्यते । समारोपापवादान्तमुक्तिरेव हि मध्यमा ॥ ५१ ॥

शून्यं नापि न चाशून्यं तस्मात् सर्वं विधीयते । सत्त्वादसत्त्वात् सत्त्वाच्च मध्यमाप्रतिपच्च सा ।। ५२ ॥

अभावार्थं परमते शून्यमादाय वागियम् । आर्यरा[130a]जस्य यत्नोऽयं दृष्टिदग्धेर्मुधाकृतः ॥ ५३ ॥

सत्त्वेऽत एव धर्माणां ज्ञेयावरणवारणे। विस्मयः. कल्पितापेक्षोऽसकुच्छास्त्रेषु कोर्तनात्॥ ५४॥

स्वयं विज्ञानवाद्येव परशब्देन चोदयेत्। विज्ञानवादिन इति वैशसं किमतः परम्॥ ५५॥

स्वो भावी यदि संबुद्धो वञ्चकः कुत्र निर्वृतिः। वञ्चिता अपि तेनैव शोभाभाजो मनीषिणः॥५६॥

पराशयाज्ज्ञाननयोऽथ नाथ-

स्यार्यस्य कि नान्यकथा तथैव।

यथा विनेयाः खलु तस्य केचिद्

भवादृशोऽप्यस्य तथा विनेयाः ॥ ५७॥

अनुक्तिरन्यस्य निजाशयंस्य साधारणायाश्च नरान्तरेऽपि । स्राघां ततानार्यंधराधिपस्य यत्नस्तु मध्याप्रतिपञ्च सेति ॥ ५८ ॥

समेऽपि चेद् दर्शनमार्गलाभे न भावनाथाभ्यधिकोऽपराधः । तदैकसत्ये सदृशे द्विधा चेद्

तदकसत्य सदृश । द्वा । चर् वरं धराधीशपुरप्रवेशः ॥ ५९ ॥

धर्मानुसारो यदिवर्णतस्ते प्रमाणशास्त्रेकपरायणः स्याः । श्रद्धानुसारे तु महाजनीयः

श्रद्धानुसार पु महाजपायः सभाजनीयो युवराजराजः ॥ ६० ॥

जिनोक्तिमात्रं वत पुद्गलेऽपि न सन्धिनिर्मोचनमोचनेन। नीतार्थलाभस्तदनादरे तु बुद्धे स्वयं वक्तरि को विशेषः ॥ ६१ ॥

#### अन्तरऋोकाः ॥

विनेयभेदाद् भित्त्वैकां गाम्भीयंपरमार्थतः। विधिबाधामुखतया चतुर्धा स्थितिरुच्यते॥ ६२॥

अपवादपरा ह्येके समारोपपराः परे। तत्राद्यानिधकृत्योका प्रथमा चरमा परान्॥६३॥

स्वयं निषेधनिरतेष्वभिसङ्गं निषिध्य ये। चिन्तास्तित्वविधानेन योगाचारनयस्थितिः॥ ६४॥

आरोपरक्तेषु पुनर्बाधद्वारेण मध्यमा । तद्भम्ना च निषेधोक्तिर्भूयसी निरुपाधिका ॥ ६५ ॥

पङ्गुवद्गाढनुन्नाकिभित्तौ स्थास्यन्ति ते स्वयम् । साधर्म्यवैधर्म्यगिरोरैकार्थ्ये किं न भेदनम् ॥ ६६ ॥ योगाचारान्न तत्त्वेन भिद्यते शुद्धमध्यमा। तस्मादार्योऽपि चार्येशनयस्थ इति सुन्दरम्॥६७॥

विशिष्टयोग्यतादृष्टेस्तदृद्वारेणान्यकर्षणात् । उत्साहनाञ्च सोल्लासव्याकृतिर्न विरोधिनी ॥ ६८॥

तस्मादेषामपि नये यावदुक्तनिषेधनम् । कल्पितस्यैव तज्ज्ञेयं द्वितीयाचार्यनीतिवत् ॥ ६९ ॥

किल्पतस्य निषेधोऽयमिति संग्रहदर्शनम् । सर्वो ज्ञेयतया रूढ आकारः किल्पतो मतौ॥ ७०॥

मतावारूढ आकारो ज्ञेयरूपेण कल्पितः। तस्योपलक्षणत्वेन ज्ञानत्वेनापि कश्चन॥७१॥

किल्पतस्य निषेधश्च ग्राह्यादित्वेन गृह्यताम्। विभक्तं टीकया यद्वत्तदभावात् तदप्यसत्॥ ७२॥.

असदेव यतः स्याति तदविद्याविनिर्मितम् । अस[त्]स्यापनशक्तौ हि साविद्येति निगद्यते ॥ ७३ ॥

ख्यातिरध्यवसायार्थो विकल्पे स्पुरतीति वा। अविद्यावासनायातकल्पस्थस्तत्कृतो मतः॥ ७४॥

प्रज्ञापारमितायां हि त्रीन् समाश्चित्य देशना। कल्पितं परतन्त्रं च परिनिष्पन्नमेव च॥ ७५॥

नास्तीत्यादिपदैः सर्वैः किल्पतं विनिवार्यते । मायोपमादि[130b]दृष्टान्तैः परतन्त्रस्य देशना ॥ ७६ ॥

चतुर्धा व्यवदानेन परिनिष्पन्नकीर्तनम् । प्रज्ञापारमितायां हि नान्या नुद्धस्य देशना ॥ ७७ ॥

इत्यं पारमितानीतेरक्षीणार्थान्वयाञ्च तत्। तस्यां हि तावत् साकारवादः स्फुरति निर्मलः॥ ७८॥ ततो यद्यन्य एवार्थो मुख्यमाख्याय भाविकम् । अर्थ आर्यनयेऽप्येष ग्राह्य इत्युचितं वचः॥ ७९॥

अथ तस्मादियत्यंशे भेदः साध्ये तथापि किस् । द्वयमात्रनिषेधेन निर्वृतिः कृतिना कृता ॥ ८० ॥

वाच्यो भासनिषेघोऽपि भास एव च न द्वयम् । लक्षणाभावतो भावे त्ववाधा सूचिता पुरा ॥ ८१ ॥

संभोगे चोपचारादि वर्ण्येत विशदाक्षरम् । प्रधानार्थतयार्येण स्वानीतौ वा प्रकाशनात् ॥ ८२ ॥

भगवत्या हि पिण्डार्थवाक्प्रवृत्ते न किं कृतम् । विहाय हेयोपादेयव्यक्तिमीषत्करां गिरा ॥ ८३ ॥

गुणरूपिवशेषेण स्वस्तुतिर्वा किमन्यथा। यद् वा वार्तिकमादशँस्तन्मतस्य परेण किम् ॥ ८४॥

तत्र वार्तिककारेण यत्नाद् बाह्येऽपि साक्वित्स् । धियं प्रसाध्य तन्मात्रं शेषितं ग्राह्यविष्ठवात् ॥ ८५ ॥

आत्मा स तस्यानुभवः स च नान्यस्य कस्यचित् । प्रत्यक्षप्रतिवेद्यत्वमपि तस्य तदात्मता ॥ ८६॥

तथा ब्रुवाण आर्येश इत्थं वार्तिककृद् वदन् । संमुखोऽप्यन्यथा कुर्वन्न संप्रत्ययगोचरः ॥ ८७ ॥

यद्याकारं प्रवेश्यापि चित्ते चित्तमनाकृतिः। इष्टमालोक्यमाकारस्यान्तन्यांसोऽस्य किंफलः॥ ८८॥

निराकारं मनः सिद्धं सर्वंथाः स्वान्यवादिनाः । ज्ञानवद् बहिरारोपेऽप्याकृतेद्वंषणं समम् ॥ ८९ ॥ ततः प्रयासः किमियान् प्रक्षाल्य त्याग एव वा । <sup>7</sup> अयत्नसिद्धो वितथस्फुरणे वासनान्वयः ॥ ९० ॥ ग्रहसाधृतयाकारं ग्राह्येऽङ्गीकार्यदूषिते । साकारचित्तनिष्ठायां युक्तमाकारसाधनम् ॥ ९१ ॥

ग्रहणे करणत्वेन प्रकाशैकोपलम्भतः । विश्रतीतिशताथारं प्रसाध्याकारवन्मनः ॥ ९२ ॥

मानमेयफलन्यायं निर्वन्धेन विधाय च। अतुप्तेः पुनरन्तेऽपि तदर्थो हि महान् श्रमः॥९३॥

प्रत्युतालीकमाकारं मुधा साधयतः प्रति । प्रत्यासर्त्ति ग्रहेऽनाद्यः स एव स्यान्निदर्शनम् ॥ ९४ ॥

ततः स्वभावतोऽनात्मप्रकाशबलवन्मनः । सिद्धमित्यफलं ग्राह्यलक्षणक्षतिचिन्तनम् ॥ ९५ ॥

सहोपलम्भप्राकाश्यहेतुद्वयगिराप्यलम् । द्वितीयाचार्यवश्यत्वं धर्मोत्तरवदुच्यताम् ॥ ९६ ॥

न च वार्तिककारीयमेकानेकात्ययोऽञ्जसा । बाह्येऽपि दूषणं 'कापि परमाणोरदूषणात् ॥ ९७ ॥

यत्नसाधितसाकारे स्थित्वा ग्राह्मं तु दूषितम् । वैभाषिकाच्च सूत्रान्ती वर्णितस्तत्त्वसन्निधेः ॥ ९८ ॥

ततोऽलीकमसद् वेति सर्वत्राविशतं प्रति । न ह्याकारस्वरूपेण गृह्यते किं तु बाह्यतः ॥ ९९ ॥

दृष्टिमिन्दुयुगं तच्च नास्तीत्युक्तिनं चेतसः। दृष्टाकृतिर्मृषावेति न चेन्दुद्वयमेव तत्॥ १००॥

जलारोपोदिताहोषाच्चित्ताकारस्तु युज्यते । असाधारणनिर्भासी प्रकाशो न परस्य च ॥ १०१ ॥

इमं[131a]यथाध्यवसिति व्यवस्था तत्त्वतः पुनः । केशादयो न सामान्यमनर्थाभिनिवेशतः ॥ १०२ ॥ इत्याह न त्वनर्थंत्वादित्यन्यच्च स्फुटाभता। ज्ञानरूपतयार्थंत्वात् केशदीति मतिः पुनः॥१०३॥

सामान्यविषयं केशप्रतिभासमनर्थकम् । इन्द्रियज्ञानसंख्यातमसद्वाह्यावसायतः ॥ १०४ ॥

ज्ञानरूपतयार्थत्वे सामान्ये चेत् प्रसज्यते । तथेष्टत्वाददोषोऽर्थरूपत्वेन समानता ॥ १०५ ॥

अप्रतिक्षेपभाग्धर्मी शब्दार्थ इति चासकृत् । तस्माद् यथाप्रतीत्युक्तः शब्दार्थोसावसन्नपि ॥ १०६ ॥

अभवन्नपि शब्दार्थः शब्दार्थं इति कीर्तितः । ज्ञानाकारश्रुते शब्दे तद्भासादिति दर्शितम् ।। १०७ ॥

यथावसायं तु बहिः शब्दार्थं इति निश्चयः। अतद्रूपपरावृत्तवस्तुमात्रस्थितेरिति ॥ १०८॥

यथाप्रतीति सत्त्वं चेत् नावसायोऽत्र सापि तु । भासनं सैव सत्तास्य बाह्ये शक्तेस्त्वपेक्षणम् ॥ १०९ ॥

तस्माज्ज्ञानतयैवोक्त आकारोऽर्थ इति स्थितम्। व्याख्यातं भाष्यकारेण यञ्च तत्र श्रमेण किम् ॥ ११०॥

साकारमेव चेतरचेत् पर्यन्तेऽप्यधिकं न हि । संक्लेशव्यवदानं चेत्येकमस्तु न तु द्वयम् ॥ १११ ॥

आकार एव संक्लेशो व्यवदानं तु तत्क्षयः। इत्यनाकारवादे स्यादुभयस्य व्यवस्थितिः॥११२॥

अतर्रिमस्तद्ग्रहाद् भ्रान्तिविकल्पस्तत्क्षयः समः । समापि चेद् विकल्पोऽपि सत्याकारः कथं भ्रमः ॥ ११३ ॥

अवसाये प्रकाश्यत्वं प्रकाशे च तदात्मता। अर्थस्य हानौ न स्याञ्च नाम इत्यादिवेदनम् ॥ ११४॥

सर्वात्मनिश्चयश्च स्यात् स्पष्टोऽर्थः स्याच्च गौरिति । स्वलक्षणे चासंकेतात् कल्पिकेव भवेन्न धीः ॥ ११५ ॥ तस्मादशेषगोव्यक्तिसामान्येन विभाति धी:। गोत्वेन साभिलापेनालीकेनेति तथा प्रथा॥ ११६॥ गवावसाय इत्यस्तु नैते दोषा भवन्त्यतः। स्वलक्षणस्याभावेऽपि भ्रान्त्या तदवसायतः ॥ ११७ ॥ यथालीकस्य गोत्वस्य गोबुद्धौ च प्रकाशनम्। तादात्म्यं चाव्यतिरिचोऽनारोपो वस्तुतापि च ॥ ११८ ॥ तथा नीलादिनिर्भासेऽलीकस्य धवलादिनः। प्रकाशभावसिद्धचैव तादात्म्यं सिद्धमिष्यताम् ॥ ११९ ॥ वस्तुतायामनारोपे लिङ्गं तादात्म्यगोत्रकम्। गोत्वादिभिरनेकान्तसमारोपमसिद्धकम् ॥ १२०॥ तदेतत् फल्ग् सकलं यतः साकारवादिनाम्। सतोऽपि भानं नार्थस्य कृत एवासतो भवेत् ॥ १२१ ॥ स्वरूपस्यैव निर्भासाद् बालस्याप्येष निश्चयः। अर्थभानाश्रयास्तस्य किल दोषाः प्रसङ्गिनः ॥ १२२ ॥ कत्र सङ्केतकरणं शब्दो यस्यावबोधकः। कस्यावबोधकः शब्दो यत्र संकेतकक्रिया ॥ १२३ ॥ वाचोयुक्तिरियं कीदृशीदृगेव यदीक्षसे। वाच्यवाचकतां कापि ममापि प्रतिपादय॥ १२४॥ अलीको यस्य चाकारः कि तस्यापि विशिष्यते । अलीके यदि भांकेतः सत्याकारे कथं न सः ॥ १२५ ॥ फलं न सत्यप्याकारेऽलीके सुष्ठु न विद्यते।

अर्थारोपादलीके चेत् सत्ये केन निषिध्यते ॥ १२६॥

१. शङ्केतः इति मातृकायाम् ।

कोऽ[131b]र्थारोपोऽथ सत्यत्वेऽलीकत्वेऽपि स कीव्शः। सत्योऽलीकोऽथवाकारो वस्त्वारोपस्तू किंकृतः ॥ १२७॥ असत्यगोत्वभानाद् [हि] भानात् सत्याकृतेर्नं किम्। सत्येऽपि सत्याकारवचेत् सत्येऽप्यालीक्यमाकृते ॥ १२८ ॥ असत्यभानादारोपो युक्तः सत्ये कथं भवेत । नन्वसत्येऽपि संकेतोऽसत्यत्वावसितौ कथम् ॥ १२९ ॥ तस्मादर्थं क्रियाशक्तवस्त्वा रोपात्मनस्तनौ संकेतकरणं सत्यासत्ययोर्न विशिष्यते ॥ १३० ॥ यथातथात्वे वाकारस्यावसायो न विद्यते। न भानमर्थस्य ततो वाच्यता कस्य तत्वतः ॥ १३१ ॥ अभाने प्रतिभाने वा न चारोपोऽपि कस्यचित्। प्रतीत्योत्पादभेदेन व्यवस्थामात्रमीदशः ॥ १३२ ॥ निविकल्पाद् विकल्पस्य भावे लेशानुसारिणः। संकेतकारिवचनाद बुद्धचाकारे विशेषिणि ॥ १३३॥ संकेतः कृत इत्यास्था तादक्शब्दस्थितौ पूनः। प्रवृत्त्याक्षेपबुद्धचात्मभावे वाच्यव्यवस्थितिः ॥ १३४ ॥ प्रवृत्तेराक्षेपिविकल्पाकारजन्मनि । एवं सतो जलादिरारोपः सत्यासत्यसमश्च सः ॥ १३५ ॥ ततो यद्यपि तत्त्वेन नारोपः कस्यचित् कचित्। व्यवहारकृतस्त्वेष प्रतिषेद्धं न शक्यते ॥ १३६ ॥ मरीचौ जलवद् यावदनात्मन्यात्मकल्पनम्। भ्रमः स एव संसारो निर्वाणं तत्वसंस्थितिः ॥ १३७॥

तदत्र यावन्न विचारसंभवो भवोऽयमन्यः शम इत्ययं नयः। विचारलीलालुलिते तु मानसे भवः शमो वा क

### साकारसंग्रहसूत्रम्

नचान्तरं किञ्चन विद्यतेऽनयोः सदर्थवृत्त्या शमजन्मनोरिह् । तथापि जन्मक्षयतो विधीयते शमस्य लाभः

शुभकर्मकारिणाम् ॥१३९॥

तथा.

निर्वाणं च भवश्चैव द्वयमेतन्न विद्यते । परिज्ञानं भवस्यैव निर्वाणमिति कथ्यते ॥ १४० ॥

जलबुद्धावलीकत्वं नाकारस्य प्रयोजकम् । भ्रमव्यवस्थितौ तद्वद्गाह्यग्राह्मकविप्नवे ॥ १४१ ॥

सत्येऽसत्ये[ऽथ]वाकारे नापराधोऽस्ति चेतसः। यदि प्रवृत्तेराक्षेपी बाह्यारोपो न जायते॥१४२॥

सत्याकारमपि ज्ञानं कल्पकं गोचरे ततः। प्रवृत्त्याक्षेपणाद् दुष्टं प्रवृत्तिः संसृतिर्यंतः॥ १४३॥

प्रवृत्तिरविकल्पेऽपि विकल्पेऽपि न सेति वेत्। विशेषसरणेऽप्येव तत्रानिष्टिस्ततो न किम्॥ १४४॥

अनादिकालिकाभ्यासाद्यथा किश्चित् कचित् क्षमम् । तथा विकल्पस्यापीयं योग्यतानिष्टिसाधनी ॥ १४५ ॥

विकल्पे क्लेशभावोऽधिसत्त्वानामत एव हि । तद्वासनाहतौ यत्नो यावद्वेतुफलस्थितिः ॥ १४६ ॥

अलीकगोत्वाकारेण ख्यातिः सिद्धाः न रेगोमतेः । सत्याकारोऽपि संकल्पोऽध्यवसायः प्रवर्तनात् ॥ १४७॥

सत्यस्य गोत्वाकारस्य गोबुद्धौ भासनं यथा। तादारम्यं चाव्यतिरिचोऽनारोपो वस्तुतापि च॥१४८॥

तथा नीलादिनिर्भासे सत्यस्य धवलादिनः। प्रकाशभावसिद्धवैव तादात्म्यं सत्यमिष्यताम्।। १४९ ॥ यद्वस्तुरूपं तद्वस्तु गोविकल्पे यथाकृतिः। प्रकाशवस्तुरूपं च नीलं न स्फूर्तिरन्यथा॥१५०॥ तादात्म्यद्वैधनिर्धृतेः सिद्धो बाधश्च वास्तवः। नेक्षते च सितादन्यस्तथानारोपसाधनम्॥१५१॥

शक्तस्त्वलीक[132a]आकारो नोपकारापकारयोः। कादाचित्कः स्फुरन्नर्थंसमर्थो वा मृषा कथम्॥१५२॥ एतत्स्वरूपबाधे हि बाधकोऽप्यस्य किंकरः। ततः स्वयं प्रकाशात्मा शुद्धो वा क्लिष्ट एव वा॥१५३॥

अलीकमात्रं सदपि न हि कापि विबन्धकृत् । विबन्धकत्वेऽलीकत्वमेवालीकं प्रसज्यते ॥ १५४ ॥

गोचरान्तरसञ्चारो नेष्ट एव क बन्धकृत्। स्वसंवित्तौ पुनस्तस्य शतेनापि न बन्धनम्।।१५५॥

स्विवित्त्वविचे हि जडः प्रकाशश्च स्वहेतुतः ।
इत्ययुक्तमतोऽशवयं स्वाभेदेनापि वेदनम् ॥ १५६ ॥
स्वहेतोश्च तथोत्पत्तिर्वेदनं च तदात्मना ।
भावैः स्वीकृतमेकत्वं वादिनां महती व्यथा ॥ १५७ ॥
तन्नालीकोऽयमाकारः स्पृशत्येनं स्फुरन्नपि ।
तावताप्यस्य संक्लेशे सन्तानान्तरतो न किम् ॥ १५८ ॥

वस्तुसन्नपि सन्तानभेदस्तस्य न बाधकः । असत्यः पुनराकारो बाधायेति किमप्यदः ॥ १५९ ॥ तत्प्रवृत्तिनिवृत्तिभ्यां संसारो नाम नापरः । ौतत्त्वावसायभेदेषु प्रतिबन्धे प्रसाधिते ॥ १६० ॥ विशेषश्चावसायानामाकारात्परतो न च ।

जलाकाराद् विसंकल्पाज्जल एव प्रवर्तते ॥ १६१ ॥

१. ते, चाव॰ इति मातृकायाम् ।

जलाकारविकल्पोऽपि जलाकारादकल्पतः । भवन्नपि न तन्मात्राद् वासनासचिवा त्वसौ ॥ १६२ ॥

तद्वासनासमुद्घाते केवलान्नाविकल्पतः । ग्राह्यग्राहकभावादेरभूतस्य विकल्पनम् ॥ १६३ ॥

निर्विकल्पमिप ज्ञानं हेतुरुचेद् वासनाश्रयात् । यथाप्रवृत्ताकारस्य तत्क्षयेऽस्तुदयक्षयः ॥ १६४ ॥

आ बोधिचित्तप्रहणाद् दानाद्यभ्यासतः क्रमात् । अतिविश्ववपुर्भोगप्रतिष्ठाकारसंभवः ॥ १६५ ॥

आसंसारमिवश्रामपरार्थस्वार्थसंपदे । रुचेस्तदेकनिष्ठत्वात्तद्वेतावसमः श्रमः ॥ १६६ ॥

महाकारुण्यसम्पन्नपुण्यज्ञानश्चियान्ततः । विशुद्धिवासनाबन्धप्रबन्धस्थैर्यंसाधनः ॥ १६७ ॥

तत्रासत्कल्पना कालः संक्लेशः शुद्धिरुत्तरः। साकार एव विज्ञाने तस्मादेषा व्यवस्थितिः॥१६८॥

अद्वैतचित्रगुणसंभृतज्ञातपूर्णः
साधारधेयमयमण्डनचक्ररूपस् ।
साध्यं विघूय न च सन्तनयोऽपि सारः
साकारनीतिरिति नीतिपुगस्य जीवः ॥ १६९ ॥

दृष्टं शर्मविशिष्टसाधनपराधीनं यथा भावना-प्यस्योदेति तथैव यत्सुखरसाकृष्टाङ्गनादेरपि । निष्पत्तौ च तथा निरन्तरसुखस्यन्दाभिनन्द्याकृतौ बाधाबाधविधौ समेतरतया शर्मेकशेषोऽस्तु किम् ॥ १७० ॥

अन्तरऋोकौ ॥

॥ इति धर्मकायचिन्तामशेष[1]मारभ्य संक्लेशव्यवदानपर्यन्त-शास्त्रकारान्तरैकवाक्यतानिर्णयस्ततीयः परिच्छेद: ॥

# [ चतुर्थः परिच्छेदः ]

मा भुदन्योऽस्तु साकार एव साध्येतरस्थितिः। एकानेकविवेकेन त्वालीक्यं केन वार्यते ॥ १ ॥ एकानेकविवेकोऽस्तु न त्वालीक्यं प्रकाशिनः। बाधा हि रूपेऽवसिते नाध्यक्षविषये कचित्।। २॥ रूपमात्रस्य निर्भासो द्विचन्द्रेऽपि न बाध्यते। बाधा स्पर्शादिनो रूपस्यापि तत्सहचारिणः ॥ ३ ॥ एवं [132b] स्वप्नेऽपि पुत्रादिः कल्पितोऽसन्न धीतनुः । मन्त्राधिपत्याल्लोष्टादौ पीतभासो न बाधनम् ॥ ४॥ रुक्मादि कल्पितं बाध्यं लोष्टादेस्तु न भासनम्। न चावसायस्तेनास्य न विधिर्न च बाधनम् ॥ ५ ॥ अन्यथाख्यातिरस्येति दुष्टं तत्ख्यात्यसंभवात्। असत्ख्यातिस्तु विख्याता कल्पिता सदपेक्षया॥६॥ लोष्टमेवान्यथाख्यातीत्यभिप्रायान्न सापि किस्। व्यवहारेण निर्बन्धः तत्त्वतस्तु न तद्द्वयम् ॥ ७॥ अन्यथैवावभासन्ते तद्रपरहिता अपि । इत्यक्तेर्भाविकस्त्वत्र बोद्धव्योऽर्थो यथोदितः ॥ ८॥ तथैवादर्शनात तेषामनुपप्लृतचक्षुषा । कल्पितत्वमनेनोक्तमाभासे कनकादिनः ॥ ९॥ न बाधः कस्यचित् तत्त्वे संवृत्तौ कल्पितस्य तु । प्रकाशिनोऽपि बाधरचेद् बाधेऽप्याश्वासनं कृतः ॥ १०॥ अनुमाबाधिकाशा च न वस्तुविषयेति चेत्। अवश्यमस्ति वस्त्वात्मनिष्ठासौ नान्यथा प्रमा ॥ ११ ॥ भातमेव पुरा बस्तुविधावध्यवसीयते । निषेधोऽपि स्वभावार्थः पर्यन्ते पर्यवस्यति ॥ १२ ॥

अन्तरक्लोकौ ॥

परेण विषयाभावज्ञापनं सपदीष्यते । स्वार्थे प्रवृत्तिमज्ज्ञानमभावं गमयेत् कथम् ॥ १३ ॥

स्वगोचरोपस्थानेन विषयान्तरवाधने । स्वगोचरस्य तेनापि स्थानात् किं नास्य बाधनम् ॥ १४॥

तदर्थकर्महानेश्चेद भिन्ना सार्थिकिया यदि। अन्यहानेऽन्यहानिः किमभेदे तु स्फुरत्यसौ॥१५॥

रूपं समीक्ष्य दाहादिहानेः स्पर्शस्य बाधनम् । न च स्पर्शः स्फुरत्यत्र बाधा सैवास्य किं परेः ॥ १६ ॥

विषयीकृतमन्यद्वा बाध्येत प्रथमं यदि। स्फुरदेव कथं बाध्यमस्फूर्तौ बाधकेन किम्।। १७॥

न बाधा भिन्नकालत्वे स्वस्वकाले स्फ्र्रत्तया। तथैव कालाभेदेऽपि नीलपीतसितादिवत्॥ १८॥

तस्मादारोपवद् बाधः प्रतीत्योत्पादभेदतः। कल्पितो न तु तत्त्वेन स्विवन्मात्रे तु का कथा॥ १९॥

यावन्न सिद्धिः स्वविदो बाधकं तावदस्तु चेत् । निरूप्य स्वविदोर्जसिद्धि बाधस्तीहं प्रवर्तेताम् ॥ २० ॥

पूर्वं प्रवर्तनारम्भे प्रतिज्ञाबाधमक्षतः ।
यदि ब्रूयात् परज्ञाननिषेधे स्वविदागता ॥ २१ ॥
यथायधार्थाक्षिन्त्यन्ते विविच्यन्ते तथा तथा ।
स्वयं त् वितिरुग्धमेव धावतोऽप्यनतिक्रमा ॥ २२ ॥

अतएव निषेधस्य प्रक्रमेऽपि जगौ गुरुः। यदीदं स्वयमर्थानां रोचते तत्र के वयम्॥२३॥ न बाधा चेत् परेणास्ति सिद्धिरप्यस्तु नान्यतः। स्विवित्सिद्धिरपीदानीं साधनान्तरतः कथम्॥ २४॥

कुतश्चित् कस्यचित् सिद्धिनं तत्त्वे किं तु संवृतौ । यथा घूमादितोऽग्न्यादेर्मता सिद्धिरियं तथा॥ २५॥

स्विवित्सिद्धिरतत्त्वे चेत् यावत् साध्याङ्गसंस्थितिः । तावत् तदेव तत्त्वं यत् सिद्धं साधनशक्तितः ॥ २६ ॥

यत्साधनवलात् सिद्धे स्वविन्मात्रे पुनः परम् । सिद्धिवाधनयोरस्ति नावकाशः कुतश्चन ॥ २७ ॥

न बोघ[य]न् किञ्चिदन्यत् परस्तुतत्यजनक्षमः। प्रस्तुतं वा त्यजन् नान्यस्यान्यतो ग्रहणक्षमः॥ २८॥

अतएव परज्ञानं गृह्यमाणं स्ववाधनम् । स्ववित्तिहेतुत्रैरूप्यज्ञानस्याप्यवकाशतः ॥ २९॥

[133a]त्यक्तं तु तेषां रूपाणामबोधेऽपि न बाधकम् । साध्यसिद्धेः प्रकाशो हि निद्यते परतो न तु ॥ ३० ॥

स्वतोऽपि मा भूदिति चेत् यदि भासो न सर्वथा । युक्तमेतत् प्रकाशस्तु सन्नास्त्यस्मान्न किं स्वतः ॥ ३१ ॥

प्रकाशोऽस्ति न तु स्वस्मादतो ज्यस्मात् कथं न चेत् । अन्यथा वाधकं यद्वत् तद्वन्नास्ति स्वतो मतौ ॥ ३२ ॥

स्वात्मन्यथ क्रियारोधो धारयोः स्वच्छिदा न हि । धारापि तीक्ष्णा स्वयमित्युच्यते किं न सूरिणा ॥ ३३ ॥

स्वहेतोरेव तीक्ष्णा सा जायते नान्यतो यदि। प्रकाशरूपज्ञानं च स्वहेतोरेव जायते॥ ३४॥

उपकार्योपकारित्वकृतं मा भूत् प्रकाशनम् । तद्रपजन्म रूपं तु स्वयंशब्देन शब्दितम् ॥ ३५ ॥

१. न बोधन् किञ्चिदन्यस्मादिति मातृकायाम् ।

यथा प्रदीपपटयोष्ठपकारात् प्रकाशनम् । दृष्टं तथा प्रदीपस्य स्वयं किं न समीक्षितम् ॥ ३६ ॥

अक्षापेक्षापि दीपे चेत् सा कुम्भे किं न विद्यते । तत्सत्त्वेऽपि घटो दीपं दीपो नान्यमपेक्षते ॥ ३७ ॥

यत्नादौ सत्यपि यथा परप्रेरणवारणात् । स्वयंगमोक्तिस्तज्जातिवारणैव स्वभासने ॥ ३८॥

आगमेऽपि स्वयंवित्तेर्वाघे च प्रतिभाति या । ग्राह्यग्राहकभावस्य सूक्ष्मस्य तदपोहनम् ॥ ३९ ॥

एकत्र फलहेतुत्वं यथाशङ्क्रय निवारितम्। ग्राह्मग्राहकतैकत्र तथाशङ्कय निवारिता॥४०॥

न कर्मकर्तृभावेन स्वप्रकाशमतो मतम्। परानपेक्ष्य भासन्तु स्वहेतो्रुद्दितं मनः॥ ४१ ॥

सन्धिनिर्मोचने व्यक्तं तदर्थप्रतिपादनात् । अर्थाभासप्रवृत्त्यादिवचनैरपि सूचनात् ॥ ४२ ॥

तस्मान्न युक्त्यागमयोः प्रतिबोधि स्ववेदनम् । दोषः स एवान्यविदं वाधतेऽग्निरिव द्रुमम् ॥ ४३ ॥

न च स्ववित्तिव्यापारं परवित्तिग्रहोऽथितः। यतोऽस्य गुणदोषाभ्यां स्ववित्तेरवलेपनम्॥ ४४॥

दोषो न सत्तामात्रेण व्यापारेण तु स स्मृतः। अकार्यकृतिकालस्था निग्राह्या क्ष्मादयो न हि॥ ४५॥

न स्ववित्तेरतो दोषः परिवत्तेस्तु विस्तरात्। तदन्यवित्तिच्यावृत्तः प्रकाशो नियतः स्वयम्॥ ४६॥

न स्वतो नापि परतो भासश्चेद् भास एव न । नालोष्टादिसमानस्य वक्तुमेतञ्च साम्प्रतम् ॥ ४७ ॥ स्वतोऽन्यतश्च व्यावताविप भासो यदीष्यते। एकानेकवियोगोऽपि वस्तुनः सत्त्वमस्तु वः ॥ ४८ ॥ एकानेकवियोगेऽपि यदि वस्तु सदिष्यते।

स्वतोऽन्यतश्चाभावेऽपि भावो भासस्य किं न वः ॥ ४९ ॥

भासमानास्तथाप्येते न भावाः शक्यनिह्नवाः। असाधारणभासत्त्वात् ज्ञानत्वं च भविष्यति ॥ ५०॥

रूपनिर्भासतोऽध्यक्षरूपताप्यस्ति वास्तवी । न च स्ववित्ती दोषश्चेत्यतः किञ्चित्र दृष्यति ॥ ५१ ॥

स्ववित्तिनीलस्येत्येतदेव कृतो भवेत्। न हीदमेकमात्मानं वेत्ति येन स्ववेदनम् ॥ ५२ ॥

अन्तः शातादिरूपस्य बहिः शीतशितादिनः। भासनात् कस्य केनास्त् कथं वित्तर्न चैकता ॥ ५३ ॥

भासनं तावदस्त्येषां तन्निषेद्धं न शक्यते। न भेदे तच्च युक्तं चेदभेदोऽस्त् धियस्तदा॥ ५४॥

भिन्नाकृतीनामेतेषामभेदोऽपि कथं भवेत्। तत्[133b]किमिष्टो द्वयाभावो भाव एव द्वयस्य वा ॥५५॥

भेदोऽभेदो द्विधाऽद्वेधा धीरूपेऽस्तु यथा तथा। नालीकत्वं प्रकाशस्य बाधगन्धविरोधिनः ॥ ५६ ॥

न हि स्वानुभवस्यास्ति बाधः काप्युपपत्तिभिः। स एव तासां प्रभवो निष्ठा तत्रैव वा यतः ॥ ५७ ॥

भेदादिरेव चिन्त्योऽस्तु न प्रकाशस्य वारणम्। यत्र प्रकाशविश्रामः स्वः परो वा स एव सन् ॥ ५८ ॥

सत्त्वे च स्वविदः सिद्धे किमेकानेकचिन्तया। तदभावादभावेन [त]स्याः किल फलस्थितिः ॥५९॥

प्रकाशमात्रे सिद्धेऽपि स्ववित्तिः कथमुच्यते। तावता चार्थसंसिद्धौ कि स्ववित्तिगिरापि नः ॥ ६०॥ प्रत्यक्षबाधा हि परप्रतिज्ञा या विवक्षिता। [स्व] रूपस्य परेणापि प्रकाशे सा च सिध्यति ॥ ६१ ॥ स्वरूपसाक्षात्करणाद्ध्यक्षत्वं न चापरम्। परेणापि प्रकाशस्य रूपं तावद् विभाति तत् ॥ ६२ ॥ तथापि स्वविदस्त्येव किं तु स्वस्येति न स्वयम्। बाधासिद्धौ तथान्येन वित्तिवादेऽपि न क्षतिः ॥ ६३ ॥ न सिद्धापरवित्तिश्च स्ववित्तिश्च न सिध्यति। ततः प्रत्यक्षता नाम कीद्शी बाधनं यया ॥ ६४ ॥ साक्षात्कारस्वरूपस्य प्रत्यक्षत्वमुदोरितम्। विशेषलक्षणस्यापि नैव अतिरनिश्चये ॥ ६५ ॥ सामान्येन विशेषाणां यथा व्याप्तिस्तथास्य तै: । सिद्धे विशेषं सामान्यं सामान्येऽन्यतरः स च ॥ ६६ ॥ मनुष्यनिश्चये भाव्यं श्रिणा वाऽपरेण वा। न च तद्द्वयसन्देहे मनुष्यस्य पराभवः ॥ ६७ ॥ निश्चिते तद्द्याभावे भवेन्मानुष्यकक्षतिः। किं तु मानुष्यकेऽसिद्धे सिद्धे वा न द्वयक्षतिः ॥ ६८॥ परोक्षे वस्तुनि ततो द्विधाभासक्षतिस्थितौ। भासभ्रंशोऽस्तु निश्चेयो भासे त्वेका स्थितिर्द्धयोः ॥ ६९ ॥ न प्रकाशेऽस्ति सन्देहः सन्देहस्तू भिदाभिदोः'। भिदाभिदोरन्यतरा प्रकाशेऽवश्यमन्विता ॥ ७० ॥ भेदाभेदस्थितिर्यंद्वदुपपत्तिमपेक्षते ।

नैवं प्रकाशोऽपेक्षायां प्रकाशः कथमुच्यते ॥ ७१ ॥

१. भेदाभेदोरिति मातृकायाम् ।

द्वाभ्यां व्याप्तिः प्रकाशस्य स्याच्चेदेकस्थितिर्द्वयोः । व्याप्तिश्च न कचित् सिद्धा तथाप्यक्षतिरोरिता ॥ ७२ ॥

नाभिन्नेन न भिन्नेन वेदने[न] विदित्यतः। कथं प्रत्यक्षवाधेति व्याप्तावेवेदमप्यलम्॥ ७३॥

उपपाद्यं समक्षत्वमथ चेद् बाध्यवादिना। अभ्युपेतप्रमाणस्य प्रत्यक्षं कीदृशं परम्॥ ७४॥

व्यापकानुपलम्भेऽपि रूपत्रयनिरूपणे । पारम्पर्येण साक्षाद् वापेक्षावश्यं समक्षधीः ॥ ७५ ॥

तत्र कीदृक् समक्षं ते यद्यस्माकं न विद्यते। तत् सांवृतं चेद् बाधापि सांवृतादस्तु सिद्धिवत्॥ ७६॥

रूपाप्ती सांवृतं शक्तं न बाध इति कः क्रमः। यज्जातिकं च तिसद्धी तज्जात्येवास्तु बाधकम्॥ ७७॥

सांवृतत्वं च मानस्य मेयस्य यदि संवृतेः। अद्यापि चिन्त्यते सैव न सिद्धा साधनं कथम्॥ ७८॥

अन्यस्यासंविदोऽन्येन यदि व्याप्तिग्रहो हतिः। विष्ठुतोऽन्यग्रहश्चास्तु स्ववित्तेः कियती क्षतिः॥ ७९॥

अनुपेतप्रमाणस्य ज्यायसी मूकतैव यत्। बुवता नियतं किञ्चिद् वाध्यं वा साध्यमेव वा॥ ८०॥

संवृतो मानिमष्टं चेद् विचारोऽप्येष संवृत्तिः। संवृताविप नेष्टं चेद् ब्रुवन् जेता यथा[134a]तथा॥८१॥

न च हेतौ प्रकाशादावय्येवं बाधसंभवः। असाधारणनिर्भासव्यत्ययस्याप्रसाधनात् ॥ ८२ ॥

अमुनापि समक्षेण विषयी[कृति]मात्रकम् । न सत्तासिद्धिरस्येति बाधकावसरो न किम् ॥ ८३ ॥

विधिसाधनमानेन विषयीकरणात्परम्। न सत्तासाधनं कापि शक्तिः सत्ता तु लौकिकी ॥ ८४ ॥ सर्वत्र मानविहिते सत्ताभेदस्य साधनम्। युक्तं नाशादिवत् सत्ताबाधकं तू विरुध्यते ॥ ८५ ॥ तस्मात् स्वं वा परं वा स्यात् प्रत्यक्षं विषयस्य तु । यस्य स्वरूपनिर्भासः स एवाध्यक्षगोचरः॥ ८६॥ तदतद्वपविमतावपि बोध्यवपुः स्थिरम्। ज्ञानज्ञेयोपनयनादेव साधकबाधकम् ॥ ८७ ॥ न स्वरूपेण रूपं तू गवेष्यं भ्रान्तिशान्तये। प्रतिभासिनि रूपे च न भ्रान्तेरस्ति संभवः ॥ ८८॥ कल्पनापोढमेवास्त् किमभ्रान्तपदं तदा। भ्रान्तिद्वैविध्यनिर्वाहनिर्वन्धोऽपि मुधेति चेत् ॥ ८९ ॥ <sup>२</sup>सत्यमाचार्यंदिग्नागपादेन कृतमेव तत्। वार्तिके तु कृतं लोकस्याकारे बाह्यरोपणात्॥ ९०॥ आकारमाकारतया शुक्ति शुक्तितया तथा। यदि विद्याज्जनः कापि कथं स्यात् कस्यचित् भ्रमः ॥ ९१ ॥ अतदात्मनि तादात्म्यव्यवसायस्तदा द्वयोः। विकल्पवर्जनेनैव निवर्त्य इति युज्यते ॥ ९२ ॥ यदा त्वर्थग्रहो ज्ञानस्याकारे सर्वदेहिनाम्। दृष्टोऽतिस्पष्टविच्छिन्नप्रतिभासे विशेषतः ॥ ९३ ॥ तदा मुषार्थग्रहणं तदध्यक्षमकल्पनात्। प्राप्तं गृहोतग्रहवत् तद्द्वितीयं विशेषणम् ॥ ९४ ॥ लोकबद्धिमपेक्ष्यैव सतैमिरमितीरितम । स्पष्टाभस्यास्य कल्पत्वमोहापोहाय चापरम् ॥ ९५ ॥

१. करणाप॰ इति मातृकायाम् २. ॰दिङ्गाङ्गपादेन इति मातृकायाम् ।

तत् तत्त्वचिन्तावसरे किल्पतापेक्षयैव सा ।
भ्रमव्यवस्था स्पष्टामे न स्वाकारव्यपेक्षया ॥ ९६ ॥
भ्रमत्वमिवकल्पेऽपि विकल्पान्त ततः परम् ।
अतो विकल्पे विश्रान्तमिवकल्पेऽपि कथ्यते ॥ ९७ ॥
विकल्पकस्य भ्रान्तत्वे भ्रमोऽन्यः स्यान्न वा भवेत् ।

विकल्पकस्य भ्रान्तत्वे भ्रमोऽन्यः स्यान्न वा भवेत् । विकल्पकस्याभ्रान्तत्वे भ्रम एव न विद्यते ॥ ९८ ॥

### अन्तरऋोकौ ॥

तिभासिनः समक्षत्वमसत्यत्वसपोहित । अतः प्रकाशे मिथ्यात्वसथंस्यैव न धीतनोः ॥ ९९ ॥ तस्मान्माने भिदाभेदविवादेऽपि प्रकाशिनः । प्रत्यक्षगोचरावस्था सिद्धा सत्त्वं तदेव च॥ १०० ॥ तिच्चत्रमेतदद्वैतं ग्राह्यादिविरहान्मतम् । सांवृती पुंवदेकाख्यानेकव्यवहृतिर्मुधा ॥ १०१ ॥ यावदेव बहिरध्यवसायस्तावदेव पृथगेतदिदं च । तन्मतिस्तु सकलेति स एव ज्ञानपाणिचरणादिरसौ हि ॥१०२॥ नीलादिश्चित्रविज्ञाने ज्ञानेपाधिरनन्यभाक् । अशक्यदर्शनस्तं हि पतत्यर्थे विवेचयन् ॥ १०३ ॥ यद् यथा भासते ज्ञानं तत्त्यथैवानुभूयते । इति नामैकभावः स्याच्चित्राकारस्य चेतसः । ॥ १०४ ॥

## संग्रहस्रोकौ ॥

चित्रविज्ञान इत्याभ्यामेकानेकात्ययः क्रमात् । ज्ञानोपाधितया बाध्यं विविच्याशक्यदृक्तया ॥ १०५ ॥ मुधानेकध्वनिस्तं हीत्यादिना शेषसंग्रहः । यद् यथेत्यादिना युक्तिरेकसंज्ञा तदेकता ॥ १०६ ॥ प्रत्यक्षानुमयोनंपि विरोधे शक्तसं[134b]शयः।
अक्षापेक्षानुमा नित्यं नानुमापेक्षमक्षजम्॥ १०७॥
परिहृत्य यथाध्यक्षविरोधमनुमोदयः।
तथानुमाविरोधं न परिहृत्याक्षसंभवः॥ १०८॥
परोक्षे चानुमान्यत्र विरोध इति कः कमः।
अक्षेण बाध्यते कोऽर्थों नेयं तद्गोचरे प्रमा॥ १०९॥
स्वात्मसत्तास्थितावक्षादनुमानाद् गुणान्तरम्।
प्रत्यक्षेणाव्यवहृतेः परोक्षत्वव्यवस्थितेः॥ ११०॥
स्वातंप्रध्यक्षान्तरेणापि नानुमायास्तुला कचित्।
स्वसंवित्त्या तु यत् सिद्धं तत्र चिन्तैव कीदृशी॥ १११॥
स्ववित्तिरेवापरमानयोनिर्नं चेत् प्रमाणं किमिह प्रमाणम्।
अतस्तया साधितवाधितेष् न वाधसिद्धचोरपरस्य शक्तिः॥ ११२॥

#### अन्तरऋोकः ॥

एकानेकात्ययेऽप्यस्मात् स्फुरतः केन वारणम् ।
न च ताभ्यां स्थितिव्याप्तिः प्रत्यक्षेणैव वाधनात् ॥ ११३ ॥
लक्षणस्य क्रियाकाले व्याप्तिविच्च हतामुना ।
बहिरेवैष नियमः सामर्थ्यादवितष्ठते ॥ ११४ ॥
हैतेऽपि न विहर्धर्मः सर्वः साधारणो धियः ।
स्थैर्यास्थैयंवदहैते स्यान्न यद्येष न क्षतिः ॥ ११५ ॥
पूर्वापरतया व्याप्तं स्थैर्यादि न तदत्यये ।
एकानेकत्तयाव्याप्तिः स्थितेर्वुद्धौ न संविदः ॥ ११६ ॥
व्याप्तिरेवाथ तदपि सत्त्वादस्त्येकमेनयोः ।
सर्वाकारावसायो हि न प्रत्यक्षेऽपि वस्तुनि ॥ ११७ ॥
भासमाने च नीलादौ भास एव समक्षधोः ।
ततो भेदोऽथ निभेदशङ्का पीतादिनः पुनः' ॥ ११८ ॥

१. ततो भेदिनी भेदशङ्केति मातुकायाम् ।

तत्रापि व्यतिनिर्भास।देवाभेदव्यवस्थितिः। भेदे हि भेदसन्तानज्ञानवन्न प्रकाशनम् ॥ ११९॥ उपादानाभिदोऽन्योन्यं प्रकाश इति चेदसत्। उपादानाभिदप्येषां न हि भेदमपोहति॥ १२०॥ प्रत्यासत्तिर्यदप्यस्ति ग्रहणार्थस्त् को भवेत्। सैव चेत् स्फूरणं साक्षात् न भवेत् सैव हि प्रथा ॥ १२१ ॥ तद्वलाच ग्रहे हेतुफलयोः किं न वेदनम। सान्निध्यतारतम्यं [तू] तत्रैवैतदपेक्षया ॥ १२२ ॥ परस्परग्रहार्थोऽत्र साहित्यस्फुरणं यदि। आसन्नदेशस्फुरणमग्रहेऽपि मिथो' न किम् ॥ १२३॥ तस्मान्न चित्रभासः स्यात संस्तु न क्षामीते भिदाम। अन्योन्यसंविदावेशात स्वभावाभेदलक्षणात ॥ १२४॥ चित्रादेव सदोत्पत्तावेकोपादानतापि सङ्कोचदशायामप्येकान्ताच्चित्रनिश्चयः ॥ १२५॥ यावच जन्म चित्रस्य चित्रादेवोपलभ्यते । भिन्नोपादानता तावत क्षमते न मिथ: प्रथाम ॥ १२६॥ उपादानस्य यदि च चित्रस्याप्येकतास्थितिः। उपादेयस्य कि नेति चित्राद्वैतमबाधितम् ॥ १२७ ॥ कथं वा नीलमप्येकमथाणुप्रतिभासनम्। ततोऽनेकस्थितिभ्रंशे केन कस्य स्थिरैकता ॥ १२८ ॥ एकानेकत्वविरहोऽप्यत एवेति चॅन्मतिः। अस्तू सत्त्वस्य बाधा तू न शक्येति निवेदितम् ॥ १२८॥ एतत्त् प्रकृतं भेदे युक्तं नान्योन्यभासनम्। उपादानाभिदो नाम नोत्तरस्य बलं यतः ॥ १३० ॥

१. मथो इति मातृकायाम् ।

तस्मात्, सहोपलम्भिनयमादभेदो नीलपीतयोः । स्वभावो हि [135a] तयोः संविदभिन्नेति भिदा कृतः ॥१३१ ॥

संवित्तिनियमो नास्ति भिन्नयोनींलपीतयोः। इत्थमर्थे पतेत् पुंभ्यामेनैकस्यापि दर्शनात्॥१३२॥

तदाह,

नीलादिश्चित्रविज्ञाने ज्ञानोपाधिरनन्यभाक् । अशक्यदर्शनस्तं हि पतत्यर्थे विवेचयन् ॥ १३३ ॥

यद् यथा भासते ज्ञानं तत्त्तथैवानुभूयते । इति नामैकभावः स्याच्चित्राकारेऽपि चेतसि ।। १३४॥

वाह्यवन्न हि बोधेऽपि पुंसोरेकैकदर्शनम् । यतोऽन्यथापि ग्रहणान्नियमस्य पराहृतिः ॥ १३५ ॥ .

भासते यद्यदेकं तद् यथा चित्रे सिताकृतिः। भासते चाखिलं चित्रं पीतशीतसुखादिकम्॥ १३६॥

एकाभिमतबोद्धारमपेक्ष्येदमुदीरितम् । नानैकान्तिकता तस्मात् सन्तानान्तरभासिना ॥ १३७ ॥

दृष्टान्ते साध्यशून्यत्वं न विपर्ययबाधकात् । भासः स्थलतया व्याप्तो न ह्यसावणशो भिद्धि ॥ १३८ ॥

एकेकाणुनिमग्नत्वात् संवित्तिनं परस्परम् । न चैकाणुप्रकाशोऽस्ति स्थूलमेव स्फुरत्यतः ॥ १३९ ॥

बाह्याणूनां प्रतीभासो बुद्धिरेका स्थवीयसी। ज्ञानाणूनां क एकस्तु प्रतिभासो भविष्यति॥१४०॥

अनेकत्राप्यवयविन्येका चित्राकृतिर्मितः। खण्डशो व्यवहाराय साध्वी बुद्धौ तु का गतिः॥ १४१॥

१. प्र. वा. र. २२०-१

एकत्राप्यंशिनि मितिः साकारैका प्रसाधिता। व्यवहारोऽन्यथा नैति स्थौल्यं ज्ञानस्य दुस्त्यजम् ॥ १४२ ॥

तस्मात् स्थूलतया व्याप्तो निर्भासस्तन्निवृत्तितः। निवर्तमानोऽनेकस्मादेकत्वे विनयस्य ते॥ १४३॥

यथा सजातीयमताद् भागाद् भेदिनिराकिया । अनाभासप्रसङ्गेन विजातीयमतात्तथा ॥ १४४ ॥

तन्नास्तु साध्यो दृष्टान्तो न चाशङ्काविपर्यये । साध्यस्याध्यक्षबाधापि नाध्यक्षस्याप्रतिष्ठितेः ॥ १४५ ॥

न मानमन्यग्रहणं न भेदग्राहिका स्ववित्। भिन्नमस्मादिदमिति विकल्पो वासनान्वयः॥ १४६॥

यथा बाह्यं स्वतो भिन्नं स्वतन्त्रः कल्पयत्ययम् । बाह्यं बाह्यान्तराद्भिन्नं तथा कल्पयति स्वयम् ॥ १४७॥

बाह्ये सत्यिप नान्यस्मादध्यक्षं भेदवेदनम् । अन्यस्यापि ग्रहप्राप्तेस्तद्विशिष्टात्मनो ग्रहात् ॥ १४८ ॥

अस्माद्भिन्नमितीदं चेत् स्वरूपं ग्राह्यवस्तुनः। सावधेरस्य भासः स्यान्न वा ग्राह्यं तदात्मना॥ १४९॥

विनाविध प्रतीतो हि भेदोऽभेदः कथं न सः। भेदोपचारमात्रं स्यान्न भेदस्तत्त्वतस्ततः॥ १५०॥

परासंकीर्णरूपस्य ग्रहणं किल भेदवित् । परासंकीर्णमन्यस्माद् भिन्नमेकार्थमीदृशम् ॥ १५१ ॥

न त्वन्यसंकीर्णंगतावन्यस्याप्युचितो ग्रहः। अन्याग्रहे त्वकीर्णस्य केवलस्याग्रहः कथम्॥ १५२॥

केवलो यत एवायं भाति तेनैव नान्ययुक्। अन्यस्यापि प्रकाशे हि गृहीतः केवलः कथस्॥ १५३॥

केवलस्य ग्रहो न स्यादन्यस्य स्फूरणे यथा। अन्यस्यास्फूरणेऽप्येवं परामिश्रो हि केवलः ॥ १५४॥ अमिश्रोऽयं परेणेति विवर्ती मनसो यथा। तथैव यद्यनुभवः परधीः केन [135b] वार्यते ॥ १५५ ॥ परिहृत्य परं तातो यथा मिश्रग्रहो न सन्। परिहृत्य परं तातस्तथा भिन्नग्रहो न सन् ॥ १५६॥ वस्तुमात्रग्रहस्तस्मादध्यक्षेणेति यज्यते । न भिन्नं नापि चाभिन्नं ग्रहीतं तेन शक्यते ॥ १५७॥ भेद्यभासादवधेर्जातं नाभेद्यशङ्करात्। नान्यच भेदाभेदाभ्यां वस्तु वस्तुग्रहः कथम् ॥ १५८ ॥ सर्वमर्थाव्यतिभिदि ज्ञानादपि भिदा कूतः। भेदे चावधिमानेऽपि सर्वः सर्वस्य गोचरः॥ १५९॥ किं तु बाह्य[ग्रहा]वेशे चिन्तायां दूषणं समम्। यथा भेदग्रहानिष्टी तथा सत्यवधिग्रहे ॥ १६० ॥ तस्माद् बाह्यग्रहश्चक्षुनिर्मील्यास्त् यथा तथा। भेदाग्रहं त्वनुवदन् तत्त्वविद् बाध्यतां कथम् ॥ १६१ ॥ नाध्यक्षं भेदकृत् कल्पं तस्करस्त्विह तत्करः। स स्वापराधमध्यक्षे क्षिपतीति भिदः स्थितिः ॥ १६२ ॥ नीलादिव तदेकं च कथमेतत् समेतु चेत्। नीलमंशान्तरं चैकमिति कि भाति सङ्गतम् ॥ १६३॥ नैकं तदपि चेत् तर्हि काणुतो भिदि भासनम्। न परीक्षाक्षमश्चाणुः कृतः कस्य तदा भिदा॥ १६४॥ मा भूदवस्तुतो वा चेत् । सोऽप्येकत्वहतौ भवेत् । निर्भासादेकतासिद्धौ स्ववित्तेर्वस्तुता स्थिता॥ १६५॥

१. वाच्चेदिति मातृकायाम्।

अथ देशवितानाप्तिर्नामान्तरवियोगिनः। नं देशभानहानौ च भास इत्यपि शक्यते ॥ १६६ ॥

न स्वात्मान्तरमन्यात्मा स बाह्यस्यैव यज्यते। बद्धेः स्ववित्तिनिष्ठाया यः परस्तस्य का गतिः ॥ १६७ ॥

भिन्नोऽपि देशभेदेन बाह्यार्थी गह्यते घिया। धीस्तू देशिभदा भिन्ना केनास्त व्यवहारभाक् ॥ १६८ ॥

स्थलदेशापि 'तेनैक्यान्न बद्धिर्भेदमहीति। यथा न भेदोऽस्याभिदे भेदकस्तद्वदाकृतेः ॥ १६९ ॥

चित्रं तदेकमिति चेदिदं चित्रतरं ततः । ततिश्चित्रतमं चेदं यद्भेदे वेदनं मिथः ॥ १७० ॥

चित्रैकबुद्धिनिभिंसे बाह्यः स्याद् वा न वा भवेत्। अनाभासप्रसङ्गेऽस्या न बाह्यानि न बुद्धयः ॥ १७१ ॥ अणुत्वे तदभावे वा न धीभासस्य सङ्गतिः। तस्मादणुत्वाभावाभ्यां विरुद्धं भासनं धियः ॥ १७२ ॥

नीलादिश्चित्रविज्ञाने ज्ञानीपाधिरनन्यभाक्। अशक्यदर्शनस्तं हि पतत्यर्थे विवेचयन् ॥ १७३ ॥ यद् यथा भासते ज्ञानं तत्तथैवानुगम्यते। इति नामैकभावः स्याचित्राकारस्य चेतसः ॥ १७४॥ ज्ञानत्वेन विशिष्टोऽयं नीलादिश्चित्रवेदने । मिथः स्वरूपानापन्नोऽस्थुलो द्रष्टुं न शक्यते ॥ १७५ ॥ भेदस्य प्रत्यण प्राप्तेर्नीलादि चय एव वा। अशक्यो द्रष्ट्रमुदित एकैकस्य ग्रहाद् धिया ॥ १७६॥ अनैकाकार एकोऽत एष्टव्योऽनुभवो यतः।
अस्मादिदं भिन्नमिति प्रकल्पयति पृष्ठजम् ॥ १७७॥
अत एव च नीलादि भिन्दन्नथं विवेचयेत्।
न बुद्धिरूपं तद्भेदे न ज्ञानं न च गोचरः॥ १७८॥
तस्माद् येन प्रकारेण करणेन चकास्ति धीः।
स्थलैकत्वेन तेनी[व] विशिष्टा सोपगम्यते॥ १७९॥

विरुद्धधर्माध्यासश्च तत्र भेदाय कल्पते । [136a] यत्राध्यक्षकृतो भेदो व्यवहारप्रसाधनात् ॥१८०॥

स्वयं वेदनमेवात्र प्रत्यक्षां न च तिद्भिदे। नीलादित्वे विकल्पोऽनुवर्तकस्तस्य नो भिदि॥ १८९॥

निर्भासभेदाद् भेदरचेत् स एवाकार उच्यते । वहिर्मेये प्रमाणं स तत्र मेये स्ववित् प्रमा ॥ १८२ ॥

स्विविदेकीकृतस्यास्य भेदाद् भिन्नं कथं बहिः। यथा धियोऽक्षाद् ग्रहणं स्विवदा भेदनं तथा॥ १८३॥

स्फुरणं प्रतिभासरचेत् सा स्वविन्न च विद्यते । मेयभूताकृतो भेदावसायो हन्यते विदा ॥ १८४ ॥

अध्यक्षमेव हि भिनत्ति शितेः सितं चेत् तिद्भिद्यमानमथनाभिदमेव भिन्द्यात् । भेदेऽन्यलेशमपि नेति कुतो भिनत्तु भिन्द्यादभेदि मन इत्यपि कस्य शक्यम् ॥ १८५ ॥

बाह्यं न नश्यति भिदाणुतयाप्यभेदे त्वधंक्रियाविरहसंकरतोऽ शुमात्रम् । बुद्धिस्तु नश्यति भिदेव विदेव सत्ता- चित्राप्यतो न भिदमेति किमत्र कुमः । १८६॥

१. तुल० रत्न० निब॰ पृः १३६

भेदस्तथाप्यवृध बुद्धचनुरोधतश्चेद्
एतावतापि तव हेतुरसिद्ध एव ।
एकत्वहानिरथ बुद्धचनुरोधवाधो
बाधस्तु नस्तदपि नेति परोक्तमेतत्॥ १८७॥

अन्तरस्रोकाः ॥

एकानेकतया वस्तुव्याप्तिः सिद्धा यदि कचित्। सर्वशन्यत्वसमये हेत्रिष्टविघातकृत् ॥ १८८॥ अथ लोकप्रसिद्धौ च न सर्वं लोककल्पितम्। तत्त्वव्यवस्था शरणं कि त मानेन सङ्गतम् ॥ १८९ ॥ न चाध्यक्षानुमानाभ्यामनंशं कचिदीक्षितम्। यस्य राशिरनेकं स्यान्नापि वस्तू च किञ्चन ॥ १९० ॥ स्थलमेकैकमध्यक्षं नैकानेकं व्यवस्यति । वस्तुतस्तु किमेकं तत् नाना वा कोऽत्र निश्चयः ॥ १९१ ॥ न चान्योपगमः साधः स्वतन्त्रे साधने सताम्। न प्रसङ्को च मुख्यार्थः तथात्वे च मतक्षतिः ॥ १९२॥ यस्य चैकतरत्वाभ्यां सत्त्वव्याप्तिः स हन्यताम् । अभ्रान्तवित्तिमात्रेण सत्तावादी तू जित्वरः ॥ १९३ ॥ सर्वत्र हेती व्याप्तिस्त प्रमासिद्धिमपेक्षते। व्यापकानुपलम्भादौ सा च ज्ञेया विपर्यये ॥ १९४ ॥ मानसिद्धं न च व्याप्तिव्याप्यं नोपगतं स्वयम् । परवित् परवित्त्यैव बाध्यते त्विति कीतितम् ॥ १९५ ॥ न च स्वभावस्वीकारोऽवश्यमेकादिकर्षकः। व्याप्तेरसिद्धेरद्यापि प्रमाणव्याहतं च तत् ॥ १९६ ॥ प्रमाणव्यस्तरूपेण व्याप्तिमादाय तद्वतेः । यदि भावास्वभावत्वं खरशृङ्गात्ययान्न किम् ॥१८७॥

एकानेकात्ययात् तिहं बाह्यस्यापि कथं क्षतिः । तत्त्वतोऽनुपलम्भेन ग्राह्यलक्षणहानितः ॥ १९८ ॥

न चानंशैकता किं तु विविच्याश<mark>ब्ददर्शनम् ।</mark> तञ्च नास्ति बहिस्तस्याभावतस्तत्समुच्चयः ॥ १९९ ॥

विविच्याशक्यदर्शित्वमेवैकत्वमणाविष । चित्रज्ञाने तदक्षीणमरुचिः कोपयोगिनी ॥ २०० ॥

बुद्धौ तु चित्ररूपायामशक्यै[क]विवेकदृक् । परचित्तविवेकेन तदेकानेकळक्षणम् ॥ २०१ ॥

तदाह नीलादोत्यादि स्फुटातोऽन्यधियोऽन्यता । सा क्तोऽनुमितेः सा चेत् संवृत्त्यास्तु यथा तथा ॥ २०२ ॥

तथापि कल्पितं नित्यमपेक्ष्य क्षणिता यथा। वृद्धप्रकल्पान्यमनोऽपेक्ष्यमेकं तथा धियः॥ २०३॥

तर्ह्याशक्यविवेककाभावेऽप्यन्यतया ततः । शक्यभेद[136b]मनेकं स्याद् बाह्येऽप्येकचयेन किम् ॥ २०४ ॥

नैवं यथांशिनि हते त्वणु रेकोऽवितष्ठते । ततस्तत्प्रचयोऽनेकस्तद्दोषादेव दूषितः ॥ २०५ ॥

तथा तत्प्रतिरूपेऽस्मिन्नेकानेकात्यये कृते । एकसंहतिरेवायमनेको वादिसंमतः ॥ २०६ ॥

शक्यमेवमपि ख्यातुमिति बाह्याधिकारतः । अवयव्यणुचिन्ताद्यकृतिनोऽभूत्यराशयात् ॥ २०७॥

यदा च चित्रबुद्धचैव बाधकान्तरहानितः। एकानेकत्वयोर्बाधः सिद्धिः किं न तया तयोः॥ २०८॥

एकत्वे चित्रताभावो नानात्वे सुतरां यथा। चित्रत्वान्नैकता यद्व[देका]नेकस्थितिस्तथा॥ २०९॥ विना विरुद्धोपनयान्न बाधा प्रतियोगिनः। तथानेकहतावेकस्वविदन्तर्गमाद् वद॥ २१०॥

तथा च व्यापकाभावविष्ठवः स्यान्मतस्थितेः। अस्माकं तु न दोषोऽयं द्वयोश्चेन्मानसिद्धता॥ २११।

सर्वावकारहानेन किमेकं न समं कचित्। एकतानेकताभ्यां तत् स्फुरत्ताभ्यां तदन्वितम्॥ २१२॥

स्यान्नाम तत एकत्वं भेदाभेदात्मचित्रके। अथैकस्यान्यबाधाय साधनं स्थितये न तु॥ २१३॥

तस्यापि बाधनात् पश्चात् प्रत्याशा महतीदृशी । प्रमाणादेकसिद्धिरुचेत् पश्चाद् बाधः कथं भवेत् ॥ २१४ ॥

प्रमाणान्नैकसिद्धिञ्चेदन्यबाधः कथं भवेत्। एकात्ययो नान्यविधिः स्याद्विरोधः स्वयं यदि॥ २१५॥

विधिश्च चित्रधीर्हन्याद्विरुद्धोपनयात् परम् । उदीर्यमाणः शक्तरुचेदहो प्रामाणिकस्थितिः ॥ २१६ ॥

कदापि नोभयभ्रंशस्तथाप्येकैकसंस्थितिः। कदाप्येकतयानेकतया भाति कदापि तत्॥ २१७॥

तथापि भाव एकस्यामसिद्धिर्व्यापकच्युतेः ॥ २१८ ॥

अर्थशक्त्यादिरूपं च यदि सत्त्वं निषिध्यते। काक्षतिर्भासरूपं तु ब्रह्मणापि न बाध्यते॥ २१९॥

बाधने धर्मिणस्तस्य बाधा स्यादिप न स्वयम् । यथा नीलमिदं तद्वद्भाति सत्यं न वा भवेत् ॥ २२०॥

सन्देहे धर्मिणो धर्मसन्देह इति चेत् कृतः। तादात्म्यात् तत्त्वत इति तुल्यं नाशिकतादिभिः॥ २२१॥

अधैकिनश्चयोऽन्यत्र प्रवृत्तमिप संशयः। हन्ति व्यावृत्तिभेदेन तदिप प्रस्तुते समम्॥ २२२॥ प्रतीतिरेव सत्तास्तु यदा बाह्येऽपि तत्त्वतः। भासिनो धर्मिणस्तीहं क बाधा कच संशयः॥ २२३॥

कदाचित् केनचिद् दृष्टस्यानुमानत्वमन्यदा । अपात्रं सर्वथा दृष्टेः पात्रं किं सदिति स्थितेः ॥ २२४ ॥

विकल्प एवानुमितेरभावेऽपि प्रकाशनम् । तावृशां यावृशी सत्ता प्रतीतिरपि तावृशी ॥ २२५ ॥

प्रतीतिमेव सत्तां च स्फुटयन् वार्तिके कृती । अप्रतीत्येव बाह्यस्य विन्मात्रं प्रत्यपीपदत् ॥ २२६ ॥

तद्भासमात्ररूपेण भातद्रव्यादिता मुधा । चित्रे भासैकभावः स्यान्न प्रपञ्चो गुणादिभिः ॥ २२७ ॥

स्थिति[र्हि]विज्ञाननये तात्त्विकी च फलाङ्गता । अहो नैर्लज्यमथवा सर्वं हि महतां महत् ॥ २२८॥

पूर्वापरपरिज्ञाने परज्ञाने च तद्ग्रहः । कुतः स्विवित्तिनिष्ठायामुभयस्याप्यसंभवात् ॥ २२९ ॥

अभासे पूर्वपरताज्ञानं न [137a] ज्ञानहानितः । न भासे पूर्वपरताज्ञानमद्वैतसंगतेः ॥ २३० ॥ स्वैकरूपे द्वयाभावात् स्वान्ययोः परयोर्नं वा । फळाञ्जभावः परवित परिहारान् न द्विधा ॥ २३१ ॥

तस्माद् यथा परज्ञानं तथा हेतुफलस्थितिः। यथा स्ववित्तिविश्रामस्तथा संवृतिसत्यसौ ॥ २३२ ॥

चित्तमात्रव्यवस्थानमनुत्पादं वदन्त्यतः । प्रतीत्योत्पन्नताप्यस्मादसिद्धेरप्यसाधनम् ॥ २३३ ॥

न च प्रतीत्योत्पन्नत्वमेव वाच्या च शून्यता । अधरस्थितियुग्माच्च नैवं भेदो वृथा श्रमः ॥ २३४ ॥ अनुत्पन्नत्वमेवास्तु हेतुर्नं प्राच्यदूषणात् । हानेऽपि हेतुफलयोः स्फुरदूपं क गच्छतु ॥ २३५ ॥

तस्माद्धर्मः कल्पितैरेव रूपैः शून्यः सर्वो भासभाग्नैव कश्चित् । चित्राद्वेतं चित्रचक्रं तदेतद् भाव्यं भाव्यैरप्रपञ्चं शिवाय ॥ २३६ ॥

साक्षात्कारो न कामं भवति भवभृतां यावदस्या दशाया
हेयोपादेयसाध्यप्रभवपरिचयस्तावदस्त्यप्रकम्पः ।
तस्मात् संभारयुग्माभ्यसनपरिणतौ मूर्तिचेतोगुणाभ्यां
योगी योगीश्वरोऽसौ निरुपमनिलये लब्धवोधिः प्रसिद्धः ॥ २३७ ॥

यथा सुवर्णं गुणरूपसंपदः प्रकर्षपर्यन्तमृपेतमक्षयम् । विमुक्तमालीक्यकलङ्क्षराङ्क्षया तथैव बौढं वपुरस्तु देहिनाम् ॥ २३८ ॥

।। इति चित्राद्वैतनिर्णयश्चतुर्थः परिच्छेदः ॥ ।। साकारसंग्रहसूत्रं समाप्तमिति ।। ॥ क्वतिरियं महापण्डिताचार्यज्ञानश्रीमित्रपादानाम् ॥

# विशिष्टनामसूची'

| अद्वैतबिन्दुः ३६५,४४०           | ४६२,४८३,५१५;                   | कणिका २३०,२३९; ०कारः           |
|---------------------------------|--------------------------------|--------------------------------|
| अनुपलिबधरहस्यम् १९०             | ॰पाद १९०; आद्य॰                | 355                            |
| अनेकान्तचिन्ता ९                | ५४३-४; द्वितीय०                | कन्दर्पकेतुः [बुद्धः] ५१५      |
| अपरः[शतानन्दः] २३७,             | 488,448                        | कान्यकुब्जः १३५                |
| २५६                             | भादित्यबन्धुः[बुद्धः] १        | कार्यकारणभावसिद्धिः [द्रः      |
| अपोह: ७; ०प्रकरणम् १६-७;        | आर्यः ५१५,५३२,५४४,             | त्रिकपञ्चकचिन्ता] १६९,३२२      |
| <sup>०</sup> प्रस्तावः १९       | ५४९-५०; ०नाथ                   | काशिकाकारः ३४२                 |
| अपोहसिद्धिः [धर्मोत्तरस्य]      | ५४७; ०राजः ५४७;                | कुमारनाथः [द्रः युवराजः]       |
| २०५, २२८                        | ०स्वामी ४८३; ०ईशः              |                                |
| अभिसमयालङ्कारः ४६४,             | ५४३, ५४९-५०                    | ५ <b>०६</b><br>कैलासः २९९, ३०८ |
| ४८६,५०४-१                       | आर्यराजस्मृतिः ५०८             | कौमारिलः २१२,३४२               |
| अर्चट: [भट्ट॰पादः] ३२१          | इन्द्रियापेक्षालम्बनचिन्ता ३४२ | क्षणभङ्गः १७३,२१५,२२४;         |
| अव्याहतशासनः[बुद्धः] २६५        | ईश्वरदूषणम् २६२                |                                |
| असङ्गः [आर्यं°] ५०६,५४२         | ईश्वरवादः२३९,२६२,३१६;          | ॰अघ्यायः १५९,<br>२५८           |
| अहेतुकाभावप्रस्तावः २१८         | <b>ं</b> अधिकारः २४२,          | गन्धमादनः २३३,२७३              |
| <b>अहेतुकविनाशप्रस्तावः</b> १५९ | ३१६; बृहद्०३७९                 | गान्धारः २६७                   |
| अह्रीक: २३६,४५४                 | उत्तरतन्त्रम् ४३८, ४७८,        | गुरुः [ज्ञानश्रियः] ३१४,       |
| आकारव्यतिरिक्तप्रकाशसाधन-       | ४८७, ४९३, ४९६,                 | 449                            |
| प्रस्ताव: ३७७                   | ४९९, ५०२, ५३४,                 | चन्द्रप्रदीपः [समाधिराज्-      |
| आगमः ३४,५५,८३,२७१,              | ५३६, ५४०-१;                    | सूत्रम्] ५१०                   |
| ३९८,४२५-६,४३०                   | महायान॰ ४३१                    | चार्वाकः १८९,३३३,३४२,          |
| -१,५२३,५६१                      | उर्वशी १७३                     | ३७६                            |
| आचार्यः २०१,२०५,२४०,            | ऋक् २७१                        | जिनः ४३१,५००,५२३,              |
| ३८५,४२५,४२६                     | एके ३४७                        | ५३६,५४३-४,५४८                  |
|                                 |                                |                                |

| 00                        | 2 - 7 - 7                      |                                |
|---------------------------|--------------------------------|--------------------------------|
| ज्ञानश्रीमित्रः ५१३; महा- | घराघीशः [युवराजः] ५४८          | ५, १९, ७३, ९२,                 |
| पण्डित० १७८,३८६,४११,      | घर्मधर्मिप्रविभागः ४३२         | 779                            |
| ४३६,४६५,४८२;              | धर्मधर्मिभेदः १९               | न्यायमञ्जरी [द्रः मञ्जरी]३६;   |
| महापण्डिताचार्यं ०        | [धर्म]कीतिः ४७३                | ०कार २८                        |
| ५७८; महापण्डित०           | घर्मीत्तरः ३२२,३३२,३८४-        | न्यायवादी [धर्मकीतिः]          |
| पादः ३२२,५१३              | ५,४२६                          | \$ \$ \$                       |
| टीका २०५,४६२,४९५          | नयनिषिः [बुद्धः] ५१२           | न्यायवित् ४८,१४५; ॰मानी        |
| 406, 489                  | नागार्जुनपादः [आर्य] ४०४,      | 588                            |
| टीकाकारः ४९४;[धर्मोत्तरः] | ४७३,४७७,४८८,                   | न्यायानुसारी ४४८               |
| २०५,२२८-९                 | ५०३,५०६,५१५                    | न्यायान्वेषी ४८                |
| तथागतः [बुद्धः] ४२६,      | निराकारनिराकरणम् ३८६           | न्यायालङ्करणः[भूषणकारः]        |
| ४५३, ५०५                  | निर्विकल्पकज्ञानलक्षणप्रस्तावः | 848                            |
| ४५३, ५०५<br>तन्त्रम् २०५  | ४३२                            | १५९<br>पतञ्जलिः <b>४९</b> ६    |
| तात्पर्यटीकाकारः द्विः    | नैयायिकः ६,५२-३,२४०,           | पाटलिपुत्रम् १३५               |
| वाचस्पतिः] २११            | ॰प्रवरः[शङ्करः] २२;            | पाणिनिः १४४                    |
| तीर्थिकः ६३               | = भूषणकारः २१५                 | पिण्डार्थः [प्रज्ञापारमिता०]   |
| त्रिकपञ्चकचिन्ता १२,७९    | न्यायदर्शनम् २११; ॰वित्        |                                |
| २४५, २८८                  | २१३                            | ५०४-५, ५५०<br>पूर्वाचार्यः ३८५ |
| त्रिलोचनः ३६,४७,६४,६६     | न्यायनाथः १८९,१९४              | प्रज्ञापारमिवा ५०५,५४९         |
|                           | Mindine, 700                   | प्रमाणवातिकम् [द्रः वातिकम्]   |
| ७७,८८,९३,१००,             | न्यायनायकः ४२२                 | ३८४०भाष्यम्४७३                 |
| १५३,१५९,१६१               | न्यायप्रकीर्णककारः [त्रलोचनः]  | बहिरर्थंदूषणम् ३८५,४२९         |
| १६६,२०५,२१७,              | 255                            | बुद्धः ४१०,४२६,४३१,४३३         |
| २२२,२३६-७,३०४             | न्यायप्रसातः [धमकातिः]         | V63 V619 63V                   |
| दिगम्बरः २३३,२७२,४५४,     | 885                            | ४९३,४९७,५३४,                   |
| ४९४,४९६                   | न्यायभूषणः [द्रःभूषणः]         | 434,483,488                    |
| दिग्नागः ५०६; आचार्य०     | ११,२५,३२,७३,                   | वृह्हाका (६५                   |
| पादः ५०४,५६५              | ८६-८,९५-६,१३२,                 | बोजिसत्त्वः ४९७,५४१            |
| घराधिपः [आर्य॰ = युवराजः] | १३४-६,१४२,                     | बौद्धः २७,३१,३३-४,             |
| 284                       | १५३,३४१;०कारः                  | ४०,७५,९०,९२,                   |

| २३३-४,२४०,२५२,            | भेदाभेदपरीक्षा १८२               | ५४२; ०नायकः ५१५;          |
|---------------------------|----------------------------------|---------------------------|
| २६०,२७१-२,२९८,            | मञ्जरी २३६,२५५                   | ०राजः ५०४,५४८             |
| ४६९; व्यान्धी ३०८         | मञ्जरी २३६,२५५<br>मञ्जुश्रीः ५१३ | योगाचारः १०, ३६, ३४१,     |
| भगवान् [बुद्धः] १९४,      | मध्यमकः ४८१                      | ३५५,४०७,४३३,              |
| ४२६,४३१-२,४४४             | मध्यान्तविभागः ४३२,४८७-          | ४८१,४८८,५०९;              |
| -4, 840, 843,             | ८,४९३,४९५,५०१;                   | 4१२, 480-9;               |
| ४५५,४६४,४७१,              | <b>ं</b> टीका ५३४,५३९,           | ्दर्शनम् ४८३,४८७          |
| ४७३,४७७, ४८३,             | ५४३; ०भाष्यम् ५३४                | योगिनिर्णयः ३३९, ३४३      |
| ४९०-२,४९८-९,              | मन्दरः ७१, २७२,२९९               |                           |
| ५०२,५०६,५०८,              | मलयः २९९,३००                     | योगी ४९५,५४०              |
| 488                       | [महा]भारतम् २६०                  | यौवराजकराजः ४३२           |
| भट्टः १९६                 | महासम्मतः ४३७                    | रिव: [आचार्य॰] १५८-९      |
| भस्मभूषणः [शङ्करः ?] १२६  |                                  | लक्षणशास्त्रम् १६९        |
| भाष्यम् १५९,३३२,३४०,      | महोदधिः ३४३                      | बसुबन्धुपादः[आचार्य] ४३२, |
| ४०३,४१४,४३७,              | माध्यमिकः ३६,४४६,४७९,            | . ४५१,५०६,५०८             |
| ४९६,४९७,५०१,              | 488,480                          | वस्त्रोदकप्रस्ताव: ३८३    |
| ५०७-८,५१५,५३२             | मान्धाता १३५-६,३८७               | वाचस्पतिः ४३,५१,१२८,      |
|                           | मीमांसकः २३६,२४०,२५३,            | १३०,१५९,१६२,              |
| -४,५३६,५३९;               | ३०५-६,३३३                        | १६९,२०४,२०६,              |
| ॰कारः ५,१५४,              | मीमांसारलोकवार्तिककृत्१६२        | २१०,२१५-६,२३४,            |
| २२७,३६५,३६७,              | मुनिः [बुद्धः] ५००               | २३६,२३९,२४०,              |
| ३९८,४६१-२,५०६,            | मेरुः ७१,२९९                     | २४३,२५५,२५७,              |
| ५०९,५१२,५५२;              | मैत्रेयः ४७५                     | २६०                       |
| ०कृत् ४१४,५३४-५           | मैत्रेयनायकः[आर्य] ४९८           | वार्तिकम् १३६,२२७,२३४,    |
| भूपतीशः ५०६               | यजुः २७१                         | २४३,२६२,३१६,              |
| भूभुक् ५४१                | युचिष्ठिरः ८५                    | ३२३,३२७,३३०,              |
| भूषणः [भासवंज्ञः] २१४-    | युवराजः[द्रः यौवराजकराजः]        | 338,388,383,              |
| ५, २२४, २५२;              | ४७३,४८३,४८८-९,                   | ३६८,४१४,४७३,              |
| ०कारः २२, २३६             | 408-7,408,480,                   | ५०५-६,५५०,५६५;            |
| भेदाभेदनिषेधप्रस्तावः ५०५ | ५१२,५१६,५३८,                     | ०कारः २६५,३०८,            |
|                           |                                  |                           |

| ३२१,३६७,४१८,                    | २०२-३, २०५-८,              | साम २७१                   |
|---------------------------------|----------------------------|---------------------------|
| ४२२,४६२,५०६,                    | २२५-६, २२८-९,              | साकारवादः ३९२             |
| 409,487,440-8                   | २३१-३,२५७,२७१,             | साकारसिद्धिः ३६,२२८,      |
| ॰कारकृती ५७७;                   | २८८,३१५,३२७,               | ३६७,३८६,४११,४३६,          |
| ॰भाष्यकारः ४८८                  | ३४७,३६४,३८९,               | ४६५,४८२,५१३               |
| विज्ञानवादी ६९,३५२-३,           | ३९६,४००,४०५,               | साकारसंग्रहः ५२८,५४२;     |
| ३५८,४७०,५११,                    | ४२९,४९४,५४७;               | ॰सूत्रम् ५७८              |
| 480                             | ॰कारः ९३,१६४,              | सुगतः ४३२,५००,५३८         |
| वित्तोकः२३५,२३७,२४२-३,          | १७३,१९४,२०५,               | सूत्रम् ३६८,३९४,४१४,      |
| २५५,२६०                         | 789                        | 880                       |
| वेदः १७३,३०५,३४९,४८०            | शुभगुप्तः ४२२              | ४१७<br>सूत्रान्ती ५५१     |
| वेदान्तवादी ५४०                 | श्न्यतास्वभावप्रस्तावः ४९५ | सूत्रालङ्कारः ४६८,४८४,    |
| वैदान्तिकः ३५३                  | शङ्करः११,१८,२१,२३,३०,      | ४९५,४९७-८,५०१,            |
| वैभाषिकः ५३१,५५१                | ३३,६५-६,७९,८७-             | ५०७-८,५३३,५३६             |
| वैशेषिकः ६                      | ८,९२,१२०, १३१,             | -७,५३९; ०भाष्यम्          |
| न्याडिः ४५ <b>५</b>             | १३४,१५३, १५६,              | ४८४,४९५,५३७,              |
| व्याप्तिग्रहणसमर्थनप्रस्तावः ९, | २३४,२३६, २३९,              | 480                       |
| 848                             | २४३,२५७, २७८,              | सौगतः २१,४७,९३,२४७-८      |
| व्याप्तिग्रहणप्रकरणम् १६६       | २८३                        | सौत्रान्तिकः ६-८, १०, २४, |
| व्याप्तिचर्चा१७८,२१६,२४३        | श्रीहर्षः ४३७              | ८२,३४८,४२२-३,             |
| शकः २३६                         | श्रद्धाः २०६               | 809                       |
| হাজ্ব: ३८७                      | सदसल्लक्षणिनर्देशः ४८३     | संबुद्धः ५४७              |
| शबरस्वामी ३६८                   | सन्धिनिर्मोचनसूत्रम् ४७८   | स्थिरमति:[आचार्य०] ५०४,   |
| शल्यः ४१७                       | 486,440                    | ५०८,५४३                   |
| शान्तिदेवपादः ४७६               | सर्वज्ञसिद्धिः १७१,३२६,    | स्थिरसिद्धिः २३           |
| शास्ता [बुद्ध:] ५१०,५१२         | 383,888                    | हिमालयः ३००               |
| शास्त्रम् ३९,६३-४,१७३,          | समन्तभद्रः ३६७             | हेतुफलविचारप्रस्तावः ४१८  |
| १८९,१९४,१९७,                    | सर्वशब्दाभावचर्चा १९९      | हेतुबिन्दुः २५            |
|                                 |                            |                           |

# श्लोकार्धसूची

| अकनिष्ठे पुरे रम्ये     | ४३५ | अतएव हि धर्मस्य           | 433   | अत्रापि पक्षे संभोग-   | ४९३ |
|-------------------------|-----|---------------------------|-------|------------------------|-----|
| अकनिष्ठे हि संबोधिः     | 487 | अतएवाभिसमये               | 480   | अत्रापि यदि दृष्टान्त- | 434 |
| अकार्यंकृति कालस्था     | ५६१ | अतएवोच्यते बुद्धो         | 483   | अथ कथमपि तत्रा -       | ४८२ |
| अकिञ्चनत्वभागस्तु       | 434 | अतदात्मनि तादातम्य-       | 484   | अथ कल्पिततादातम्य-     | 486 |
| अकिञ्चने निरा- ४३१,     | ५३४ | अतद्रूपपरावृत्त-          | 447   | अथ गोत्वमगोऽपोहः       | 426 |
| अकृत्रिमत्वातप्र- ५०३,  | ५३७ | अतन्मात्रस्य बोघे चेत्    | 800   | अथ तस्मादियत्यंशे      | 440 |
| अकृत्रिमस्वभावो हि      | ४७९ | अतस्तदनुरोघेन             | ४०२   | अथ देववितानाप्तिः      | 407 |
| अक्षस्य सिद्धं यदि      | १९७ | अतस्तस्या साधित-४४०       | ,५६७  | अथ न स्फुरणं भिन्न-    | 343 |
| अक्षापेक्षानुमा नित्यम् | ५६७ | अवस्मिन्नतदाकारा          | 470   | अथ न्यायरुची रुच्या    | ४१७ |
| अक्षापेक्षापि दीपे चेत् | 448 | अतस्मित <b>द्ग्र</b> हाद् | 447   | अथ प्रत्यक्षसिद्धं यत् | ३६१ |
| अक्षेण बाघ्यते कोऽर्थः  | ५६७ | अतिस्मस्तद्ग्रहाभावात्    | 470   | अथ बाह्यान्वयोर्नेक-   | 368 |
| अग्नेरर्थान्तरोत्पत्तौ  | १३५ | अतस्मिस्तद्ग्रहो नाम      | ३८७   | अथ लोकप्रसिद्धौ च      | 408 |
| अग्राहकत्वादित्यर्थः    | 438 | अतिसमस्तव्यहो भ्रा४२      | ६,५५२ | अथवात्मनि संभोगे       | 430 |
| अग्राह्मग्राहकस्यातः    | 438 | अतिविश्ववपुर्भोग-         | 440   | अथ वित्तिरसंवित्तिः    | 348 |
| अचिन्त्यलोकातीतादि      | ५३७ | अतीतत्वात् स्वसत्त्वायाः  | ३५७   | अथ शक्ति विना न        | ४१७ |
| अचिन्त्या योगिनां गतिः  | 356 | अतृप्तेः पुनरन्तेऽपि      | 448   | अथान्योन्याभाव-        | 288 |
| अणुत्वे तदभावे वा       | 407 | अतो विकल्पे ३९०,          | ५६६   | वथापि धर्मोत्तरमार्ग-  | ४२६ |
| अणुभ्रमाणां भ्रम-       | 880 | अतो विपक्षसामान्यः        | 349   | अथापि भेद इष्येत       | ४२५ |
| अणुभ्रमाणां यदयं        | 434 | अतोऽसदेव गोत्वादि-        | 808   | अथाप्यबाघा बाघायाः     | ३७२ |
| अण्वाकारघरा च           | 834 | अतः प्रकाशे मिथ्यात्वम्   | ५६६   | अथाप्रकाशो ३८३,        | 486 |
| अतएव च नीलादि           | ५७३ | अतः शक्ताशक्ती            | ८२    | अथायमनुमानस्य          | 348 |
| अतएव च साकार-           | 484 | अतः समक्षग्रहसाधनेन       | १५५   | अथासौ स्वयमेवासन्      | 800 |
| अतएव निषेधस्य           | 449 | अतः स्वभावस्तु योऽपि      | 437   | अथास्ति स्फुरणं तावत्  | 486 |
| अतएव परज्ञानम्          | 440 | अत्र स्वाभाविके तस्या-    | 480   | अथैकनिरचयोऽन्यत्र      | ५७६ |
| अतएव प्रयत्नेन          | 390 | अत्रापि चाभिसमया-         | 488   | अथैकस्यान्यबाघाय       | 408 |
|                         |     |                           |       |                        |     |

| अधैवमेव निर्भासः        | 349  | अनिर्भासे तदङ्गस्य        | ३७१  | अन्यया कि न केशादेः     | 388 |
|-------------------------|------|---------------------------|------|-------------------------|-----|
| अथो बह्ति वस्तु         | 68   | अनिभिंसे स्वरूपस्य        | ३९३  | अन्यथा कुम्भ- २६३,      | 309 |
| अदृश्यात्मनि दृश्यस्य   | 437  | अनिष्टजातोऽनिष्टोऽपि      | ४०६  | अन्यथाख्यातिरस्येति     | 446 |
| अदृश्ये त्वतिरिक्तांशे  | 438  | अनिष्टपरिहारेण            | ४१७  | अन्यथा चित्रमिखलम्      | 808 |
| अदृष्टः स्थाप्यभेदे तु  | 346  | अनिष्टिनीम महतां          | ४५३  | अन्यथाध्यवसाये तु       | 470 |
| षद्यापि चिन्त्यते सैव   | ५६४  | अनीक्षमाणः स्वमुखम्       | 843  | अन्यथा निःस्वभावत्व-    | ३६० |
| अद्वयाय नमोऽस्तु ते     | 868  | अनुक्तिरन्यस्य निजा-      | 480  | अन्यथा बाघकं यद्वत्     | 440 |
| अद्वैतचित्रगुणसंभृत-    | 440  | अनुक्तोऽपीच्छया व्याप्त   | :    | अन्यथा बालसंत्रास-      | 989 |
| अद्वैतमेवेतरथा          | ३६३  | ३७९;                      | 478  | अन्यथा वित्तिमात्रेण    | ३६२ |
| अद्वैतशिखरारोहे ४०३     | ,479 | अनुच्छेदाच तस्यैव         | 480  | अन्यथासम्भवदिति         | 386 |
| अघरस्थितियुग्माच्च      | 400  | अनुत्पन्नत्वमेवास्तु      | 406  | अन्यथा ह्येकमेव स्यात्  | ४५५ |
| अघ्यक्षमेव हि ४५६,      | ५७३  | अनुपेतप्रमाणस्य           | ५६४  | अन्यथैकस्य भावस्य       | ४४६ |
| अध्यक्षसिद्धा यदि तु    | ४१५  | अनुमानप्रसिद्धे ऽपि       | ३८२  | अन्यथैवावभासन्ते        | 446 |
| अनङ्गीकृतवस्त्वंश:      | 205  | अनुमानादबाध्यत्व-         | 477  | अन्यवद् व्यवहारस्तु     | 482 |
| अनाकारप्रकाशस्चेत्      | ५३८  | अनुमानं प्रमाणत्वात्      | ३६१  | अन्यस्यानुभवे तर्हि     | 56  |
| अनाकारेण कि सान्या      | ४९३  | अनुमाबाधिकाशा च           | 446  | अन्यस्यापि ग्रहप्राप्ते | 400 |
| अनाकृष्टेरनिषृस्य       | १९७  | अनुमामिच्छतोऽज्यक्षम्     | ३६४  | अन्यस्यापि प्रकाशे हि   | 400 |
| अनात्मसंवित्त्यभि-      | 883  | अनूद्य वेदनाकारे ४०३      | ,479 | अन्यस्यावाच्यता नाम     | 347 |
| अनादिकालिकाभ्यासात्     | 444  | अनेकत्राप्यवयवि-          | ५६९  | अन्यस्यासंविदोऽन्येन    | 488 |
| अनान्तरीयके चार्थे      | 28   | अनेकाकार एकोऽतः           | 403  | अन्यस्यास्फुरणेऽप्येवम् | 408 |
| अनादिवासनोद्भूत-        | २२८  |                           | 228  | अन्यस्येति न सम्बन्धी   | 53  |
| अनाभासप्रसङ्गे न        | 400  | अनेनैवापास्ते <b>ऽ</b> पि | ४७६  | अन्यस्वरूपोपनयात्       | 388 |
| अनाभासप्रसङ्गे ऽस्याः   | 403  |                           | 893  | अन्यहानेऽन्यहानिः कि    | 449 |
| अनाभासिमतीदं च          | ५३४  | अन्तः शातादिरूपस्य        |      | अन्यहेतुविलोपः स्यात्   | 808 |
| अनारोपितभावाच्चेत्      | 488  | अन्तः शातादिविषयम्        | ४२६, | अन्याग्रहे त्वकीर्णस्य  | 400 |
| अनालोकस्य घोर्यद्वत्    | 388  | ४७६,                      | 478  | अन्योन्यसंविदावेशात्    | 446 |
| अनालोच्य ततिश्चत्रां    | ४६२  | अन्तः स्फुरत्सुखाद्येव    | 458  | अन्योऽपि व्यापको धर्मः  | 470 |
| अनित्यप्र तिषेधा ज्वेत् | ३६२  | अन्त्या च ज्ञानरूपैव      | 888  | अन्वयव्य तिरेकाम्याम्   | 800 |
| अनित्येऽप्यप्रमाणता     | २६५  | अन्यत्वे च यथा नीलम्      | 420  | अन्वय स्तस्य धर्मस्य    | 346 |
|                         |      |                           |      |                         |     |

| अन्वये व्यभिचाराच्ये     | त् ३१८  | अबाध्यां कल्पितैधंमें | ं: ५३०  | अमिश्रोऽयं परेणेति     | 40    |
|--------------------------|---------|-----------------------|---------|------------------------|-------|
| अन्वाख्यानात्स्वयमपि     | 1 484   | अभवन्नपि भावस्य       | 888     | अमी त्वसाधारण-         | 40    |
| अन्वीतिव्यतिरेकम्        | १०७     | अभवन्नपि शब्दार्थः    | 447     | अमुनापि समक्षेण        | 44    |
| अपवादपरा ह्येके          | 486     | अभाने प्रतिभाने वा    | 448     | अयत्नसिद्धो वितथ-      | 44    |
| अपवादो न संवृ- ४८        | ३,५४६   | अभावतोऽर्थान्तर-      | 880     | अयमेवमितीत्थं तु       | 420   |
| अपात्रं सर्वथा दृष्टेः   | 400     | अभावमात्रबोधेऽपि      | 386     | अयोगस्य व्यवच्छेदे     | 840   |
| अपि स्वरूपनिर्भासे       | 397     | अभावसंज्ञाविरहे       | 884     | अयोगाद् बाघकस्येति     | 420   |
| अपेक्षातो हि भावाना      | म् २३८  | अभावार्थं परमते       | 480     | अयं च सूत्रालङ्कारः    | 438   |
| अपेक्षेत परः कार्यम्     | १४३     | अभावो बाघायाः         | 800     | अरूपीति पदं ग्राह्य-   | 438   |
| अपोहः शब्दलिङ्गाम्य      | ाम् २०१ | अभावो यदिपश्चान्न     | १३६,१३८ | ; अर्थ आर्यनयेऽप्येषः  | 440   |
| अप्रकाशकणस्या- ४०        | 4,438   | अभावोऽवसितेनैव        | ३६२     | अर्थक्रियापि पर- ३६    | 4,482 |
| अप्रकाशपरावृत्तिः        | 429     | अभासे पूर्वपरता       | 400     | अर्थक्रियार्थी सकलः    | 800   |
| अप्रकाशाङ्गविर- ४०       | 4,438   | अभिन्नवेदनस्यैक्यै    | ३७७     | अर्थक्रियासमधं यत्     | 4     |
| अप्रकाशोऽप्यसत्तायाः     | ३६१     | अभृतद्वितयारोपा-      | 438     | अर्थभानाश्रयास्तस्य    | 443   |
| अप्रतिक्षेपभाग्धर्मी ४०  | 2,44.7  | अभूतपरिकल्पस्तु ४८    | 3,438   | अर्थशक्ति.वियोगे वा    | 3 4 8 |
| अप्रतीत्यैव बाह्यस्य     | 400     | अभूतवरिकल्पोऽसौ       | 438     | अर्थरचैकोऽध्या- २०३    | , 270 |
| अप्रत्यक्षोपलम्भस्य      | ४७८     | अभूतपरिकल्पोस्ति४८    | ७,५४६   | अर्थस्य दृष्टाविव      | 206   |
| अप्रवृत्ते यतस्तस्मिन् . | 288     | अभूतं कल्प्यते यत्र   | 438     | अर्थस्य हानी न स्याच्च | 447   |
| अप्रस्तुताभिधानं वा      | 342     | अभेद एव रक्षापि       | 800     | अर्थस्याव्यतिभेदे हि   | 849   |
| अप्रामाण्ये यथाक्षस्य    | 888     | अभेदनान्तरीयत्वम      | 899     |                        | 400.  |
| अवहिर्वहिराकार-          | 348     | अभेदभासनान्नास्ति     | 480     | THE STREET, ST         | 433   |
| अबहिर्व्यवहारे तु        | 478     | अभेदभासने यथा         | 488     | अर्थान्तरं प्रकाशास्यम | 428   |
| अबाधनेस्या स्वीकारात     | , ३६३   | अभेदभासिनो दीप-       | 480     | अर्थापत्तिरितो गता     | १०९   |
| अबाघया च भिन्नत्वे       | 488     | अभेदवेदनं बुद्धौ      | 840     | अर्थाभासप्रवृत्यादि-   | 448   |
| अबाधया नारोपश्चेत्       | ३७२     | अभेदाध्यवसायश्चेत्    | 808     | अर्थारोपादलोके चेत्    | 443   |
| अबाघा नामेयं             | 300     | अभेदे तु प्रदेशस्य    | 488     | अर्थशक्यादिरूपं च      | ५७६   |
| अबाधापेक्षायाम्          | 380     | अभेदे द्वैतविरहात्    | 880     | अर्थी पटार्थक्रियया    | १४६   |
| आबाघायां तु संक्लेश-     |         | अभेदेन प्रकाशक्चेत    | 478     | अलीकगोत्वाकारेण        | 444   |
| अबाध्यत्वप्रसिद्धार्थाः  | 302     | अभ्रान्तवित्तिमात्रेण |         | अलीकनीलजनने ३८२,       | 474   |
|                          |         |                       |         |                        |       |

| अलीकबोघजनने ३८२,       | 474  | अवसेयक्रियाहानेः          | 805  | असत्त्वान्नैविमिति चेत् | 437  |
|------------------------|------|---------------------------|------|-------------------------|------|
| अलीकभेदस्फूर्ती च      | ३८४  | अवसेयस्य निष्ठापि         | 443  | असत्त्वापादनादन्यः      | ४८६  |
| अलीकमनलीकेन '          | ४०७  | अवसेयात्मना भावः          | 808  | असत्यगोत्वभानाद्धि      | 448  |
| अलीकमनलीकं च           | 800  | अवस्तुत्वं स्ववित्त्या तु | ४४७  | असत्यभानादारोपः         | 448  |
| अलोकमन्यत्वेऽपीदम्     | 349  | अवस्तुधर्मतामात्रम्       | 439  | असत्यः पुनराकारः        | ५५६  |
| अलीकमात्मानमवैति       | ४७८  | अवस्तुरूपे शंकापि         | 434  | असदेव यतः ५०४,          | 488  |
| अलोकमात्रं सदपि४०६,    | 448  | अविकल्पकविज्ञान=          | ५३४  | असाधारणनिर्भास-         | 448  |
| अलीकरूपैर्भातीति       | 486  | अविचारितरम्या घीः         | ४१६  | असाघारणनिर्भासी         | 448  |
| अलीकवेदने किंच         | 349  | अविद्ययापि निर्भान्तः     | 489  | असाधारणभासत्वात्        | ५६२  |
| अलोक्व्यपदेशेऽपि       | 208  | अविद्याप्यतएवाङ्गम्       | 808  | असाधारणमेतच्च           | 349  |
| अलीकाकारराशेर्वा       | 349  | अविद्यावासनायात-          | 888  | असाधारणयोरन्तः          | ३५३  |
| अलीके तस्य शक्तिश्चेत् | ३८४  | अविनाभावविषयात्           | ३१६  | असिद्धेः पररूपस्य       | 880  |
| अलोकेऽपि तदाकारे       | ३८७  | अविपश्यन् सदसत्           | ४९६  | असिद्धो भेद एवास्य      | 423  |
| अलीके यदि सङ्केतः      | 443  | अवेद्यवेदकाकार-           | ३५३  | असंवित्तौ वित्तेः       | 886  |
| अलीको यस्य चाकारः      | 443  | अशक्तिरपि तत्रैव          | 800  | अस्तित्ववारणं कुर्मः    | 488  |
| अलीकं चानलीकेन         | ४२६  | अशक्तिः कानलीकस्य         | ४०७  | अस्ति नीलिघयोः स्पष्टं  | 480  |
| अवयन्यणुचिन्ताद्य-     | 404  | अशक्ते सामान्ये           | 68   | अस्तु चालीकभावेन        | ५३८  |
| अवयव्यणुरूपत्व-        | 488  | अशक्तं सर्वम्             | 888  | अस्तु नाम स्वसंवित्तिः  | 886  |
| अवश्यभान्यं तद्भेद-    | 382  | अशक्यदर्शनस्तं हि         | ४४५, | अस्तु वा तद्वचवस्थापि   | ४३८  |
| अवश्यमन्तेऽध्यक्षस्य   | ३६१  | ४६१,५६६,५६९               | ,407 | अस्तु वा दैवतोऽकस्मात्  | 808  |
| अवश्यमस्ति वस्त्वात्म- | 448  | अशक्यो द्रष्टुमुदिते      | 407  | अस्तु वा बाघकाभावः      | 422  |
| अवस्ययोज्योऽनाभास      | 434  | असत्ख्यातिर्मते चात्र     | ४२६  | अस्तु सत्त्वस्य बाधा तु | ५६८  |
| अवश्यहेयस्त्वाकार-     | 436  | असत्स्यातिस्तु विख्यात    | 7445 | अस्माकं तु न दोषोयं     | ५६८  |
| अवश्यादेयमेतच्च        | 438  | असत्ख्यापनशक्तौ ५०४       | ,488 | अस्मादिदं भिन्नमिति     | ५७३  |
| अवश्यापेक्षणीयत्वे     | 388  | असत्ख्यानात्मताख्या-      | ४३२  | अस्माद्भिन्नमितीदं४५८   | ,400 |
| अवहयं कथ्यमेकत्वम्     | ४५६  | असत्तत्त्वेन तत्सर्वम्    | ४२६  | अस्माभियंदनुष्ठेयम्     | 848  |
| अवश्यं शङ्क्षया १६२    | ,808 | <b>असतुरङ्गशृङ्गादि</b>   | ३६०  | अस्मिन् सतीदं भवति      | ३१७  |
| अवसाये प्रकाश्यत्वम्   | 447  | असत्तैवाप्रकाशस्य         | ३६२  | अस्याः पूर्वेव भवतु     | 399  |
| अवसायोऽसतो ग्राह्य-    | 438  | असत्त्वान्न परत्वं चेत्   | 486  | अस्यैतद्वचापृतेः प्राक् | 386  |
|                        |      |                           |      |                         |      |

| अस्यैव वारणे केन            | ३६१  | आत्मा स तस्यानुभव        | : 440  | आसमाप्तेरिह ज्ञेया        | 40    |
|-----------------------------|------|--------------------------|--------|---------------------------|-------|
| अस्वभासनशक्तिश्च            | 486  | आत्मैकत्रापि सोऽस्ती।    | ते २२३ | आसंसारमतोऽनुमान-          | 48    |
| अहङ्काराङ्गघटयोः            | 343  | आदित्यबन्धोः किरणै       | ?      | आसंसारमविश्राम-           | 990   |
| अहेगिरिगुहागर्भात्          | 802  | आद्यपक्षद्वयं तावत्      | ४७२    | आस्तां कर्परपंक्तिः       | 200   |
| अहो नैर्लज्ज्यमथवा          | 400  | आद्याचार्येण वा सर्वग    | म् ५४४ | इति कारित्रवैपुल्यात्     | 480   |
| अहो महत्पराक्रान्तम्        | ३५३  | आद्यायामादिमाधिष्ठा      | ५३७    | इति गाढस्मृतेरन्यः        | 804   |
| अहं सुखोति न व्यवहृत्       | 428  | आन्त रोपप्लवस्तत्र       | ३५६    | इति चक्रकमायातम्          | ३७२   |
| आकार एव नियता हि            | 808  | आबोधिचित्तग्रहणात्       | 990    | इति चाङ्करबीजादि-         | 484   |
| आकार एव संक्लेशः            | 447  | आरोपरक्तेषु पुनः         | 448    | इति चोत्तरतन्त्रेण        | 448   |
| आकारभेदान्नितराम् •         | 288  | आरोपातिक्रमे यस्मात्     | 470    | इति चोद्यं विरुघ्येत      | 443   |
| आकारमाकारतया                | 484  | आरोपादिति चेतर्हि        | ५३१    | इति तनुभूतां              | 800   |
| आकारविनिवृत्तौ च            | 808  | आरोपितं कल्पितमेव        | 304    | इति तस्य विशेषं च         | 486   |
| आकाराणामवस्तुत्वा <b>त्</b> | 824  | आरोप्यहानादा= ४०         | ४,५३०  | इति नामैकभावः स्यात्      | 884-  |
| आकारादाकृतेर्जन्म           | 489  | आर्यनागार्जुनादीनाम्     | ४७३    | 5;848-4                   |       |
| आकारा यदि रूपमेव            | 884  | आर्यराजस्य यत्नोऽपम्     | 480    |                           | . 407 |
| आकाराः प्रति- ४०४,          |      | आर्याचार्यविरोधः         | 989    | इति प्रकरणेऽस्माभिः       | 350   |
| आकारोपगमे मुख्य-            | 880  | आर्यासङ्गमनङ्गजिन्नय-    | 408    | इति मध्यान्तवीभागे        | 488   |
| आकाशवादे देहत्वात्          | ५३६  | आर्येशनीतिविवृतेः        | 483    | इति युक्तं न भावाश्च      | 430   |
| आकाशं द्वौ निरोधौ च         | 4    | आर्थोऽन्यस्तदपेक्ष्येदम् | 488    | इति युक्तं न वा भावाः     | 808   |
| आकृति वाकृतेरेव             |      | आलम्बाश्रययोर्हानिः      | 434    | इति व्याख्यापि तत्रैव     | 487   |
| आगमेऽपि स्वयं वित्तेः       | 488  | आलयज्ञानयत्नेऽपि         | 479    | इति ब्युत्पत्तिरिष्टेह    | 488   |
| आगमेऽपि स्ववाचा न           | 838  | आलोकस्य यथा              | १५२    | इति रलाचासमुद्धारात्      | 434   |
| आत्मग्रहिनवृत्त्य- ४८८      | ,484 | आलोकादिसम <u>प्रता</u>   | १९७    | इति सा योग्यता मानम्      | ४७६   |
| आत्मना हि यथैवात्म-         | 808  | आविशन्ति मिथोवित्ति      | ४२१    | इति संवृतिरेवेयम्         | ४१७   |
| आत्मभावं विहाय ४३०          | ,422 | आवेणिकाखिलगुण-           | 484    | इत्यमर्थे यतेत् पुंच्याम् | 489   |
| आत्मसंपत्त्यधिष्ठानम्       | 907  | आश्रयासिद्धिनिर्घूता     | ३७२    | इत्यं जगद् यदि ३६५,       | 488   |
| आत्मसंपत्त्यधिष्ठाने        | 424  | आश्रयोऽप्यस्तु हेतुस्तु  | ३७२    | इत्थं पारमितानीतेः        | 489   |
| आत्मसंपत् द्विधारूप-        | ५३६  | आश्रवस्य परावृत्तिः      | 833    | इत्यत्र विवृतौ हेतुः      | 438   |
| आत्मा यथा यथा बाह्यम्       | १८९  | आसन्नदेशस्फुरणम्         | 488    | इत्यनाकारवादाय            | ४०६   |
|                             |      |                          |        |                           |       |

| इत्यनाकारवादे स्यात्     | 442   | इष्टं खदृष्टान्ततया        | ४३१   | उपादेयस्य किं नेति      | ५६८  |
|--------------------------|-------|----------------------------|-------|-------------------------|------|
| इत्यपि घ्वस्तमियता       | 447   | इहेतिबुद्धेः समवाय-        | 80    | उपेक्षाकारसद्भावात्     | 488  |
| इत्यभिप्रायतस्तादृक्     | ४७९   | ईदृक्साधनमा- ३८२,          | 428   | उभयत्र समानोऽयम्        | 984  |
| इत्ययुक्तमतेऽश- ४०६,     | ५५६   | ईप्यितार्थक्रियाशक्ता      | ४७९   | उभावप्यात्मानी          | २२७  |
| इत्यर्थतत्त्वं केनापि    | ४७०   | ईश्वरवादे दूषणमात्र-       | २४३   | ऋजुक्रमगृहीतो यः ४३१    | ,473 |
| इत्यात्मवाद एवायम्       | 480   | उक्ता च शास्त्रे धीः       | 800   | ऋजु(राज)क्रमेण ४०४      | ,430 |
| इत्यादिवद् विकल्पेऽपि    | ४३२   | उक्तं निर्वाणपर्यन्त-      | 430   | एकज्ञानात्मकत्वेन       | 487  |
| इत्यादिविस्तरस्तत्र      | ५३७   | उच्छेदाभिनिविष्टानाम्      | 484   | एकतानेकताभ्यां तत्      | ५७६  |
| इत्यादिना प्रबन्धेन      | ५३७   | उत्तरोत्तरधीग्राह्यम्      | ४१६   | एकतास्वीकृतं यद्वत्     | ४५६  |
| इत्याह न त्वनर्थ- ४०२,   | 442   | उत्पद्यन्ते निरुध्यन्ते    | 808   | एकत्र फलहेतुत्वम्       | ५६१  |
| इत्याह निर्वेघपथे        | 433   | 866                        | ,484  | एकत्राप्यंशिनि मितिः    | 400  |
| इत्याह सुत्रालङ्कारे     | ५३७   | उत्पादनात् प्रकाशत्व-      | 388   | एकत्वहानिरथ             | 408  |
| इत्युक्तेभीविकस्तत्र     | 446   | उत्पादमात्रेऽतिशया-        | 388   | एकत्वे च तवैवेच्छा      | 886  |
| इदन्तया यदि पुरः         | 424   | उत्ब्रेंक्षेत हि यो मोहात् | १६२   | एकत्वे चित्रता- ४२५,    | 404  |
| इदमेव हि नः सौख्यम्      | 477   | उत्सर्गसिद्धं मानत्वम्     | 858   | एकत्रापि यथाभावे        | ४७७  |
| इदं वस्तु बला- ४२५,      | ४५६   | उत्सादनाच सोल्लास-         | 488   | एकत्रैव तथा ज्ञाने      | ४७७  |
| इदं हि बाधितं नीलम्      | ४३८   | उदीर्यमानः शक्तश्चेत्      | ५७६   | एकत्रैव व्यवस्थानम्     | ४७२  |
| इन्द्रियज्ञानसं- ४०२,    | 447   | उद्धुरप्रणिघिपाकत:         | 880   | एकघीविरहेऽप्यस्याः      | १९७  |
| इन्द्रिभ्रान्तिरेषा चेत् | 477   | उन्मूल्य क्षणभङ्ग एष-      | १५९   | एकघीः सर्वविषया         | १९३  |
| इयता यदि भेदोऽपि         | ४५५   | उपकार्योपकारित्व-          | ५६०   | एकबाघावियोगेऽपि         | 477  |
| इयन्तं कालमधुना          | 486   | उपपाद्यं समक्षत्वम्        | 448   | एकबाघेऽन्यविषये         | ४७२  |
| इयमेवाग्रहे बाधा         | ३९२   | उपप्लवश्च सामा- २०५        | ७,३९७ | एकसामग्रचघीनत्व-        | ३५१  |
| इयमेवात्मसंवित्ति:       | ४७१   | उपलम्भार्थशक्तस्य          | 884   | एकसंवित्तिसिद्धेऽस्मिन् | ४५६  |
| इयं यथाध्यव- ४०२         | , ५५१ | उपादानस्य किं नेति         | ४२४   | एकसंविदि नान्योन्य-     | ४२०  |
| इष्टमालीक्यमाकार-        | 440   | उपादानस्य यदि च            | ५६८   | एकसंहतिरेवायम्          | 404  |
| इष्टसिद्धिरसिद्धिर्वा    | २६३   | उपादानाभिदो नाम            | ५६८   | एकस्य स्वीकृतस्यैव      | ४५६  |
| २६६, २७४, २७९            | , २८१ | उपादानाभिदोऽन्योन्यम       | 14६८  | एकस्यैव कुतो रूपम्      | 205  |
| इष्टसिद्धचन्वयाभाव-      | २६८   | उपादानाभेदात्              | 858   | एकात्ययो नान्यविधि:     | ५७६  |
| इष्ठानिष्टतया च          | 838   | उपादानेन संबन्धात्         | 858   | एकाधिमोक्षविषयेषु       | १९३  |
|                          |       |                            |       |                         |      |

| एकानेकतया वस्तु-             | 408  | एकोपादानभावेऽपि          | 858 | कथं पश्यसि तस्यैवम् ४३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 2   |
|------------------------------|------|--------------------------|-----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| एकानेकतयाच्याप्तिः           | ५६७  | एकोपालम्भानुभवात्        | १८६ | कथं पश्यिस संख्यातो ५३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 2   |
| एकानेकत्वयोर्बाधः            | 404  | एको विभु: सर्वविदेक-     | २६५ | कथं प्रत्यक्षबाधिति ५६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 8   |
| एकानेकत्वविरहात्             | ३६०  | एकं कस्माद् व्यवसिति-    | 348 | कथं वा तस्य पूर्वेण ४९                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 8   |
| एकानेकत्वविरह:               | 486  | एकं धर्मिणमाकलय्य        | 288 | कथं वा नीलमध्येकम् ५६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 3   |
| एकानेकवियोगेऽपि              | 447  | एकः कार्यविशेष-२५३,      | ३०६ | कदाचित्कस्यचित्ववापि ४०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 0   |
| एकानेकवियोगोऽपि              | 449  | एतच्चानन्तरं मूल-        | 438 | कदाचित्केनचिद् दृष्ट- ५७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 9   |
| एकानेकविवेकस्तु              | 446  | एतत्तु प्रकृताभेदे       | 446 | कदाचित्केनचिद्वाधात् ५१                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 9   |
| एकानेकविवेकेन                | 446  | एतत्स्वरूपाबाधे हि       | ५५६ | कदापि केनापि हि ४१                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | a   |
| एकानेकात्ययात्तर्हि          | 404  | एतदेतच्च पश्यन्ति        | 488 | कदापि नोभयभ्रंशः ५७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | we  |
| एकानेकात्ययेऽप्यस्मात्       | ५६७  | एतावतैवाभिमत-            | 390 | कदापि भेदो भावीति ४०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | U.S |
| एकानेकात्ययोरेक-             | 848  | एतासु पञ्चस्ववभा-        | २१७ | कदाप्येकतयानेक- ५७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | UV  |
| एकानेकत्वयोर्हानि:           | ४४७  | एभ्यस्त्वन्यो यदा धर्मी  | ३५३ | कर्ता भोक्ता च ४९५,५६०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 6   |
| एकानेकत्वयो: सिद्धौ          | 848  | एवं च धर्मकायस्य         | ५३६ | कर्तु साधनपक्षेऽपि ५२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 8   |
| एकानेकवियोगेन                | ४३५  | एवं प्रकाशते बुद्धिः     | 346 | कर्मनिर्मितवैचित्र्यं२३३,२६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 4   |
| एकानेकविवेका-                | ४२८  | एवं प्रकाशमानस्य         | 349 | कलयसि पुनः कांस्कान १५                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 8   |
| एकानेकाघिमोक्षेण             | 886  | एवं प्रवत्तेराक्षेपि     | 448 | कल्पकोऽपि न कश्चित ५२५                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 9   |
| एकानेकवियुक्तो हि            | ३६३  | एवं मध्यान्तभागस्य       | 438 | कल्पनापोढमेवास्त् ५६५                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |     |
| एकापेक्षं परस्याथ            | 808  | एवं वक्तरि नाथे तु       | ५३७ | कल्पितत्वमनेनोक्तम् ५५०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |     |
| एकापोहेन यत् ४०४             | ,430 | एवं सर्वव्यवस्थानाम्     | ४१५ | कल्पितस्य द्वयस्यैव ५३३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |     |
| एकाभिमतबोद्धारम्             | 489  | एवं स्वप्नेऽपि पुत्रादिः | 446 | कल्पितस्य निषेधश्चेत ५४९                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | -   |
| एकार्थरलेषविच्छेदे           | 288  | ऐक्यानैषयं प्रकाशस्य     | 428 | कल्पितस्य निषेघार्थम् ४०३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 2   |
| एकीकारात्प्रकाशक्चेत्        | 388  | औपचारिकमेकत्वम्          | 844 | कल्पितस्य निषेधो-५०४,५४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 3   |
| एकेतरत्वयोरेक-               | 477  | कथञ्चिदन्यं स पुनः       | 20  | कल्पितस्य स एवात्मा ५२०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |     |
| एकेतरयोरन्यतरस्य             | ४२८  | कथञ्चिदाश्रयासिद्धि-     | 422 | कल्पितस्यैव तज्ज्ञेयम् ५४९                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |     |
| एकेतरात्मविकलः               | 488  | कयञ्चिदेकनिस्तारे        | 408 | कल्पितास्त्वप्रकाशत्वात् ५३०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |     |
| एक <u>ैकाणु</u> निमग्नत्वात् | 449  | कथमन्यहृदः सत्त्वम्      | 399 | कल्पितो न तु तत्वेन ५५९                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |     |
| एकोपादानता तासाम्            | 850  | कथं ग्रहः स्वरूपस्य      | ३५६ | कल्पितं क्वचिदर्थे च ५१८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |     |
| एकोपादानभावेन                | 823  | कथं तद्विषयत्वम्         | 228 | कल्पितं च द्वयं तावत् ५३२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |     |
|                              |      |                          |     | The state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the s |     |

| किंपतं तस्य जात्यादेः ५२०     | कार्येण ज्ञायते शक्तिः ३९    |
|-------------------------------|------------------------------|
| कल्पितं परतन्त्रं ५०५,५४९     | कार्ये तावदनेकजाति- २९       |
| कल्पितं भेदमाश्चित्य ४९५      | कालभेदे त्वसत्त्वेन ३५       |
| कल्पितं स्फुरदेवेति ५३२       | किञ्चित् तु श्रुतदृष्ट- १९   |
| किचच्चतुस्तम्भकम् ४७५         | किमत्र बीजं व्यसने ३५        |
| कस्तदास्तु प्रकाशार्यः ५२४    | किमनेन प्रकाशेन ५३           |
| कस्तिहि बुद्धसंभोगः ५३८       | किमन्यचिन्तयास्माकम् ५४      |
| कस्यचित्तत्र सन्देहे ३९९      | किमप्युदयमात्राय ३२          |
| कस्यचित्प्रतिभा-१११, २१७      | किमिह कलसम्बंस: १५१          |
| कस्यचिद्वादबाधायाम् ३७१       | कि ग्राह्यं ग्राहि ४२९,५३३   |
| कस्य बाघः कुतो हेतोः ५१८      | किं च प्रकाशमात्रात्म- ३६१   |
| कस्यामन्दविमर्द- ५१२          | किं च प्रदेशो भिन्नः ५१६     |
| कस्यावबोधकः शब्दः ५३३         | किं च बाधान ३७१,५१७          |
| का कथा द्वयसंसिद्धौ ४५४       | किं च व्याप्तिरिहान्यथा३७०   |
| का क्षतिर्भासरूपं तु ५७६      | किं च स्वाकृतिमात्र एव१५०    |
| कादाचित्कतया ३७४              | कि चानेकसमान-१२५१,३०९        |
| कादाचित्कं च तज्ज्ञानम्४००    | कि चादाय समस्तवस्तु ३१०      |
| कादाचित्कः स्फुरस्रर्थः ५५६   | किं चान्यप्रकृतिप्रति- ११२   |
| कायभ्रमन्यवस्थायाम् ५४०       | किं चार्थस्य विनश्वरे- १२२   |
| कायभ्र तुर्यो भवेत् ५०१       | किं चैविमिन्द्रियस्यापि ३५१  |
| कार्यकारणभावश्चेत् ५३९        | किं तु बाह्यग्रहावेशे ५७१    |
| कार्यकारणभावोऽयम् ३६२         | किं तु मानुष्यकेऽसिद्धे ५६३  |
| कार्यकारणयोरात्मा ३१७         | किं निष्ठन्नं तावतापि ३६०    |
| कार्यत्वस्य विपक्षवृत्ति- २८५ | किं न सहां क्षणित्वं वा ४३५  |
| कार्यत्वान्यत्वलेशेन ३१२      | किं पुनः स्वात्मसंवित्तौ ४०६ |
| कार्यत्वे हि न सन्देहः ५२७    | कि वाधुना व्यवच्छेद्यम् ५७४  |
| कार्य तारस्तदन्यस्माद् ५३८    | कीदृक् तस्यापराघस्तु ५२७     |
| कार्याणि हि विलम्बन्ते १७     | कुतरच भासमात्रम् ५१८         |
| कार्यार्थं द्वियमाणोऽपि ५३८   | कुतिश्चत्कस्यचित्सिद्धिः ५६० |
|                               |                              |

कुतः स्ववित्तिनिष्ठायाम् ५७७ कुत्र सङ्क्षेतकरणम् 443 कुत्राप्यवर्तमानस्य कुम्भस्य कुम्भकारेण 378 कुम्भादौ यदि दशनात् २८० केचिद् बुद्धमलीकरूप- ५०६ केवलस्य ग्रहो न स्यात् ५७१ केवलो यत एवायम ५७० केवलं हेतुफलयोः केशाकारोऽपि नाकार्य- ५१९ केशादयो न सा- ४०२,५५१ कोऽत्र भेदो यतः रला- ५४५ कोऽर्थारोपोऽथ 448 क्रमात्सर्वप्रपञ्चोपशमः ४१५ क्रमोऽपि तस्मादवसाय ४१३ क्रियाका रकता भावे 808 क्रियाकारकभावेन क्रियाऽभावां यदा त्व- ३६२ क्रियामात्रानुबन्धाच्च ३६२ क्रीडापर्वतकादि- २५१,३०८ क्र्रन्यायमयो निरा-484 क्र्रासंख्यविपक्ष-482 क्वचित् कृत्स्नां ५०१,५३७ क्वचित्सर्वत्र वा वादात् ३५९ ववचिद्गुणा एव न रूपं ५०५ ववचिद् धम्ये चक्रं ५०१,५३७ वविद्यान्यत्र सैवास्तु २२४ क्व रूपमात्राधिष्ठानम् ४८९ क्वापि व्यवस्था कथम् ५४४

| काप्यदृष्टेस्तथा हेतोः   | ४२३   | ग्रहणे करणत्वेन                     | 948  | चित्रमनेकमेकमिति          | 866    |
|--------------------------|-------|-------------------------------------|------|---------------------------|--------|
| क्वाप्यस्ति चेत् कथम्    | 68    | ग्रहसाधुतयाकारम्                    | 448  | चित्रविज्ञान इत्याम्याम   | र् ५६६ |
| क्षणभञ्जे ऽन्यदासिखे     | 244   | ग्राहकांशे प्रमाणत्वम्              | 470  | चित्रत्वाभैकता यदत्       | 909    |
| क्षणयोस्तु सतोर्भेदः     | 480   | ग्राह्यग्राहक <del>चिन्</del> तेयम् | 338  | चित्रादेव सदोत्पत्ती      | 486    |
| क्षणरूपापरिज्ञानात्      | 422   | प्राह्मप्राहकर्तकत्र                | 458  | चित्राइये चेदनुमा-        | 480    |
| क्षणिकत्वादिरप्येवम्     | 478   | ग्राह्मग्राहकभागभाक्                | 348  | चित्रादैतमिति समूतं       | 888    |
| क्षणितातत्त्वयोगेऽपि     | ३६३   | ग्राह्यग्राहकभावस्य                 | 458  | चित्राद्वैतं चित्रचक्रं   | 406    |
| क्षणित्वमध्यक्षघिया      | 244   | प्राह्यग्राहकभावादेः                | 440  | चित्रे च परतन्त्रोऽतः     | 437    |
| क्षीरनीरवदेकत्वग्रहः     | ४०६   | ग्राह्यग्राहकभावेन                  | 999  | चित्रे भासैकमावः स्या     | त्५७७  |
| खण्डद्वयाकारतया          | 4:4   | ग्राह्यग्राहकयोरेवम्                | 437  | चित्रैकबुद्धिनिमसि        | 402    |
| खण्डशो व्यवहाराय         | 449   | ग्राह्यग्राहकरूपाव-                 | 478  | चित्रैकव्यवहारोऽपि        | 353    |
| खविशेषणमात्रात्          | 434   | ग्राह्यग्राहकरूपेण <b>ः</b>         | 438  | चित्रं तदेकमिति ४२०       | ,402   |
| खसाम्यान्न च नैरूप्यम्   | 434   | <b>प्राह्मप्राहकवैधुर्यात्</b>      | 834  | चिन्तास्तित्वविघानेन      | 488    |
| खे स्वयं शून्यता यद्वत्  | 346   | ग्राह्मग्राहकसंख्यात-               | 342  | चिन्तिष्यतेऽत एवार्याः    | ५४६    |
| स्याताचार्यस्थिरमतेः     | 483   | <b>ग्राह्यग्राहकहानित</b> ः         | 888  | जडत्वेन गुगादीनाम्        | 488    |
| ख्यातिरध्यवसाय-४३२       | ,489  | ग्राह्यतां विदुः                    | 88   | जलबुद्धावलीकत्वम्         | 999    |
| ख्यायते हेतुरत्रापि      | ३५६   | ग्राह्यप्रकाराभावेन                 | 438  | जलाकारविकल्पोऽपि          | 990    |
| गणनीया न वा हानात्       | 43.9  | घटादेः कारणात् २६३                  | ,३०९ | जलाकाराद् विसंकल्पा       | त्पप६  |
| गवावसाय इत्यस्तु         | 443   | घृणावैराग्यरागवत्                   | 370  | जला रोपोदिता द्वोषात्     | 448    |
| गुञ्जानलविपर्यासौ        | ३६३   | चक्रेशलक्षणगणात्                    | 434  | जातिभेदस्तदोन्नेयः        | 808    |
| गुणरूपाविशेषेण           | 440   | चक्रेशस्यापि भावीति                 | 438  | जातो नामाध्यो-२०८         | ,398,  |
| गुणास्तदेकनिय- ४३१       | ,473  | चक्षुष्यथ व्यति- ४३१                | ,५३४ | जात्यन्तरे प्रसिद्धस्य २६ | 3,388  |
| गुणेऽपि द्रव्यवत्तस्मात् | 388   | चतुर्घा व्यवदानेन ५०५               | ,489 | जिनादिनामभेदेन            | 438    |
| गृहीतायां व्यासी         | 380   | चित्तप्रकृतिवैमल्य-४९६              |      | जिनोक्तिमात्रं बत         | 486    |
| गोचरान्तरसञ्चार:४०६      | ६,५५६ | चित्तमात्रमिदं सर्वं४८८             | ,484 | जीयान्मुनीन्द्रमत-        | ३६७    |
| गोचरं हि व्यभिचरेत्      | 366   | चित्तमात्रव्यव- ४१७                 |      | जीवन्नटोऽन्यथा नाम        | ३५७    |
| गोत्वादिभिरनेकान्त-      | 443   | चित्तमेव ततः सर्व-                  | 340  | ज्ञानजेयोपनयनात्          | ५६५    |
| गोत्वे चावस्थितेऽपैति    | 476   | चित्तस्योच्छेददृक् ४०४              |      | ज्ञाततत्त्वस्य लोकोऽयम्   | 868    |
| गोत्वेन साभिलापेन        | 443   | चित्रज्ञाने तदक्षीणम्               | 404  | ज्ञाततत्त्वोऽपि लोकस्य    | 888    |
|                          |       |                                     |      |                           |        |

| ज्ञानत्वेन विशिष्टोऽयम्    | 407   | तत एवैकविज्ञानम्                      | 288   | तत: केशादिवत् कुम्भः                           | 346  |
|----------------------------|-------|---------------------------------------|-------|------------------------------------------------|------|
| ज्ञानत्वं वस्तुताव्याप्तम् | ३६०   | ततश्च तन्निश्चय एव                    | ४६३   | ततः परम्परायातम्                               | ३९६  |
| ज्ञानमेव ततः सत्यम्        | 349   | ततरच समता ज्ञेया                      | ४७४   | ततः प्रकाशता नाम                               | ३५९  |
| ज्ञानमेव न भातीति          | ३५६   | ततश्च संवृतावेव                       | 348   | ततः प्रकाशमानोऽयम्                             | 340  |
| ज्ञानरूपातयार्थत्वा-४०     | 2,447 | ततश्चादूषणाख्याति:                    | 340   | ततः प्रकाशः सामान्यम्                          | (424 |
| ज्ञानरूपातयार्थत्वे ४०२    | ,447  | ततश्चित्रतमं चेदम्४२०                 | 402   | ततः प्रत्यक्षता नाम                            | ५६३  |
| ज्ञानवद् बहिरारोपे         | 440   | ततस्तत्प्रचयोऽनेकः                    | 404   | ततः प्रयासः किमियान्                           | 440  |
| ज्ञानस्यैव न बाह्यस्य      | ३६१   | ततस्तदसदीशादि                         | 398   | ततः स्वभावतोऽनात्मा-                           | 448  |
| ज्ञानाकारश्रुते शब्दे      | 447   | ततस्तस्यापि वस्तृत्वम                 | 423   | ततः स्वयं प्रकाशात्मा                          | ५५६  |
| ज्ञानाणूनां क एकस्तु       | 488   | ततोऽदृश्यमतस्याक्षम्                  | ५१६   | ततः स्वरूपे वक्तव्ये                           | 347  |
| ज्ञानाम्नाम ततो भेदः       | 343   | ततो दुस्त्यज एवायम्                   | 888   | ततः स्वेन स्थितिः सा-                          | 478  |
| ज्ञानान्यभिन्नानि सहोप-    | 848   | ततोऽध्यक्षान्तरेणापि                  | ५६७   | तत्कस्मिन् भरमाधाय                             | ४१६  |
| ज्ञानान्वयविकल्पानाम्      | 346   | ततो न भेदसिद्धचङ्गम्                  | 480   | तत्कार्यसममेतत्त्                              | 322  |
| ज्ञानोपाधितया बाध्यम्      | ५६६   | ततोऽनभ्रवतः साम्य-                    | 436   | तत्कार्यं न च निर्माणम्                        |      |
| ज्ञानं प्रकाशत इति         | ४७१   | ततोऽनुमानप्रत्याशा                    | 478   | तत्किमिष्टो द्रयाभावः                          | 452  |
| ज्ञेयेनाभित्रला ज्ञेय४०५   | ,430  | ततोऽनुसन्धानिधया                      | 883   | तिक्रयातिक्रमादस्त                             | 803  |
| ज्ञेयः सपरिनिष्पण्णः       |       | ततोऽनेकस्थितिभंशे                     | 456   | तिकयाविरहात्ति                                 | 803  |
| ज्योत्स्नातडिन्मणि४३०      |       | ततोऽन्यापोहनिष्ठत्वात्                | 226   | तत्क्षणस्यैव संवित्तेः                         | 357  |
| टीका त्वात्मग्रहाभावात्    |       | ततोऽपि नासौ सुगतः                     | 436   | तत्क्वचित्स्वविदोऽभावात                        |      |
| टीकाप्याहागमे क्वापि       |       | ततोऽप्यन्योऽध धर्मात्मा               |       | तत्तज्जातिषु साधक-                             | 388  |
| तच ज्ञानं जहं वा स्यात     |       | वतो बहिविप्लृत एव                     | 883   | तत्तद्रपाङ्गिमच्छा चेत्                        | 488  |
| तच्च नास्ति बहिस्तस्य      |       | वता बाहावप्लुत एव                     | 880   | तत्तत्वचिन्तावसरे                              | 455  |
|                            | 488   | ततो भेदोऽथ निर्भेद-                   | 404   | वत्तरपायन्तायसर<br>वत्तीरान्तमियात्            | 483  |
|                            | 858   | तता भदाऽय । न भद-                     | 440   | तत्तारान्तामयात् तत्तत्तेनैकानेकं वा           | 475  |
| तज्जातीयकमेव २५३           |       | ततो यद्यपि तत्त्वेन                   | 448   | तत्त्रासपरिहारार्थं ४८८                        |      |
| तज्जात इति च ४०५,          |       | तता यद्याप तत्त्वन<br>ततोलीकमसद् वेति | 448   | तत्त्रासपारहाराथ इटट                           | ३६२  |
| तज्ज्ञान हात च ४०%,        |       | ततो वस्तुत्वसन्देहे                   | 399   |                                                | 404  |
|                            | 425   | ततो विचारासहता                        | 368   | तत्त्वतोऽनुपलम्भेन<br>तत्त्वतोऽन्यग्रहासिद्धेः | ४१६  |
| तडागगाहने व्यक्तम्         |       |                                       | Berns | तत्त्वताऽन्यग्रहाासद्धः<br>तत्त्वतः सत्यरूपेण  | 453  |
| तत एव च निर्माणम्          | 436   | ततः कि भूभुजामेव                      | 478   | तत्त्वतः सत्य रूपण                             | 115  |

| तत्त्वव्यवस्था शरणम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 408 | तत्रापि संशयो जातः         | 388   | तथात्मच्यापृतिभ्रान्ति- | 349  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|----------------------------|-------|-------------------------|------|
| तत्त्वावबोधेतस्योः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ४६२ | तत्रापोह स्तद्गुणत्वेन     | २०६   | तथा तिवातुषीमात्रम्     | 803  |
| तत्त्वावसायभेदेषु                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 448 | तत्राभ्युपायः कार्याङ्गम्  | २७७   | तथाइयाभता चा-४८५        | 493  |
| तत्त्वेन किञ्चिन्नास्तीति                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 888 | तत्रायुक्तिं बुवाणस्य      | ३६३   | तथा ध्वनेरेव न सिद्धिः  | 883  |
| तत्त्वेन सर्वथा नास्ति                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 854 | तत्रासत्कल्पना कालः        | 440   | तथा नीलादिनि- ५५३       | ,444 |
| तत्त्वेनैव भ्रमोऽस्तीह                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 898 | तत्रासत्त्वाधिमोक्षेऽर्थं  | 804   | तथानुमानाप्रामाण्ये     | 888  |
| तत्त्वं च परमार्थोऽसौ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 833 | तत्रासत्त्वाधिमोक्षोऽर्था- | 484   | तथानुमाविरोधं न         | 450  |
| तत्परिच्छिनचि                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 204 | तत्राहेतुं बुवाणस्य        | 888   | तथानेकविपर्यासौ         | 369  |
| तत्पर्यदस्तेऽपि समम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 488 | तत्रैकस्याप्यभावेन         | 808   | तथानेकहतावेक-           | ५७६  |
| तत्पाथः कथमारोपे                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 432 | तत्रैकानेकविरहः            | ३६०   | तथान्योऽस्मादयमिति      | 888  |
| तत्पूर्वमनुमानं वा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 398 | तत्रैव हेतुपरतन्त्र-       | 804   | तथापि कल्पितं नित्यम्   | 404  |
| तत्पूर्वसिद्धेऽप्यनुमा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 268 | तत्सत्त्वेऽपि घटो दीपम     | 458   | तथापि कोऽप्यतिशयः       | 834  |
| तत्प्रवासद्धञ्चनुना<br>तत्प्रकाशतया चित्तम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 430 | तत्माधनप्रवण-              | 484   | तथापि क्वचिदस्त्येव     | 428  |
| तत्प्रकाशात्या । चत्तम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 368 | तत्साच्यस्थितिनान्त-       | 888   | तथापि जन्मक्षयतो४६४     |      |
| activities and a second                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 440 | तत्सावतं चेद्वाधापि        | 848   | तथापि ज्ञानश्रन्यादि-   | 868  |
| तत्प्रवृत्तिनिवृत्तिभ्याम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 808 | तत्स्पर्शनेन्द्रियद्वारा   | 477   | तथापि भाव एकस्याम       | ५७६  |
| तत्प्रवृत्तिनिवृत्तीनाम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 800 | तत्स्मतिस्तायिनां पूजा     | 483   | तथापि भाव एकस्याम्      | 423  |
| तत्प्राक्कारणसन्निधेः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |     | तत्स्मृतिस्तायमा पूजा      | 342   |                         | 100  |
| तत्प्राघान्ये न बुद्धत्वम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 483 |                            |       | तथापि यदि चर्चायाम्     | 436  |
| तत्र कीदृक् समक्षं ते                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 488 | तथता भूतकोटिश्च४९३         |       | तथापि यदि संस्थान-      | 368  |
| तत्र च निश्चलाप्रतिम-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |     | तथतारम्बणे स्थि- ४०४       |       | तथापि स्वविदस्त्येव     | 443  |
| तत्र प्रमाणं संवादि                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 358 | तथागतस्य प्रथते            | ४५३   | तथापि हेत्वपेक्षा चेत्  | 488  |
| तत्र वार्तिककारेण                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 440 | तथा च तद्भाष्यकृता         | 438   | तथाप्यप्रस्तुतमिदम्     | 340  |
| तत्रावृढे सर्वमयत्त-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | २३२ | तथा च व्यापकाभाव-          | 408   | तथाप्यलीक एवात्मा       | 436  |
| तत्राद्यानिषकुत्योक्ता                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 486 | तथा च सति न भ्रान्तिः      | ५३८   | तथा प्रकाशान्तरम्       | 368  |
| तत्रापि दृष्टमवधूय                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | २७६ | तथा चानन्तरगिरा            | 433   | तथाप्रतीतेराष्ट्यातुम्  | 433  |
| तत्रापि घर्मकायस्य                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 483 | तथा चामूतकल्पोऽस्ति        | 438   | तथाबुवाण आर्येशः        | 990  |
| तत्रापि नात्मनि व्याम-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 346 | तथा चार्यं क्षिपन् बाह्य   | म्४०१ | तथा भावेषु भाव-४०३      | ,479 |
| तत्रापि व्यतिनिर्भासात्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 486 | तथा तत्प्रतिरूपेऽस्मिन्    | 404   | तथाभिमानमात्रम्         | 880  |
| तत्रापि सत्यमपरम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 488 | तथा तन्नान्तरीयौ च         | 824   | तथाभ्युपगमे पाथ:-       | 437  |
| The state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the s |     |                            |       |                         |      |

| तथा विकल्पस्यापीयम्    | 444   | तदभावे यथा व्यक्तिः     | 864  | तद्दोषगुणनिष्ठासु         | ४९६  |
|------------------------|-------|-------------------------|------|---------------------------|------|
| तथाविधाया अन्यत्र      | २२६   | तदर्थकर्महानेश्चेत्     | 449  | तद्वर्मसाक्षात्करणात्     | 880  |
| तथाश्रयपरावृत्ती       | 824   | तदशक्ताविप व्यर्थम्     | 488  | तिद्धिया न स्ववेद्यं तत्  | 803  |
| तथा सति निराकारः       | 439   | तदसत् प्रतिभागीति       | 399  | तद्धेतुतोक्ता धर्माणाम्   | 439  |
| तथा हि सोऽपि प्रति-    | 286   | तदस्तु सैव स्थितिः      | 896  | तद्वलाच ग्रहे हेतु-       | ५६८  |
| तथा हेतुर्न तस्यैव     | 888   | तदस्य विद्यमानत्वम्     | 478  | तद्वाह्यरूपप्रत्याशा      | 349  |
| तथेष्टत्वाददोषोऽर्थ-४० | 2,442 | तदस्यावस्यहेयस्य        | 436  | तद्वोघादुच्यते बुद्धः     | 483  |
| तथैका सामग्री यदि      | ४२१   | तदाकारतया तस्य          | 880  | तद्वोधः सर्वंबुद्धानाम्   | 483  |
| तथैव कालाभेदेऽपि       | 449   | तदाकृतिश्च तत्रा-४८५    | ,432 | तद्भासमात्ररूपेण          | 400  |
| तथैव चित्राहैतं च      | 844   | तदा क्रशीय: करलेहनं     | 880  | तद्भावनाजं प्रत्यक्षम्    | 858  |
| तथैव पूर्वापरतापि      | 883   | तदागन्तुमलघ्वंसा-४०५    | ,430 | तद्भावादर्थसिद्धौ २६३     | 498  |
| तथैव बलनाद्भाष्ये      | 888   | तदाधिपत्यात् तत्स्यातिः | ४३२  | तद्भावेऽपि न भावश्चेत्    |      |
| तथैव यद्यनुभवः         | 408   | तदाप्ययं प्रबन्धोऽस्तु  | 346  | तद्भूम्ना च निषेधोक्तिः   |      |
| तथैवादर्शनात् तेषाम्   | 446   | तदाभासः स्फुटो यच       | 484  | तद्भेदनान्तरीयत्वम्       | 844  |
| तदज्ञेयात्मनस्तस्मात्  | ३५३   | तदा मृषायंग्रहणम्       | 484  | तद्भोगः सार्वभौमानाम्     |      |
| तदतदूर्विमतौ           | 454   | तदाह नीलादीत्यादि       | 404  | तद्रूपजनम रूपं तु         | 480  |
| तदत्र यावन्न वि- ४६३   | 1,448 | तद्क्तिर्धर्मकायस्य     | 838  | तद्रूपेण प्रकाशस्य        | 346  |
| तदन्यवितिव्यावृत्तः    | 458   | तदुत्पादनपर्येष्टेः     | 347  | तद्वचचणुसंहतेः            | 300  |
| तदबाधे च न फलम्        | ३७२   | तदेकदा संवृति:          | ४६३  | तद्वनमुनिरनाभो- ४९९       | ,५३७ |
| तदभावप्रयुक्तस्य       | 30    | तदेकनियतं मानम् ४३१     | ,477 | तद्वासनासमुद्घाते         | 440  |
| तदभावस्तु नास्तीति     | 90    | तदेवत्फलगु सकलम्        | 443  | तद्वासनाहती जन्म          | 444  |
| तदभावात् तदप्यसत्      | 408   | तदेतदादिशान्तत्वम्      | ४७४  | तद्विरोघि त्वनेकत्वम्     | 288  |
| तदभावादभावेन           | 4 4 2 | तदेव किं न भवतः         | 844  | तद्विरोधिन्यवेदित्वे      | 470  |
| तदभावान्न केशादि-      | 803   | तदेवमेकभावो हि          | ४५६  | तद्दिस्तरस्त्वाकर एव      | 232  |
| तदभावावसायाय           | 298   | तदेव रूपं तत्त्वस्य     | ३६२  | तन्त्रे प्रकाशितः सत्त्व- | 488  |
| तदभावे कुतिश्चत्रा     | ४६६   | तदैकसत्ये सदृशे         | 486  | तन्नागश्रुङ्गसाम्येऽस्य   | 358  |
| तदभावे तु सिद्धैव      | ३७२   | तदैक्यवादी निर्शाह्यः   | ४५६  | तन्नालीकोऽयमाकारः         | 444  |
| तदभावे न तादात्म्यम्   | ५३९   | तदंशो वा पृथक्कृत्य     | 439  | तन्नाशक्यविवेकत्वम्       | ४५६  |
| तदभावेऽपि भासे च       | 340   | तद्गृहीताङ्गतः          | 888  | तन्नासिद्धतया हेतुः       | 470  |
|                        |       |                         |      | alas.                     |      |

| तन्नास्तु साध्यो दृष्टान्त | r: 400 | तस्मादथंक्रियाशक्त-      | 948      | तस्यादृष्टमपेक्ष्य        | 260   |
|----------------------------|--------|--------------------------|----------|---------------------------|-------|
| तन्निमित्ते यथा लोकः       | 864    | तस्मादशेषगोव्यक्ति-      | 443      | तस्यान्तरेतरगुणी          | 480   |
| तन्निराकारमेवोक्तम्        | 488    | तस्मादस्तित्व- ४८५       | 4 = 7- = | तस्यापि नैक्यानैक्यं चेत् | 1428  |
| तन्निश्चयफले माने          | ४३३    | तस्मादारोपवद्वाघः        | 449      | तस्यापि प्रतिषेघ्यत्वात्  | 488   |
| तन्निष्यन्दश्च ४९          | 1,488  | तस्मादायोंऽपि चार्येश-   | 483      | तस्यापि वाधनात्पश्चात्    | ५७६   |
| तन्न्यायस्य समानत्वात्     | ३१९    | तस्मादेषामपि नये         | 888      | तस्यापि बुद्धरूपत्वे      | ४९३   |
| तन्मतिस्तु सकलेति४४        | ४,५६६  | तस्माद्धर्मः कल्पितैरेव  | 406      | तस्याबाधनतो भेदः          | 486   |
| तन्मात्राभावतोऽभावात्      | 388    | तस्माद् बाह्यग्रहरचक्षुः | 408      | तस्यामर्थसमानत्वात्       | ३७२   |
| तन्मात्रे बाधकाभावः        | ३७१    | तस्माद्बाह्यार्थवादेऽपि  | 800      | तस्यास्तु रूपं प्रति-     | 196   |
| तमपेक्ष्यस्थिरो बा-३८      | २,५२६  | तस्माद् यथा परज्ञानम्    | 499      | तस्यां हि तावत्साकार-     | 489   |
| तमःप्रकारः कतमः ४९         | 1,480  | तस्माद् यथाप्रतीत्युक्तः | 442      | तस्यैव तद्द्यविवेकि       | 804   |
| तया च कि घर्मतया           | ४६३    | तस्माद् येन प्रकारेण     | ५७३      | तस्यैव दोषोऽदोषे हि       | 188   |
| तयोस्तर्हि घियोई तु-       | ४१७    | तस्माद्रूपद्वये निष्ठा   | 480      | तस्यैव बाघो निर्बाध:      | ४७९   |
| सयोः समूलमुन्मूलात्        | ४२६    | तस्माद् विपर्यये हेतो:   | 349      | तस्यैव बुद्धरूपत्वे       | ४९३   |
| तिह प्रकाश एवास्तु         | 388    | तस्मान्न चित्रभासः स्या  | त् ५६८   | तस्योपलक्षणत्वन           | 489   |
| तर्ह्यशक्यविवेकैका-        | 404    | तस्मान्न नित्यता नाम     | ३६३      | ता एव संसार इति४०३        | ,479  |
| तस्माज्ज्ञानतयैवोक्तः      | 447    | तस्मान्न युक्त्यागमयोः   | ५६१      | तादात्म्यकल्पनायाश्च      | 368   |
| तस्मात्प्रकाशमानस्य        | ४६७    | तस्मान्न वेदकं किञ्चित्  | 347      | तादातम्यद्वैषनिर्धृते:    | 444   |
| तस्मात्प्रकृतिरेपैव        | ४३५    | तस्मान्निराकृतिमते       | 808      | तादात्म्यव्यतिवृत्तिश्च   | 878   |
| तस्मात्प्रच्युतिमात्रकम्   | 850    | तस्मान्नीलादिरात्मैव     | 488      | तादात्म्यात् तत्त्वत इति  | ५७६   |
| तस्मात् संभारयुग्माद्य-    | 400    | तस्मान्माने भेदाभेद      | ५६६      | तादात्म्यं चाव्य- ५५३     | , 499 |
| तस्मात् संवृतिमाश्रित्य    | 368    | तस्मिन्न भावमात्रं चेत्  | 340      | तादृगेव यदीक्ष्येत        | 388   |
| तस्मात्स्वं वा परं वा      | 484    | तस्मिन् भावानुपादाने     | 888      | तादृशां यादृशी ४००,       | 400   |
| तस्मात्स्थूलतया व्याप्तः   | 400    | तस्य घर्मिणि प्रत्यक्षतो | 804      | ताम्यामेव तु वाचैषाम्     | 888   |
| तस्मात्स्वलक्षणं बुद्धः    | 483    | तस्य बाधोक्तिरफला        | 486      | ताभ्यामेव तु बाधास्य      | ४८९   |
| तस्मादणुत्वाभावाभ्याम्     | 407    | तस्य वस्तुतया तावत्      | 488      | ताम्यां विरोधो युक्त्यातः | 349   |
| तस्मादघ्यवसायोऽयम्         | ४३२    | तस्य व्यावृत्तिरहंत्त्वे | 483      | तावता च भ्रमो नैवम्       | 398   |
| तस्मादपरमार्थत्वे          | ३६४    | तस्य सन्देहवत्त्वेऽपि    | 349      | तावता चार्थसंसिद्धौ       | 443   |
| तस्मादम्याससामध्यत्        | 388    | तस्य स्वभावभूतत्वांत्    | 420      | तावताप्यस्य संक्लेशे      | 448   |
|                            |        |                          |          |                           |       |

| तावतीदार्यमिष्टं च        | 834   | दशभूमिभुजां बुद्धे:        | 850  | दृष्टं शर्मविशिष्टसाधन-   | 440  |
|---------------------------|-------|----------------------------|------|---------------------------|------|
| तावत्तया तयाहेतोः         | 884   | दशान्तरत्वे हि तदेव        | ४३५  | देशकालप्रतीभास-           | 490  |
| तावत् तदेव तत्त्वं यत्    | 440   | दष्टस्य फणिना मन्त्र-      | 383  | देशकालनराम्यत्वे          | 384  |
| तिष्ठन्ति चित्राणि तथैव   | 808   | दहित दुममाश्रयाशनः         | 888  | देशकालाकृतिकृतः           | 490  |
| तुल्यासोन्द्रियसूच- २५३   | ,304  | दिग्नागोऽय कुमारनाथ-       | 908  | देशकालादिभेदेन            | ३६२  |
| तुल्ये भेदे यया जातिः     | 258   | दीपवद् न्यवहारोऽयम्        | ३५६  | देशभ्रान्तिरच न ज्ञाने    | २२६  |
| तृतीयो वा प्रकारोऽत्र     | 803   | दीपेन भासमानस्य            | 480  | देशरूपादिभेदेन            | ३६३  |
| ते अप्रजानन्त परे हि      | 488   | दोपः प्रकाशत इति           | ४७१  | देशव्यासिरनेकस्य          | ४५६  |
| ते एव वा घियौ स्याता      | म्४१७ | <b>दुर्णीताश्रमवेदिका</b>  | 848  | देशन्याप्त्यवसायस्तु      | 480  |
| तेन बुद्धं तथा बोधिम्     | 408   | दुर्वारमिति दुर्वार:       | 368  | देशव्याप्त्या हि निर्भासः | 844  |
| तेन भानेऽपि नीलादिः       | 420   | दु:खद्वेषादयोऽध्येवम्      | 422  | देशस्यापि भिदा यदि        | ३६९  |
| तेनान्यासंभवाद् भ्रान्ति  | -486  | दूषणान्तरमत्रापि           | 888  | देशाविभेदो बुद्धिस्तु     | 488  |
| तेनाभाव इति श्रुतिः       | 200   | वृढप्रकल्पान्यमनः          | 404  | देशे वा भिदि रूपमेव       | ३६९  |
| तेनार्थाभासमित्येतत्      | 428   | दृश्यते तावदेवं चेत्       | ४२५  | देशो विशिष्ट इति          | १५१  |
| तेनासत्त्वे च सत्योक्तिः  | 803   | दृष्टमित्यवसायश्चेत्       | ४१७  | दोषान्तरेण साकारे         | 394  |
| तेनैकानेकहानिश्चेत्       | ५२६   | वृष्टिमिन्दुयुगं तच्च      | 448  | दोवो देशेऽणुमात्रेऽपि     | 488  |
| तेनैवासत्त्वमित्युक्तम्   | ३६२   | दृष्टमेव द्विचन्द्रादि-    | 388  | दोषो न सत्तामात्रेण       | 448  |
| तेषां जातिविशेष एव        | 960   | दृष्टसामग्रचपेक्षा हि      | 808  | दोषोऽयं स्वीकृतोऽलीक-     | 433  |
| तेषां भिदा भवतु ३६५       |       | दृष्टस्तावदयं घटोऽत्र      | 2009 | दोवं लघीयांसमुपेक्ष्य     | 890  |
| तं हि पतत्यर्थे २२९       | ,888  | वृष्टाकृतिर्मृषा वेति      | 448  | दोषः स एवान्यविदम्        | 448  |
| त्यक्तं तु तेषां रूपाणाम् | 440   | दृष्टा च प्रागुपादाना-     | 489  | द्यावाभूमि जनयन्          | २७१  |
| त्रासहानेन नेत्यत्र       | 484   | दृष्टान्ते साध्यशून्यत्वम् | 459  | द्रव्याश्रयत्वेन गुणत्व-  | 344  |
| त्रिकायन्यवहारोऽन्तः      | 434   | दृष्टान्तेसंशयोऽथवा        | २७७  | द्रव्याश्रय्यगुणवान्      | 344  |
| त्रिकायसिद्धिमुद्घूय      | 436   | वृष्टा विकल्पाकारेऽपि      | ५३१  | द्रष्टन्यमिति वाक्यार्थः  | 484  |
| त्रिकाये घर्मकायोक्तिः    | 480   | दृष्टेऽम्भोभृति मुद्गरा-   | 909  | द्रष्टन्यं भूततो ४८६-७    | ,433 |
| त्रैवातुकं वियमुवाच       | 886   | दृष्टोऽतिस्पष्टविच्छिन्नः  | 484  | इष्टब्यं भूतरूपेण         | 484  |
| दकादिकाकारविविक्तम्       | ४२६   | वृष्टोऽपि भेदव्यापारः      | 346  | द्रयमात्रनिषेधेन          | 440  |
| दन्तेन म्लादकमन्धका-      | ४७५   | दृष्टी वा क्रमशोऽप १६९     | ,389 | द्वयमात्रहानिगीतेः        | 483  |
| दर्पणे दृश्यते रूपम्४०३   |       | दृष्टं तथा प्रदीपस्य       | 458  | द्वयलक्षणहानिस्तु         | 438  |
|                           |       |                            |      |                           |      |

| द्रयस्वरूपग्रहणे            | 288   | धमंगाने मते बुद्धे         | 439  | ध्वस्तोऽश्विलस्तवप-       | 484 |
|-----------------------------|-------|----------------------------|------|---------------------------|-----|
| द्वयाभावतया सर्व-           | 833   | घर्मस्य कस्यचिदवस्तुनि     | 69   | व्यस्तोऽन्येन प्रकाशो हि  | 420 |
| द्रयाभावो ह्यभावस्य         | 883   | घमंस्यैव तथास्तु नापि      | 400  | घ्वस्तो वास्तु विधेः      | 170 |
| द्वयाभासाः प्रवर्तन्ते      | 438   | वर्मावर्मनिराशंसः          | 409  | न कर्मकर्नुभावेन          | 448 |
| द्वयोर्द्वयार्थसम्पत्तिः ४९ | 9,438 | धर्मानुसारो यदि वर्णतः     | 446  | न कोष्ठगुद्धधापि          | X53 |
| द्वयं तत्र न विद्यते        | 888   | र्धामणो धर्मवाचि तु        | 439  | न कियान्तरयुक्तस्य        | 805 |
| द्वाभ्यां व्याप्तिः प्रकाशस | य५६४  | धमिप्रत्यक्षभेवान्या-      | 488  | न क्वापि सिष्येत् सर्वत्र | 184 |
| द्विचन्द्रग्राहिचित्तस्य    | 470   | घमिरूपविशेषस्य ३८१         | ,474 | न क्षणित्वक्षतिश्चैवम्    | 800 |
| द्विचन्द्रप्रतिभासेऽपि      | 470   | धर्मिरूपादभिन्नस्य         | 458  | न क्षणित्वं तदा तस्य      | 342 |
| द्वितीयस्य प्रतीभासात्      | ४५६   | धर्मिह्यं तु भेदेन ३८०     | ,474 | न ग्राह्मग्राहकत्वं च     | 438 |
| द्वितीयाचार्यवश्यत्वम्      | 448   | धर्मिमानं च सर्वेस्मिन्    | 888  | न प्राह्यप्राहकादन्यत्    | 438 |
| द्विधापि तु न बाधक-         | ४२८   | धर्मी तदेका व्यावृत्तिः    | 434  | न च कार्यतयाभास-          | 489 |
| द्विष्ठसंबन्धसंबित्तिः      | 288   | घर्मी नोत्पद्यते ४८८       | ,484 | न च कार्यान्तरेणास्याः    | 399 |
| द्वैतेऽपि न बहिर्घर्मः      | 449   | धर्मोपकारशक्तीनाम्         | 284  | न च क्वचित्तद्विषये       | 90  |
| धर्म एव जिनो यद्वत्         | 483   | धर्मो विरुद्धोऽभावस्य      | 66   | न च ववचिन्नाम परस्य       | ४६३ |
| धर्मकाय इति प्रोक्तः        | 480   | धर्मो विरुद्धी भिन्नाधि-   | 20   | न च तद्द्यसन्देहे         | 443 |
| घर्मकायप्रधानत्व-           | ५३६   | घातुत्रयीहितलतानिकर-       | 484  | न च तत्र घियो रूपम्       | 836 |
| घर्मकायस्य लाभेच्छुः        | 830   | घातुर्भाष्योदितो धर्म-     | 430  | न च तत्र परारोपः          | 80€ |
| <b>धर्मकायादविचलन्</b>      | 888,  | घारापि तीक्षणा स्वयम्      | 440  | न च ताम्यां स्थिति-       | 450 |
| 400,                        | 430   | घाण्यास्तरोर्वा तस्ता      | 439  | न च परमनुभूतम्            | 863 |
| घर्मकायो जिनस्येति          | 436   | घियः प्रणिघिपाकतः          | 850  | न च प्रकाशः पीतेऽपि       | 470 |
| वर्मकायो द्विघा ४९३,        | 488   | धियो विवर्ती ह्याकारः      | 488  | न च प्रतीत्योत्पन्नत्वम्  | 400 |
| घर्मता चेन्न संवित्तिः      | 893   | धियं प्रसाध्य तन्मात्रम्   | 440  | न च प्रवचनेऽप्यस्य        | 479 |
| घर्मतायास्तु नित्य-४९६      | ,480  | घियः साकारत्वं यदि         | 68   | न च बुद्धो जिनस्येति      | 439 |
| घर्मतारूपनिर्णीतौ           | 432   | धियः स्वहेतोर्दोपस्य       | ४६८  | न च भिन्नस्य भानस्य       | 423 |
| घर्मत्वेन विकल्पभासि-       | 408   | घोजातेव्यंक्तिराकारः       | 488  | न च वार्तिककारीयम्        | 448 |
| <b>घर्मघर्मिन्यवस्थानम्</b> | 800   | <b>बीविकल्पान्तरेणेयम्</b> | ३६३  | न च स्पर्शः स्फुरत्यत     | 449 |
| धर्मधातुविमर्शोक्तौ         | 444   | घीस्तु देशभिदा भिन्ना      | 907  | न च स्वभावस्वीकारः        | 408 |
| वर्मघातुश्च पर्यायाः ४९३    | ,488  | धूमोऽवान्तरभेदंबत्यपि      | २९६  | न च स्वविक्ति रित्येव     | ३७२ |
|                             |       |                            |      |                           |     |

| न च स्ववित्तिव्यापारम्  | 458   | न त्वाभासवियोगेन       | 438 | न प्रकाशो न वा शक्तिः    | 3 8 8 |
|-------------------------|-------|------------------------|-----|--------------------------|-------|
| न च स्ववित्ती दोषश्च    | 989   | न त्वेकभावो न्यूनस्य   | 883 | न प्रकाशं विना नीलः      | 470   |
| न च हेती प्रकाशादो      | ५६४   | नदीसंज्ञानिषेघोऽपि     | १४५ | न प्रतीत्योदयस्तत्र      | ४७९   |
| न चाकारातिरिक्तोऽ'शः    | 438   | न दृष्टेऽनुपपन्नत्वम्  | 398 | न प्रत्यक्षप्रतिक्षिप्ते | 479   |
| न चात्मरूपानुभवः        | ४६३   | न देशमानहानी च         | 407 | न प्रमाणप्रतिक्षिप्ते    | ४४३   |
| न चादर्शनमात्रेण        | 477   | न दोषनाशो न            | ४६३ | न प्रमाव्यापकाभावः       | ३६८   |
| न चाध्यक्षानुमानाभ्याम् | 408   | न धर्मिधर्मभावेन       | ४९३ | न प्रवृत्तिमनाक्षिप्य    | 800   |
| न चानाकारभागस्य         | 480   | न घमों घर्मिणो भेतुम्  | ५२३ | न प्रसङ्गे च मुख्यार्थः  | 408   |
| न चानंशैकता किं तु      | 404   | न ध्वंसादपरा निवृत्तिः | 888 | न प्रावर्तत इत्यस्ति     | १४६   |
| न चान्तरं किञ्चन ४६४    | ,444  | न ध्वंसेन विनान्यतैव   | ११२ | न बाधा चेत् परेणास्ति    | 440   |
| न चाम्योपगमः साधुः      | 408   | न निर्वृतिश्चेत्       | २६५ | न बाघा पर्युदासोऽस्ति    | 480   |
| न चापरः प्रकारोऽस्ति    | 473   | न निषेधति किं तेन      | ३१७ | न बाधा भिन्नकालत्वे      | 449   |
| न चावसायस्तेनास्य       | 446   | न नीलबुद्धचोरपि        | ३५३ | न बाधा यत्नवत्त्वेऽपि    | 888   |
| न चित्रादन्यदध्यक्षम्   | ५३३   | न नीलस्य प्रकाशरचेत्   | 480 | न बाधा न्यापकाभावः       | 803   |
| न चैकाणुप्रकाशोऽस्ति    | 489   | ननु तस्यापवादेन        | 838 | न बाघः कस्यचित्तत्त्वे   | 446   |
| न चैवमन्वयः शक्यः       | 428   | ननु प्रकाशभेदी यः      | ३५८ | न बुद्धिरूपं तद्भेदे     | ५७३   |
| न चैवमुपपन्नोऽयम्       | ३५८   | ननु प्रकाशो नीलादौ     | ३७१ | न बोघयन् किञ्चिदन्यत्    | 440   |
| न चैवमेककालस्वे         | 480   | ननु प्रकाशः सामान्यम्  | 424 | नभस्तलालीककलङ्क-         | ४३५   |
| न चैवं क्षतिरारब्धम्    | 800   | ननु सकलकलाप-           | 288 | न भानमर्थस्य ततः         | 448   |
| न चोपचारात् कायत्वम्    | 434   | ननु संभोगकायोऽयम्      | ४३० | न भावस्तत्र ४८५-६        | 433   |
| नजो निर्विषयस्यापि      | ४८२   | ननु स्ववित्तिनीलस्य    | 447 | न भावो भवतीत्युक्तम्     | १३९   |
| नबोऽपरार्थंविरहात्      | 488   | नन्वसत्येऽपि सङ्केतः   | 448 | न भावो यदि नीलादेः       | ४७२   |
| न तत्वसंवृत्यनुगम्य     | ४६३   | नन्बस्तमेतु संभोगः     | 436 | न भासे पूर्वपरता-        | 400   |
| न तदालम्बनं हित्वा      | 483   | नन्वेतदेव नीलादि-      | ४३८ | न भिन्नेन ग्रहाभावात्    | ४०६   |
| न तन्नीलं प्रका- ३७२,   | 480   | न पक्षे चोपसंहारः      | ५२६ | न भिन्नं नापि चाभिन्नम्  | 409   |
| न तस्य किञ्चिद्भवति     | १३५   | न परत्र यथा मानम्      | ४१६ | न भूमेति वदन्त्याह       | ५३६   |
| न तु स्वभावस्फुरणम्     | 435   | न परीक्षाक्षमध्याणुः   | 408 | न भेदे तच युक्तं चेत्    | 447   |
| न तो द्वाविप ४८३        | , ५४६ | न पूर्वा न परा बुद्धिः | 880 | न भेद्यभासादवधेः ४५९,    | 408   |
| न त्वन्यसङ्कीर्णगतौ     | 400   | न प्रकाशेऽस्ति सन्देहः | 483 | न भ्रमस्तेन तेनैव        | 470   |
|                         |       |                        |     |                          |       |

| न मध्यान्तनये भाष्ये    | 439   | न सत्तासाघनं क्वापि      | 45    | ५ नाक्षस्य सिद्धं यदि      | 881   |
|-------------------------|-------|--------------------------|-------|----------------------------|-------|
| न माननियमोऽस्तीति       | 478   | न सन्ति सामान्यगुणा-     | 349   | नाङ्गानि धारयन्त्येते      | 83    |
| न मानमन्यग्रहणम्        | 400   | न सत्तासिद्धेरस्येति     | 481   | ताङ्गुल्यग्रं तदग्रेण      | 800   |
| नमः समन्तभद्राय         | ३६७   | न सन्त्यात्मादयः सन्ति   | 808   | ताद्ये दृष्टान्तसद्भावः    | 429   |
| न युक्तानुमितिः २६      | ३,३०६ | न सन् बन्ध्यासुतः सिद्ध  | : 47  | नाध्यक्षं भेदकुत्कल्प्यम्  | 408   |
| न युक्तं साधनं २६       | 3,388 | न सम्भवी नीलिधयो:        | 420   | , नानात्वादेव चान्योन्य-   | 850   |
| न रक्तो हरिन्मा- ४८     | 9,488 | न सर्वथा चेदुपमा         | 838   | नाना निर्माणवृन्दैः        | 868   |
| न रूपजननद्वारा          | ४२३   | न साकृती चेतसि           | ४६३   | नानिषिद्धोपचब्धीनाम्       | 399   |
| नरः स्वातन्त्र्यमापन्नः | 184   | न सिद्धापरवित्तिश्च      | ५६३   | नानुमानमपहाय               | 889   |
| नर्ते नीलात्प्रकाशोऽसौ  | 420   | न सिद्धिनीपि च व्याप्ति  | : 880 | नान्मायाः परा युक्तिः      | 383   |
| न वक्ता चेन्न च श्रोता  | 888   | न सोऽस्ति कविचत्समय-     | . 830 | नानेकत्वे च निभितः         | ४५६   |
| न वस्तुधर्मस्य यदि      | ४३६   | न संभोगे तथा व्याख्या    | 434   | नानैकान्तिकता तस्मात्      | 459   |
| न वा तस्य प्रमासिद्धः   | 420   | न स्थितं तत्र नान्यस्मात | 7 23  | नान्तः प्रविष्टनि- ४०३     | ,479  |
| न वा तस्याप्यनित्यत्वम् | Title | न स्फुर्ती स्वयमेव       | ४६६   | नान्यच्च भेदाभेदा-४५९      | 902,  |
| न वातातपयोरस्ति         | 485   | न स्वतो नापि ४७५         | 9,488 | नान्यतोऽपि प्रका- ३७२      | १,५१७ |
| म वा यथोक्तसाध्येन      | 350   | न स्वरूपेण यद् दृष्टम्   | 830   | नान्यत्र रूपमाधाय          | ४६८   |
| न वा शक्तं सितं कार्यम  |       | न स्वरूपेण रूपं तु       | 444   | नान्यत्वमग्रहप्राप्तेः ४०४ | ,403  |
| न वा समन्तभद्रत्वम्     | 866.  | न स्ववित्तेरतो दोषः      | 458   | नान्यावभासिनीत्यत्र        | 388   |
| न विशेषं विना क्वापि    | 474   | न स्वात्मान्तरमन्यात्मा  | 407   | नान्वयव्यतिरेकौ हि         | 886   |
| न वै शास्त्रे स्थित्वा  | 63    | न हि तस्यैव बाघायाः      | ३७१   | नापनेयमतः किञ्चित्         | ४८६   |
| न व्यग्रादृदयः क्वचिन्न |       | न हि स्वानुभवस्यास्ति    | 487   | ४८७,५३३                    | ,484  |
| न व्यापारवशा वृत्तिः    | 349   | न हीदमेकमात्मानम्        | 489   | नापरं वस्तु चास्तीह        | 830   |
| न शक्यो निह्नवस्तस्य    | 833   | न हीन्धनस्य हेतुत्वम्    | 808   | नापि व्वंसात् परिघ-        | 680   |
| न शब्दैः संसर्गः        | 220   | न हेतुरस्तीति वदन्       | 888   | नापि पश्चात् तथा ज्ञाने    | ४३८   |
| न शुद्धिसंगृहीतोऽपि     | 487   | न ह्यनलं पश्यन्          | ४४६   | नापि संवृत्तिरेवासौ        | 434   |
| न शून्यताया विरहः       | ४६३   | न ह्ययमनलं पश्यन्        | 288   | नाप्यन्यत्किल कारणम्       | 206   |
| नष्टो घट: स इति वा      | 288   | न ह्याकारस्वरूपेण        | 448   | नाप्यागमाद्गमयितुम्        | 428   |
| न सङ्कोचदशायाम्         | ५६८   | नाकारभेदमवध्य            | ३८६   | नाप्येकेन नरायुषा          | 299   |
| न सचक्षुस्तदालोका-      | 409   | नाकारस्य न बाह्य- २२९    | 1883  | नाप्येकैव विधान्यदापि      | 8     |
|                         |       |                          |       |                            |       |

| नाभाव इति वादे च          | ४७२   | नाह्रीकवादमुक्ति.वं:       | 848   | निर्भासनियमा <b>ज्ञा</b> ने | 422  |
|---------------------------|-------|----------------------------|-------|-----------------------------|------|
| नाभावकल्पनिषय:            | 888   | निजं स्वरूपं प्रच्छाद्य    | 404   | निर्भासमाह यदयम्            | १४२  |
| नाभावबोध्योऽध्यक्षेण      | 288   | नित्यत्रयानुगमनादि-        | 68    | निर्भासभेदाद् भेदरचेत्      | ५७३  |
| नाभिन्नेन न भिन्नेन       | 488   | नित्यत्वाङ्गीकृतेस्तच्चेत् | ३६८   | निर्भासादेकतासिद्धौ         | 408  |
| नाममात्रं मुनेर्ध- ४०५    | ,५३१  | नित्यप्रमाणप्रतिषेध-       | २६५   | निर्भासिनः समक्षत्वम्       | ५६६  |
| नायं न्यायः स्वतन्त्रस्य  | २७३   | नित्यव्यापितयोरर्थम्       | ४३२   | निर्भासे सति भिन्नत्वम्     | ४५६  |
| नारोपितानां कार्यं चेत्   | 388   | नित्यं नास्ति न वा         | 68    | निर्माणकायः स्यातं च        | 438  |
| नार्थक्रियापि सर्वस्मै    | 399   | नित्यं सत्त्वमसत्त्वं वा   | २३८,  | निर्माणैश्च यतः स्फुरन्ति   | 848  |
| नार्थस्तावत्स्वयमुपरतः    | १३९   | 300                        | ४,३७४ | निर्वाणं च भवः ४६४          |      |
| नालीकत्वं प्रका- ४६४      | ,५६२  | निदाने नेदानीमुभयम्        | 388   | निर्विकल्पवदस्यापि          | 808  |
| नालीकबोधवार्तेति          | 800   | निमज्जनोन्मज्जनसक्त-       | 899   | निर्विकल्पाद विकल्पस्य      | 448  |
| नालीकमात्रम्पयोगि         | 806   | निम्नोच्चविरहाद् ४०३       | 3,479 | निविकल्पे स्फुरत्यत्र       | 488  |
| नालोष्टादिसमानस्य         | 4 8 9 | निरञ्जनस्तदेकाव- ४९५       | 1,480 | निर्विबन्धमतः सिद्धः        | 368  |
| नालं निषेधविधये           | 288   | निरन्वये च हेतूनाम्        | 428   | निविशेषं न सामान्यम्        | २१६  |
| नाशङ्का निष्प्रमाणिका     | १६२   | निरब्भ्रगगनाकार-           | ५३८   | निवर्तमानोऽनेकस्मात्        | 400  |
| नाशङ्कचा एव सिद्धास्ते    | 200   | निरविषरयं क्षिप्तः         | 488   | निवृत्तियंदि तस्म-१३८       | ,२३३ |
| नाशोऽद्य जात इति          | १४३   | निराकारतया पुंभिः          | ४९७   | निवृत्तेर्नि:स्वभावत्वात्   |      |
| नाशो नास्ति यदि स्व-      | 206   | निराकारतरास्ते हि          | 434   | निवृत्त्यभावस्तु विधिः      | 90   |
| नाशो मृद्गर एव वा         | 288   | निराकारप्रतिज्ञानम्        | ४९७   | निवेशनं च यो यस्मात्        | 203  |
| माशो वास्तु न तु          | 999   | निराकारमते त्वन्तः         | 806   | निश्चयेऽप्यङ्गुलादीनाम्     | 478  |
| नाशः सैव यथोच्यते         | 206   | निराकारात् ववचिज्जन्म      | ५३९   | निश्चये संशयो नाम           | 320  |
| नासतः करणे शक्तिः         | 888   | निराकारं मनः सिद्धम्       | 440   | निश्चिते तद्द्याभावे        | ५६३  |
| नासत्प्रकाशवपुषा ३६५      | ,482  | निराकृतायामिति             | ४९८   | निषेघ एवास्तित्वस्य         | 488  |
| नासिद्धे भावधर्मोऽस्ति    | 66,   | निराभासे स्थितिवतः         | 438   | निषेघ एष सदृशः              | 488  |
|                           | ,800  | निराभासे स्थितो ४०४        | 1,430 | निषेधे व्यतिरिक्तायाः       | ३६१  |
| नास्तीत्यादिपदैः ५०५,     | ,489  | निरालम्बा प्रशाम्यति       | 886   | निषेघोऽपि स्वभावार्थः       | 449  |
| नास्त्यन्यदेत्यपि परोदयः  | 888   | निरुपद्रवभूतार्थ-          | 888   | निष्पत्तौ च तथा निर-        | 440  |
| नास्माभिः शक्यते ज्ञातुम् | ३३०   | निरूप्य स्वविदोऽसिद्धम्    | 449   | नीतार्थलाभस्तदनादरे         | 486  |
| नास्मिन्नाभासते किञ्चित्  | 438   | निरोधश्चित्तचैत्यानाम्     | ४८९   | नीलदृष्टचवसायश्च            | 808  |

| नीलघमंः प्रकाशोस्मात्     | 420   | नैकं चित्रं विरोधेन      | 844   | परव्यापाराभावेऽपि           | 850   |
|---------------------------|-------|--------------------------|-------|-----------------------------|-------|
| नीलपीतादितन्त्र- ४५५      | ,४५६  | नैकं तदपि चेत् तिह       | 408   | <b>परसम्पत्त्य</b> िष्ठानम् | 407   |
| नीलभासोरभेदाव-            | 428   | नैकं त्वयाप्यनिष्टेः ३८२ | ,५२६  | <b>परस्परग्रहार्थोऽत्र</b>  | 446   |
| नीलमंशान्तरं चैकम्        | 408   | नैरातम्यं विदुरीष्वरादि- | ***   | परस्परपरीहारव्यवस्थिति      | 1-805 |
| नीलस्य स्यात्प्रकाशक्चेत् | ३७२   | नैरोग्ये तु स्वरूपेण     | 342   | परस्परविरोधेन रूप-          | ४५६   |
| नीलस्यापि न नीलस्वम्      | 489   | नैवं प्रकाशोऽपेक्षायाम्  | 483   | परस्परव्यवच्छेदरूपयोः       | 488   |
| नीलस्यापि प्रकाशत्वम्     | 800   | नैवं यत्नमपेक्षते        | ३२६   | परस्परापेक्षमतः             | 344   |
| नीलस्वभावभिदुर-           | ३७१   | नैवं यथांशिनि हते        | 404   | परस्य वित्तिनं              | 883   |
| नीलादाविति चिन्तेयम्      | 499   | नैवं वा किं न बाह्येऽपि  | 818   | परस्योपगमः संप्रत्यप्रमा    | 458   |
| नीलादित्वे विकल्पोऽनु-    | 403   | नोचेदनिन्द्यमद्वयमेव     | ३८६   | परानपेक्ष्य भासन्तु         | 488   |
| नीलादिरूपस्तस्यासौ        | 324   | तोचेदबन्ध्यातनय-         | 424   | परापेक्षं घियो व्यक्ति-     | ४०६   |
| नीलादिम्योऽतिरिक्तस्य     | 478   | नो चेन्न पुद्गलनिराकरणेन | 1 68  | परार्थचर्या हि भवेत्        | 488   |
| नीलादिव तदेकं च           | 468   | नोपकारस्ततस्तासाम्       | 284   | परावृत्तावपर्यस्तः          | 8:4   |
| नीलादिश्चित्रविज्ञाने     | 884   | नो भेदेन विपक्ष- २९३     | ,309  | पराशयाज्ज्ञाननयः            | 480   |
| ४५०,४६१,५६६               | ,489, | नो मार्गमाचायुरवेः       | १५९   | परासङ्कीर्णंमन्यस्मात्      | 400   |
|                           | 407   | न्यायस्तु समयबाधना-      | 23    | परासङ्कीर्णरूपस्य           | 400   |
| नीलादौ तु तदाकारात्       | 488   | न्युनाधिकत्वेऽपि भवेत्   | 823   | परास्फूर्ती न हि भ्रान्तिः  |       |
| नीलाद्भिन्नमबाघया .       | ३७५   | पक्षायोगव्यवच्छेद-       | २६८   | परिज्ञानं भवस्यैव ३८९       |       |
| नीलाद्याकारविरहात्        | 478   | पङ्गवद् गाढनुन्नाक्ति-   | 486   |                             | 499   |
| नीलापेक्षः प्रकाशोऽन्यः   | 808   | पटस्तन्तुष्विहेत्यादि    | २१७   | परिनिष्ठित एवार्थः          | 454   |
| नीले वर्षिण्यम्युपेतस्य   | 368   | पदैः रूयातः स्वभावोसौ    | ४३२   | परिभूतः स्ववाचैव            | ४८२   |
| नीलोत्पलादाविव तत्        | 420   | पर एव जिनो येषां ४३      | १,५२३ | परिहृत्य परस्तातः           | 408   |
| नूनं न साध्यसंबद्धः ३७१   | ,५१७  | परचित्तविवेकेन           | 404   | परिहृत्य परं तातः           | 908   |
| नेक्षते च सितादन्यः       | ५५६   | परतन्त्रगुणो ज्ञेयः      | 488   | परिहृत्य यथाध्यक्षम्        | 450   |
| नेष्टं विशेषणविशेषण-      | 188   | परतोपि भवन्नस्य ३७       | 2,480 | परेण परसंवित्तिम्           | 340   |
| नेहास्त्यसाविति विकल्पं   | 886   | परत्वमेव चेत् साध्यम्    | 424   | परेण भासने दृष्ट्वा         | ४६८   |
| नैकत्वं नापि नानात्वम्    | 884   | पररूपे भ्रमान्नाक्षम्    | 363   | परेण विषयाभाव-              | 449   |
| नैकात्मानमनेकताम्         | ११३   | परवित्तिरपीत्थम्         | 888   | परेणापि प्रकाशस्य           | 443   |
| नैकानेकप्रकाशश्च          | 458   | परवित्परवित्त्यैव        | 408   | परेष्टसिद्धिनं परस्य        | 368   |

| परोक्षविषयेणेति            | ३६८  | प्रकाशता च सिद्धेति         | 349  | प्रकाशेऽवस्थितेऽपैति                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 420  |
|----------------------------|------|-----------------------------|------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|
| परोक्षे चानुमान्यत्र       | 440  | प्रकाशते च नीलादिः          | 346  | प्रकाशों नाम न स्वप्ने                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 498  |
| परोक्षे वस्तुनि ततः        | 483  | प्रकाशते स्वयं नातः         | 346  | प्रकाशोत्पादने सर्वम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 386  |
| परं हि विद्वन् नियतम्      | ३६२  | प्रकाशते हि नीलादिः         | 347  | प्रकाशोऽप्यस्तु न व्यक्तिः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 808  |
| पर्युदासो इयस्यात्र        | 488  | प्रकाशवर्मा नीलोऽयम्        | 488  | प्रकाशोस्ति नतु स्वस्मात्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 440  |
| पश्चात्त्रवर्तमानोऽपि      | 288  | प्रकाशभावसिद्धचैव ५५३       | ,444 | प्रकाशं नीलमित्येवत्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 323  |
| पश्चादभावो भवति            | 238  | प्रकाशमात्ररूपे च           | ३६१  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 478  |
| प्रधाद् विकल्पो ग्राहीति   | ४१७  | प्रकाशमात्रे सिद्धेऽपि      | ५६३  | प्रकाश्यन्तां परेण ३७२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 486  |
| पाणिनेर्न नदी गङ्गा        | 888  | प्रकाशमात्रं तदिदम्         | 438  | प्रकृतिविमले सर्वारोप-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 488  |
| पारमाथिकमित्येवम्          | 438  | प्रकाशमानरूपं हि            | 428  | प्रकृतिः कारणं यस्मात्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 488  |
| पारम्पर्येण साक्षा- ५३६    | ,५६४ | प्रकाशमानस्य पुनः           | ३६२  | प्रकृत्याधंसनेनापि ४९६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ,480 |
| पिण्डेन नैकानेकं सत्       | 428  | प्रकाशमात्रस्य पुनः         | 854  | प्रक्षिप्य समवायं तु                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 884  |
| पिण्डं विहाय हस्तस्य       | 890  | प्रकाशमात्रं तदिदम्         | 804  | प्रज्ञापारमिताज्ञानम                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 404  |
| पिशाचो वह्निसापेक्षः       | 808  | प्रकाशमानं नीलादि           | 340  | प्रज्ञापारमितायां ५०५                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ,489 |
| पीतेन नैकानेकोऽस्तु        | 428  | प्रकाशमूर्त्तैयंदि सत्त्वम् | ३६५  | प्रज्ञा येन खलीकृता                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 494  |
| पुत्रसंकल्पतः स्वप्ने      | ३७३  | प्रकाशमेवैति                | ३६५  | प्रणमामि प्रमाणेन २३३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | २६५  |
| पुत्रोत्पत्तिविपत्तिभ्याम् | ४७३  | प्रकाशरूपज्ञानं च           | 450  | प्रताप एव राजेति                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 483  |
| पुनः प्रकाशमास्थातुः       | 343  | प्रकाशरूपस्य सतः            | ३६१  | प्रतिवातात्ययान्तेन                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 498  |
| पूर्वमप्येष सिद्धान्तम्    | 20   | प्रकाशरूपस्य समुद्भवे       | 388  | प्रतिपत्तुरभिप्रायात्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 399  |
| पूर्वापरतया व्यासम्        | 440  | प्रकाशरूपेऽघ्यक्षत्वात्     | ३६१  | प्रतिबिम्बस्वभावत्वात्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 430  |
| पूर्वापरत्ववित्तौ हि       | 288  | प्रकाशवस्तु रूपं च          | ५५६  | प्रतिबिम्बोपमत्वाच                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 403  |
| पूर्वापरपरिज्ञाने          | 400  | प्रकाशसंमतस्यापि            | ३६२  | प्रतिभासाद् यदि ज्ञानम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 478  |
| पूर्विकैव तु सामग्री २३    | ,348 | प्रकाशस्य प्रकाशत्वम्       | 488  | प्रतिभासाद्यभिज्ञानम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ३८२  |
| पूर्वं प्रवर्तनारम्भे      | 449  | प्रकाशस्यापि तद्दोषात्      | ३६१  | प्रतिभासिनि रूपे च                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 484  |
| पृथक्कायो हि वाच्योऽसौ     | 488  | प्रकाशस्यापि रूपं चेत्      | ३६३  | प्रतिभासेऽपि बाघा चेत्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 388  |
| पोतेने प्सितमाप्यते        | 485  | प्रकाशस्यैव चिन्तेयम्       | ३६१  | प्रतिभासेऽप्यभेदेन                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 328  |
| प्रकल्पितेनैव तु नात्मना   | ४६३  | प्रकाशा वाप्रकाशा वा        | ४७१  | प्रतिभासेऽप्यसत्त्वं चेत्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 806  |
| प्रकाश आत्मसन्ताने         | ३६८  | प्रकाशास्तु प्रजायन्ते      | 488  | प्रतिभासेऽस्य नास्येति                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 999  |
| प्रकाश एवं सत्त्वं तत्     | 388  | प्रकाशिनोपि बाधश्चेत्       | 446  | प्रतिभासोपममिखलम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 480  |
|                            |      |                             |      | THE RESERVE THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PA |      |

| प्रतिभासोऽस्य नास्येति        | 280  | प्रत्यक्षेण ग्रहादस्य      | 1999 | प्रमेयवाधा तु पुनः           | ४६६  |
|-------------------------------|------|----------------------------|------|------------------------------|------|
| प्रतिभासं च तत्रैव            | 800  | प्रत्यक्षेणान्यवहृतेः      | 480  | प्रवृत्तिरविकल्पेऽपि         | 444  |
| प्रतिभासं यथा ४९९             | ,५३७ | प्रत्यक्षे यद्यविश्वासः    | 398  | प्रवृत्तिरस्यालीकेन          | 800  |
| प्रतियुगसितैकघीस्थितिः        | .886 | प्रत्यात्मवेद्यमित्येवम्   | 488  | प्रवृत्त्याक्षेपणाद् दुष्टम् | 444  |
| प्रतिषेधनिषेधश्च              | १३७  | प्रत्याशया त्वभिमतम्       | ३७२  | प्रवृत्याक्षेपबुद्धचात्म-    | 448  |
| प्रतिष्ठिते ते स्वाभाव्ये     | ५३६  | प्रत्यासत्तिर्यदप्यस्ति    | 486  | प्रवृत्त्याक्षेपि सङ्क- ४०३, | ,479 |
| प्रतीतिमात्रं सिद्धिश्चेत्    | 477  | प्रत्यासत्तिं ग्रहेऽनाद्यः | 448  | प्रसक्ता न तु संभोग-         | 880  |
| प्रतीतिमेव सत्तां च           | 400  | प्रत्युतालीकमाकारम्        | 448  | प्रसज्यपक्षे बाघायाः         | 480  |
| प्रतीतिरेव नान्योन्यम्        | 820  | प्रधानार्थतयार्येण         | 440  | प्रसज्यपक्षेऽस्ति            | १२८  |
| प्रतीतिरेव सत्तास्तु          | 900  | प्रथमं ग्राहकाकारः         | ३६३  | प्रसज्यपर्युदासा- ४९४,       | 488  |
| प्रतीत्यभावप्रभवे ४९५,        | 480  | प्रदीपदृष्टान्तमतं न       | 580  | प्रसह्यैक्यमपायेऽस्य         | २७३  |
| प्रतीत्योत्पन्नता नाम         | ४७९  | प्रदीपवच्चेदयमप्यभावः      | 180  | प्रसिद्धिव्यक्तिभेदश्च       | 474  |
| प्रतीत्योत्पन्नताप्यस्मात्    | 400  | प्रदेशनियतख्यातौ           | ३५६  | प्रसिद्धमात्ररूपेण           | ३६०  |
| प्रतीत्योत्पन्नतामात्रम्      | 884  | प्रदेशमात्रयोग्यत्वात्     | 886  | प्रसिद्धचेत् सिन्नवेशादिः    | 288  |
| प्रतीत्योत्पादभेदेन           | 448  | प्रवानदोषभ्रमराशिः         | 890  | प्रस्तावेऽत्र तयोः किं तु    | ५३६  |
| प्रतीयमाने <mark>ऽजाम्</mark> | 488  | प्रध्वंसेन विनाशजन्मनि     | 888  | प्रस्तुतो धर्मकायस्तु        | 488  |
| प्रत्यक्षगोचरावस्था           | 488  | प्रबन्धस्थितयेऽप्यन्यत्    | 328  | प्रस्तुतं वा त्यजन् नान्यः   | 440  |
| प्रत्यक्षगोचरो धर्मी          | 428  | प्रमाणमप्रमाणं चेत्        | ३६३  | प्रागदृष्टी क्रमात् १६९,     | 288  |
| प्रत्यक्षप्रतिवेद्यत्वम्      | 440  | प्रमाणमिष्टो जगतः          | २६५  | प्रागप्यभावादस्माभिः         | ४८६  |
| प्रत्यक्षप्रतिवेद्योऽयम्      | 428  | प्रमाणव्यस्तरूपेण          | 408  | प्रागेवाध्यक्षरूपस्य         | ४६८  |
| प्रत्यक्षबाघापि पर-           | 443  | प्रमाणस्य प्रमाणेन         | ४६८  | प्राग्भावादिनिषेध-           | 793  |
| प्रत्यक्षमपि तद्भावात्        | ३६१  | प्रभाणादेकसिद्धिश्चेत्     | 408  | प्राग्वद्विरोघः संशुद्धि-    | 188  |
| प्रत्यक्षमात्रव्यापारे        | 386  | प्रमाणान्नैकसिद्धिश्चेत्   | 408  | प्राचीनानुपलम्भइचेत्         | ३१७  |
| प्रत्यक्षवस्तुविषय:           | 433  | प्रमाणेन तु तत्सत्यम्      | 420  | प्राप्तं गृहीतग्रहवत्        | 154  |
| प्रत्यक्षानुमयोनीपि           | ५६७  | प्रमाणेन निरस्तस्य         | 393  | प्रीत्याभियोगः क्रियताम्     | 503  |
| प्रत्यक्षादनुमानाद्वा ४३४     | ,890 | प्रमावतारे तु परा-         | 883  | फलाच हेतुधीनू नम्            | 188  |
| प्रत्यक्षानुगलम्भाभ्याम्      | 320  | प्रमासिद्धविशेषे हि        | ३८१  | फलाभावाद् यथा नाङ्गम्        | 199  |
| प्रत्यक्षानुपलम्भेन           | 310  | प्रमासिद्धं तच्चेत्        | 68   | फलं तत्रीय बध्नाति           | 92   |
| प्रत्यक्षेण क्षणिककलने        | 246  | प्रमितिभेदबलं च            | 407  | फलं न सत्यप्याकारे ५         | 143  |
|                               |      |                            |      |                              |      |

| फलं यदि गिरः क्वापि      | ३६४    | बाधासिद्धौ तथान्येन         | 443    | बीजाकारिवयस्तद्वत्         | 808     |
|--------------------------|--------|-----------------------------|--------|----------------------------|---------|
| फलं विसंयोगवि- ५०२,      | ५३६    | बाघा स्पर्शादिन:            | 446    | बीजाकारिघयस्तु स्यात्      | 880     |
| फलाङ्गभावः परवित्        | 400    | बाधास्फुरणमात्रं तु         | 490    | बीजाभेदान्मिथो भासः        | 8.3     |
| बन्ध्यादुहितृलीलेव       | 808    | बाधा हि रूपेऽवसिते          | 446    | बीजेऽपि कालभेदेन           | 470     |
| बन्ध्यासुतोऽग्निरूपेण    | 423    | बाधे तु सर्वथाभावः          | ४७५    | बुद्धस्य धर्मकायस्तु       | 439     |
| बहिरप्यस्तु वा वस्तु     | 349    | बाधे नाम निमि- ४०५          | 98,    | बुद्धाधिपत्याद् धन्यानाम   | म्पत्रप |
| बहिरेव हि संवृत्त्या २२९ | ,883,  | बालोऽपि हि                  | ३४६    | बुद्धाघिपत्येन तथा         | 880     |
| बहिरेवैष नियमः           | 4 8 19 | बाह्य एवैष नियमः            | 288    | बुद्धाधिपत्यं स्थाने च     | 434     |
| बहिबोंघेऽनुमानादि        | 880    | बाह्यग्राह्यव्यवस्थायाः     | ४३८    | बुद्धिस्तु नश्यति भिदैव    | 403     |
| बहिर्मेये प्रमाणं सः     | 403    | बाह्यग्राह्यस्य हाने ४०४    | ,430   | बुद्धेरव्यतिरिक्तं च       | २२०     |
| बहिर्यथा भिन्नचिया       | ४१२    | बाह्यभेदप्रकाशे च           | ३८४    | बुद्धे रात्मिन भिन्ने वा   | ३५६     |
| बहिवंदवभासेषु            | 368    | बाह्यवन्न हि बोघेऽपि        | 489    | बुद्धेष्वपि तथा स-४३१      | ,५३४    |
| बहिः समस्तमम्यस्तम्      | 879    | बाह्यवस्तुत्वसिद्धिस्तु     | 340    | बुद्धे विवित तथा चेदम्     | 434     |
| बहुत्वं नाकृतिव्याप्तम्  | ५३६    | बाह्यस्य पूर्वापरता         | ४१३    | बुद्धेः स्ववित्तिनिष्ठायाः | ५७२     |
| बहूजनो भाषति स्कन्ध-     | 488    | बाह्यस्य सत्त्वेऽसत्त्वे वा | 860    | बुद्धो वा घर्म एवेति       | 483     |
| बाघकावञ्चनात्तस्मात्     | 427    | वाह्यस्य सिद्धिरिव          | ३८४    | बुद्धौ तु चित्ररूपायाम्    | 404     |
| बाघकेनात्मनो मूर्द्धा    | ४३९    | बाह्यस्याणुतनोरपि           | 838    | बुद्धचाकारस्य निर्भासः     | 388     |
| बाचकेऽपि क आश्वासः       | 399    | बाह्याणूनां प्रतीभास        | 459    | बुध्यन्ते तत्र संबुद्धाः   | 834     |
| बाधनाद् वितथत्वेन        | 470    | बाह्यार्थंकर्मकामस्य        | 800    | वोधकग्रस्तमप्येतत्         | 420     |
| बाधने घर्मिणस्तस्य       | 40६    | बाह्ये दोषान्तरस्यापि       | ४१४    | बोघत्वमात्रप्रस्तावे       | ३६०     |
| बाघनेऽपेक्षते तावत्      | 498    | बाह्येऽपि दूषणं क्वापि      | 998    | बोधयन् ज्ञून्यतां तर्हि    | 368     |
| बाघया तत्क्रियाहानी      | 432    | बाह्येऽण्यर्थे प्रकाशेन     | 399    | बोघस्य नैकता वा-४०४        | ,430    |
| बावशङ्काविनिर्भासे       | 393    | बाह्ये सति घियो ग्राह्यम्   | १४५६   | बोधात्मनि सिते भास-        | 488     |
| बाघाज्ञाने त्वनुत्पन्ने  | १७२    | बाह्ये सत्यपि नान्यस्मात    | 1400   | बोधे भ्रान्तिवरोधित्वात    | 1434    |
| बाघातो यदि साप्येका      | 398    | बाह्योचितव्यवहृतिः          | 806    | बुवता नियतं किञ्चित्       | ३६३,    |
| बाघा त्वाहितहेतुमात्र-   | 264    | बाह्यं न तावदिदमेव          | ३६७    | ४१४,                       | , ५६४   |
| बाघापि बाह्यस्यैवास्ताम  | ३८४    | बाह्यं न नश्यति भिदा        | 403    | बुवाणो युक्तमप्यन्यत्      | Ę       |
| बाघाभावे परत्रापि        | ४०६    | बाह्यं बाह्यान्तराद्भिष्ना  | म् ५७० | भगवत्या हि पिण्डार्थं-     | 440     |
| बाघा योग्यस्वभावस्य      | 490    | बीजस्य स्वात्मनो वेति       | 824    | भवतापि तृतीयस्तु           | ४७२     |
|                          |        |                             |        |                            |         |

| भवत्वपोहे कृतिनाम्        | २३२      | भासनं तावदस्त्येषाम्      | 442 | भूतात्मना भूतमेव          | 484    |
|---------------------------|----------|---------------------------|-----|---------------------------|--------|
| भवन्नपि न तन्मात्रात्     | 940      | भासनं भास इति च           | 420 | भूतं चेत् शून्यता साघु    | 488    |
| भवेद्वाकारपुञ्जेऽपि       | 429      | भासनं सैव सत्तास्य        | 442 | भेदबाह्यविदेवासौ          | 880    |
| भवेन्नानाफल: शब्द:        | 219      | भासभंशोऽस्तु निश्चेयः     | ५६३ | भेदन्यवह्तिर्नील-         | 343    |
| भातमेव पुरा वस्तु         | 449      | भासमानस्य च भवेत्         | 488 | भेदस्तथाप्यबुघबुद्धचनु-   | 408    |
| भानुं परिभवत्येव          | 409      | भासमानस्य नीलस्य          | 486 | भेदस्य प्रत्यणु प्राप्तेः | 907    |
| भानेन भेदोऽभेदो वा        | 420      | भासमानास्तथाप्येते        | 487 | भेदाग्रहं त्वनुवदन्       | 408    |
| भावसंज्ञानिषेधेऽपि        | 284      | भासमाने च नीलादौ          | ५६७ | भेदादिरेव चिन्त्योऽस्तु   | 465    |
| भावात्तेन विभिन्न-        | ११३      | भासिनो धर्मिणस्तर्हि      | 400 | भेदामेदद्वयोसिखी          | ४५३    |
| भावानुवृत्तिसामध्यति      | 808      | भासेऽपवादोऽनाभासे         | 480 | भेदाभेदविकल्पोऽपि         | ३६०    |
| भावाभावाविशेषश्च          | 433      | भासोऽपि भासिनां धर्मः     | 426 | भेदाभेदस्थितियंद्वत्      | ५६३    |
| भावाभावाननुकृतौ           | 808      | भासः कल्पिततादातम्य-      | 486 | भेदाभेदी तती दैते         | 3 6 3  |
| भावाभावानुकारे च          | 808      | भासः स्थूलतया व्याप्तः    | 449 | भेदे चाविवभेदेऽपि         | 848    |
| भावाभावाविशे- ४८५         | ,४८६,    | भिदाभिदोरन्यतरा           | 463 | भेदे चाविधभानेऽपि         | 403    |
|                           | 433      | भिद्यमानं कथं तस्य        | ४९३ | भेदेन ज्ञायमानत्व-        | 343    |
| भावा येन निरूप्यन्ते      | 824      | भिन्नकालं कथं ग्राह्मम्   | 330 | भेदेनानुभवे भेदात्        | ४६६    |
| भावे ह्येष विकल्पः स्यात  | 1 880    | भिन्तत्वे परवेद्यः स्यात् | 346 | भेदोऽनुभूतिमान् धर्मी     | ३८३    |
| भावैराकारसंज्ञैर्वा ४०    |          | भिन्नमस्मादिदमिति         | 400 | भेदेऽन्यलेशमपि ४५         | ६,५७३  |
| भावै: स्वीकृतमेक- ४०      |          | भिन्नया हि तया शून्याः    | 430 | भेदेऽप्येवं घियस्तेषाम्   | 348    |
| भावं कञ्चित्पुरस्कृत्य    | ३६२      | भिन्नसन्तानय) रैक्यम्     | ३५३ | भेदे हि भेदसन्तान-        | ५६८    |
| भाग्यं कथं तदा रूपे       | ४३०      | भिन्नसन्तानयोः किं न      | ३५३ | भेदोपचारमात्रं स्यात्     | 400    |
| भाष्यापदेशादाचार्यं-      | ४६२      | भिन्ना एवाणवस्तत्र        | ४२३ | भेदोऽभेदो द्विघा- ४६      | ४,५६२  |
| भाष्यीयविवृति पश्य        | 433      | भिन्नाकृतीनामेतेषाम्      | 447 | भेदः प्रत्यणु वा बुद्धेः  | 349    |
| भाष्ये तद्व्याप्यसत्स्यात | तेः ४३७  | भिन्नोपादानता तावत्       | 486 | भेदः साध्यस्य दृष्टान्ते  | 424    |
| भासते चाखिलं चित्रम्      |          | भिन्नोऽपि देशभेदेन        | 407 | भोंगः प्रतिष्ठाकारौ च     | 485    |
| भासते द्वचात्मकत्वेन      | 848      | भिन्नोप्यनुभवोन्यस्मात्   | 489 | भौतकल्पितकल्पा- ४७        | 8,480  |
| भासते यद्यदेकं तत्        | 459      | भिन्नं चेत् कुरुते        | ११३ | भ्रम एवाखिल इति           | 888    |
| भासनात् कस्य केनास्त्     | प्रमुद्द | भिन्नं भावमभिन्नम्        | १५० | भ्रमत्वमविकल्पे- ३९       | ,0,4६६ |
| भासनेऽलीकमित्यस्तु        | 470      | भूतले कलसाभावः            | 488 | भ्रमत्वादेव संभोगम्       | 436    |

| भ्रमन्यवस्थापक्षा ४०५.५३१ मायोपमाविदृष्टा- ५०५,५४९ यत्नसाधितसाकारे ५५१           |
|----------------------------------------------------------------------------------|
| अमन्यवस्था स्पष्टाभे ५६६ मिथरजेंद् न्यभिचारेण ५२० यत्नादौ सत्यपि यथा ५६१         |
| भ्रमन्यवस्थितौ तद्वत् ५५५ मिथस्तथापि वा वित्ती ३५९ यत्परैहच्यते रुच्यम् ४५७      |
| अमान्न संकल्पनकल्प- ४५८ मिथो विरोधपक्षे च ४५६ यत्परैरुच्यते शास्तु: ४८६          |
| भ्रमः स एव संसारः ५५४ मिथःप्रथायाः क्षान्तौ तु ४२५ यत्र चाकृत्रिमं रूपम् ४७९     |
| भ्रान्तत्वर्मीवकल्पेऽपि ५६६ मिथःस्वरूपानापन्तः ५७२ यत्र प्रकाशविश्रामः ५६२       |
| भ्रान्तिद्वैविघ्यनिर्वाह- ५६५ मुख्यत्वान्न तु तस्यैव ५४२ यत्र रूपादिराख्यात: ५३२ |
| भ्रान्तिराकृतिपुञ्जोऽसौ ५३५ मुख्या बुद्धिरियं यथा २१९ यत्राध्यक्षकृतो भेद: ५७३   |
| मिचित्तचक्रं यदपीद- ४५३ मुधानेकव्वनिस्तं हि ५६६ यत्रापि निश्चयो माने ५२१         |
| मताबारुढ आकार: ५४९ मूलमेबाप्रकाशस्य ३६१ यत्रैकमनुपलभ्यम् १४२                     |
| मतिः साकारा चेन्न ८२ मृगतृष्णाम्भसि स्नात्वा १३६ यत्सत् तत्क्षणिकं यथा १         |
| मनुष्यनिश्चये भाव्यम् ५६३ मृताद् वरं दुर्बलता ४३५ यत्साघनबलात् सिद्धः ५६०        |
| मन्त्राधिपत्याल्लोष्टादौ ५५८ मृषा प्रकाशाभावस्तु ४०० यथा क्षणित्वं भवता ४३५      |
| मम स्वानुभवश्चात्र ४७५ मेयभूताकृती भेदा- ५७३ यथा च भाष्योक्तिसम-१५९              |
| मरणान्न भयं यस्य ४३५ मोक्षमार्गं यदा पृष्टः ३६४ यथा च व्यापिनित्यत्वे ५३५        |
| मरीचिनिश्चयोऽप्यम्भ: ५३२ मोहारूपविरागेण ५४४ यथातयात्वे वाकारस्य ५५४              |
| मरीचौ जलवद् यावत् ५५४ यचोक्तमाद्याचार्येण ५४३ यथा च हेतुफलते ४१६                 |
| महाकरुणया कु- ४९९,५३७ यज्जातिकं च तिसद्धी ५६४ यथा तथा न किञ्चितम ३६०             |
| महाकारुण्यसम्पन्न- ५५७ यज्जायमानम्पलक्षितम १४४ यथा तथा वा चिन्तायाम् ४०७         |
| महाधर्माधिराज- ५०३,५३७ यत एव स्वयं भाति ४७० यथा तस्मिन्न तद्भाव: ४८४             |
| महाभूताचिवज्ञान४०५,५४५ यत एवात्मिनर्भासः ४६७ यया तस्योपलब्धिस्त ४८४              |
| मानप्रस्ते गिरां श्रङ्को ३१५ यतस्तद्भासनं तत्तु ५१८ यथा विमिरिणा ४०३,५२९         |
| मानमेयफलन्यायम् ५५१ यतोऽन्यथापि ग्रहणात् ५६९ यथात्मरक्षावहितः ४६८                |
| मानयोर्न विरोधश्च ४७८ यतो विचारादिखल- ४९१ यथा दृष्टं श्रृतं ज्ञातं ४७६-७         |
| मानसिद्धं न च व्याप्ति-५७४ यतोऽस्य गुणदोषाभ्याम् ५६१ यथा घियोऽक्षात् ५७३         |
| मानं हस्तिवितस्त्यादि ५२१ यत कुतोऽपि वा ३७२,५१७ यथा भूमादितोऽग्न्यादे: ५६०       |
| मा भूदन्योऽस्तु साकार- ५५८ यतः प्रवृत्तिव्यावृत्ती ४२६ यथा न भेदोऽस्याभेदे ५७२   |
| मा भूदबस्तुतो वा चेत् ५७१ यत्कार्यकारणगुणम् ५१२ यथा नाहं मतं नीलम् ५२१           |
| मायावदन्यथा भातीत्यत्र५०५ यत्किञ्चिदतथाभूतम् ५२७ यथा निम्नोन्नतं ४३१,५३४         |
|                                                                                  |

| यथा नियतकालता            | ४२८          | यथा स दृष्टः शरदादि-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ३३१        | यदि मन्येत तत्रापि      | 34      |
|--------------------------|--------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|-------------------------|---------|
| यथा नियतकालत्वम्         | 477          | यथा सुवर्णं गुण- ४६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 14,400     | यदि लोकानुरक्षापि       | 894     |
| यथा निर्लेपमाकाशम्       | ३५९          | यथा स्थिता घर्मतेयम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ४२६        | यदि विद्याज्जनः क्वा    | वे ५६५  |
| यथा नीलिमदं तद्वत्       | ५७६          | यथा स्ववित्तिविश्रामः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 400        | यदि शक्तिप्रहो वाह्य-   | 880     |
| यथा नीलस्वभावेन          | ४६८          | यथा हेतुफले संवृत्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ३६४        | यदि साहायकापेक्षा       | 358     |
| यथा पुण्यबलं तेषाम्      | 488          | यथोक्तप्रतियोगित्वे                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 196        | यदि स्वरूपमाकाराः       | 349     |
| यथाप्रतीति कथितः २२८     | ,803,        | यदपेक्ष्य तदा स्थेयम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 843        |                         | 358     |
| यथाप्रतीति सत्त्वं ४०३   | ,447         | यदा च चित्रबुद्धचैव                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 404        |                         |         |
| यथा प्रदीपपटयोः          | 958          | यदा त्वर्थंग्रहो ज्ञान-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 989        |                         | 449     |
| यथा प्रवृत्ताकारस्य      | 440          | यदा मूलान्वेषे प्रयति                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 888        | यदीष्यते चेतस एव        | ३६५     |
| यथा बाह्यस्य बीजस्य      | 808          | यदा यदेव स्फुरति                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ४६८        |                         | ४०२     |
| यथा बाह्यं ग्राह्यम् ४१६ | ,884         | यदि कार्योपयोगी च                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ५३८        | यद्वर्मव्यतिरेके न      | 346     |
| यथा बाह्यं स्वतो भिन्नम् |              | यदि किञ्चित्वविच्छास्त्रे                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | <b>†</b> § | यद्भावः पुरुषान्वय-     | ३०५     |
| यथा भिन्नं सुखान्नीलम्   | 477          | यदि चानाकृतिज्ञानम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 434        | यद्यज्जातिकमेकहेतु-     | 290     |
| यथा भेदग्रहानिष्टौ       | 408          | यदि तस्य क्वचिच्छक्तिः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 896        | यद्यत्रावस्थितेपैति ५२५ | 9,4२८   |
| यथा मायाकृतं तद्वत्      | 828          | यदि तस्यापि हेतुत्वम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 808        | यचत्प्रकाशते तत्तत्     | 436     |
| यथा माया तथाभूत-         | 828          | यदि तावत्खवत् ४३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 0,423      | यद्यथा भाज्यते चेतः     | 455     |
| यथायथार्थाश्चिन्त्यन्ते  | ३६८          | यदि तु ख्यातिराकार-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ४३२        | यद्यथा भासते ज्ञानम्    | ३९५,    |
| ४२५,४४६,४७४              | ,            | यदि नाम न नीलेन                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 493        | 884,889-2,848           | ,४६१,   |
| यथार्थंशक्तिविरहे        | 888          | यदि तु प्रतिभासेत                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 388        | ४६८,५४४,५६६,            | ५६९,    |
| यथालीकस्य गोत्वस्य       | 443          | यदि नास्ति निराकारः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 488        |                         | 402     |
| यथावसायं तु बहिः         | 447          | यदि नाष्यक्षता तस्य                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 398        | यद्यथेत्यादिना युक्तिः  | ५६६     |
| यथा वा चन्द्रयुगलम्      | 803          | यदि प्रकाशसत्तां च                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 473        | यद्यदिच्छति वै बोद्धुम् | 3 \$ \$ |
| यथा विक्रम एवास्य        | 439          | यदि प्रकाशो नी- ३८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 3,486      | यद्यदूपं व्यवसितिसहम्   | १५८     |
| यथा विनेयाः खलु          | 440          | यदि प्रवृत्तेराक्षेपी                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 444        | यद्यभिन्नेन रूपेण       | 800     |
| यथा शातमशातेन            | 362.         | यदि बाह्योऽनुभूयेत                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 888        | यद्याकारं प्रवेश्यापि   | 440     |
| ५२३-४                    | -            | यदि ब्रयात् परज्ञान-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 449        | यद्येन रूपेण विकल्पितं  | 304     |
| यथा सकलदेहिनाम्          | 880          | यदि भावास्वभावत्वम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |            |                         | 483     |
| यथा सजातीयमतात्          | 400          | यदि भ्रमोऽसावखिलः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |            | यद्येवं भवतैव किम्      | 260     |
| 1 a mir rand             | and the same | The state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the s |            |                         |         |

| यद्येष एव सिद्धान्तः      | ४७५   | युक्तायुक्तविमर्शेन        | 409   | रुचेस्त <b>देक</b> निष्ठत्वात् | 440   |
|---------------------------|-------|----------------------------|-------|--------------------------------|-------|
| यद्रूपं दृश्यताप्राप्तम्  | 759   | युक्ता व्यावृत्तिमा- ३८०   | ,५६७  | रूपकायमधिष्ठाय                 | ४८९   |
| यदस्तुरूपं तदस्तु         | ५५६   | युक्तं तत्साघनादस्मात्     | 388   | रूपनिर्भासतोध्यक्ष-            | 447   |
| यद्वाचः पुरुषान्वय-       | २५३   | युक्तं नाशादिवत् सत्ता     | 484   | रूपनिष्ठेह तादृश्याः           | १८३   |
| यदा वार्तिकमादर्शः        | 440   | युक्तः प्रतीत्या शब्दार्थः | 803   | रूपमात्रस्य निर्भासः           | 444   |
| यद्वा स्वभावः प्रतिपद्-   | 488   | युक्त्यागमोक्ति-           | 488   | रूपस्यैव हि निर्भासः           | 388   |
| यन्निर्भाति यथा तथा       | १५५   | युक्त्या न चान्यदिह        | 350   | रूपादिष्वपि वा कास्था          | 425   |
| यन्मध्यमामवतरन्नपि        | 487   | युवराजनयेनैतत्             | 436   | रूपादिष्विति चाभूत-            | 433   |
| यश्चोभयोः समो दोंषः       | 88    | येन तहींदृशं यत्र          | 808   | रूपादेश्चेतसश्चैवम्            | 356   |
| यस्य चैकतरत्वाभ्याम्      | 408   | येन नैकमनेकं यत्           | 428   | रूपानिष्ठा संभवे               | ३८२   |
| यस्य भावे भवेत् कार्यः    | म् १३ | येन येन हि धर्मेण          | 388   | रूपाप्ती सांवृतं शक्तम्        | ५६४   |
| यस्य राशिरनेकं स्यात्     | 408   | येन रूपेण यन्नैकम्         | 362,  | रूपाभावादभावानाम्              | 200   |
| यस्य स्वरूपनि -३९१-       | २,५६५ |                            | 1,424 | रूपाभासे रस इव तथा             | 146   |
| यस्याभिघानतो वस्तु-       | 288   | योगाचारमते गीतः            | 833   | रूपे तस्य न किञ्चन             | 704   |
| यस्मादेकमनेकं च           | 894   | योगाचारस्य नाज्ञानम्       | 868   | रूपे समानजातीयात्              | 808   |
| यस्मादेव हि यज्जनम        | 868   | योगाचारान्न तत्त्वेन       | 489   | रूपं तदनुसारेण                 | ३८२   |
| यस्मिन्नेव हि सन्ताने     | ७२    | योगाचाराभिमानात्           | 408   | रूपं समोक्ष्य दाहादि-          | 449   |
| याति गन्धर्वनगरम्         | १३६   | योग्यतायामयोगस्य           | 328   | रूप्यारोपणमङ्गार-              | 808   |
| यातं कांचित्परिणति-       | 808   | योज्यं न च तदेवात्र        | 488   | रोघादेव सकुन्न                 | 850   |
| यावच्च जन्म चित्रस्य      | 486   | योऽपि तापार्दितोऽभ्येति    | ३६४   | रोधः सोऽपि सहास्थिति           | : 284 |
| यावच्च संवृत्तिस्तावत्    | ४१७   | यो भाव्य इत्युपालम्भ-      | 433   | रोपापवादस्थानोच्चा-            | 434   |
| यावच्च स्वप्नबोधाय        | ३६३   | यो भ्रमः सर्व एवासौ        | 4२६   | रोपापवादनियतैव                 | 896   |
| यावत्त्रकृत्या भ्रान्तस्य | ४१५   | यौवराजकराजस्य              | ४३२   | रोपापवादौ मध्यान्त-            | 432   |
| यावत्संवृतिरस्ति          | 480   | यः प्रतीत्यसमुत्पादः       | 868   | लक्षणस्य क्रियाकाले            | 480   |
| यावदात्ममतिरप्रतिभा       | - 886 | रत्नविग्रहवज्ज्ञेयः ५०     | ३,५३७ | लक्षणाभावतो भावे               | 440   |
| यावदेव विचारेण            | 390   | रसरूपवदुत्पन्नी            | 343   | लब्धो बोधदयादिभिः              | ३२६   |
| यावदेव हि बहि- ४४         | ४,५६६ | रागद्वेषमोहमानादि-         | ४२९   | लिङ्गात् परविदो ग्राह्म        | 1880  |
| यावन्न सिद्धिः स्वविद     | : 449 | राजद्वारे इमशाने च         | ४७५   | लिङ्गं वा तव विच्छिन्नम्       | M     |
| युक्तमेतत्प्रकाशस्तु      |       | रुक्मादि कल्पितं बाध्यम्   | 1440  | लुठतिः श्लेषणार्थोऽयम्         |       |
|                           |       |                            |       |                                |       |

| लोकबुद्धि मपेक्ष्यैव       | 484    | वाचो युक्तिरियं कीदृक्    | 443   | विज्ञानस्य तदेव          | 301   |
|----------------------------|--------|---------------------------|-------|--------------------------|-------|
| लोकस्याक्षिपति प्रवृ-      | 394    | वाचः प्रत्यायने शक्ता     | 3 6 8 | विज्ञानस्यैव धर्मोऽस्तु  | 358   |
| लोकस्यासत्प्रकाशक्चेत्     | 888    | वाच्यवाचकतां क्वापि       | 443   | विदेव कि नास्ति किमस्तु  | ४६६   |
| लोकातीसामचिन्त्याम्        | 403    | वाच्यो भासनिषेघोऽपि       | 440   | विद्यते यदि कुत्रापि     | 421   |
| लोके चान्तः स्फु- ३५३      | ,430   | वादस्थिताविव              | 498   | विद्युद्दचोतसंका-३८२     | , ५२६ |
| लोके रूढं पृथगिव           | 430    | वार्तिकसप्तरलोकी-         | 283   | विधिबाधामुख्यतया         | 486   |
| लोकः स्वाभिनिवेशं तु       | 479    | वार्तिके तु कृतं लोक-     | 454   | विधिश्च चित्रधीर्हन्यात् | ५७६   |
| लोष्टमेवान्यथास्याति       | 446    | वासनायोगत इति             | 479   | विधिसाधनमानेन            | 484   |
| वक्तुं किञ्चिदनाश्रित्य    | ३६४    | वासनालुठितं चित्तम्       | 429   | विधि विध्य नान्यस्य      | 488   |
| वञ्चिता अपि तेनैव          | 480    | वासनोपहतत्वं च ४०३,       | 429   | विधूतकल्पनाजालम्         | 340   |
| वदंस्तथागतगुणान्           | 478    | विकल्प एवानुमि- ४००       | ,400  | विनार्थंमर्थाभासा घीः    | 479   |
| वन्दे संभोगकायम्           | 403    | विकल्पकस्य भ्रान्तत्वे    | ५६६   | विनावधि प्रतीतः ४५९      | ,400  |
| वरमिष्टस्य न प्राप्तिः     | 834    | विकल्पकस्याभ्रान्तत्वे    | ५६६   | विना विरुद्धोपनयात्      | ५७६   |
| वरं ह्यपेक्षिता भावाः      | ४२६    | विकल्पप्रतिबिम्बेषु       | २२८   | विना विशेषं न न्यायः     | 480   |
| वर्णाकृत्यक्षराकारशून्यं   | २२०    | विकल्पभ्रमभूमित्वम्       | 398   | विनेयचित्तामुखता         | 979   |
| वस्तु किञ्चिदुपन्यस्य      | ३६४    | विकल्पवर्जनेनैव           | 484   | विनेयभेदाद् भित्त्वैकाम् | 486   |
| वस्तुतस्तु किमेकं तंत्     | 408    | विकल्पितस्य बाह्यस्य      | 803   | विन्मात्रानवतारेपि       | 818   |
| वस्तुतायामनारोपे           | 443    | विकल्पे क्लेशभावोऽधि-     | 444   | विपरीतरतः सोयम्          | 800   |
| वस्तुतोपाधिबोघत्वम्        | ३६०    | विचारमनुमां विद्यः        | ३६३   | विपर्ययविवक्षा चेत्      | 428   |
| वस्तुमात्रग्रहस्तस्मात्    | 408    | विचारलीलालुलि-४६३         | ,448  | विपर्ययः पुनः कस्मात्    | ३८३   |
| वस्तुनो धर्मिरूपस्य        | ४३२    | विचारव्यसनं यस्य          | १७३   | विप्रतीतिशताधारम्        | 948   |
| वस्तुन्यपि तु पूर्वाभ्याम् | 1 303  | विचित्रकल्पनारूढ:४०३      | 5,430 | विप्लुतेन्यग्रहश्चास्तु  | 488   |
| वस्तुभेदे प्रसिद्धस्य      | २६३,   | विच्छिन्नभिन्नक्षणवृत्ति- | 880   | विबन्धकत्वेलीक- ४०६      | ,444  |
| ₹0€                        | , 306  | विच्छिन्नः स्फुटनील-      | १५१   | विभक्तं टीकया यद्वत्     | 488   |
| वस्तुरूपस्य संस्पर्शे      | 200    | विजातिव्यावृत्तं व्वनिभि  | 1:388 | विभावयन्नाह कृती         | २६५   |
| वस्तुरूपेषु नीचोच्च-       | 434    | विज्ञप्तिमात्रमिखलम्      | ३६७   | विभिन्नेनाप्यलीकेन       | 800   |
| वस्तुसन्नपि सन्तान-        | 448    | विज्ञानमात्रमेवेदम्       | ४३९   | विभुं चित्तं न पश्यति    | 800   |
| वस्तुस्वभावः कार्यत्वम्    | 1 399  | विज्ञानवादिन इति          | 480   | विमुक्तमालीक्य- ४६५      | ,406  |
| वस्त्रोदकेऽपि भेदः कि      | म् ५२० | विज्ञानवादिनस्तावत्       | 347   | विरुद्धधर्माध्यासश्च     | 403   |
|                            |        |                           |       |                          |       |

| विरुद्धधर्माध्यासाच्च   | 420   | विहाय चित्राकारं च        | 438   | व्यवस्यन्तीक्षणात् १८६,३३६     |    |
|-------------------------|-------|---------------------------|-------|--------------------------------|----|
| विरुद्धाव्यभिचारः क्व   | 340   | विहाय हेयोपादेय-          | 440   | व्यवहारकृतस्त्वेषः ५५४         |    |
| विरोधश्चेद् भेदम्       | 68    | विहायःप्रतिबिम्बादि       | 408   | व्यवहारप्रसिद्धा चेत् ४१५      |    |
| विरोधादेवालम्           | 68    | वेदकाभिमतत्वेन            | 470   | व्यवहारभावाभावी ५२१            |    |
| विरोधानभ्युपायेपि       | ४५६   | वेदनं किञ्चिदुद्दिश्य     | 836   | न्यवहारादवितथम् ५२७            |    |
| विरोधः पौरुषेयोत्र      | ४८३   | वेदनं तत्तदाकारम्         | ४२६,  | व्यवहारेण निर्बन्धः ५५८        |    |
| विवक्षापरतन्त्रत्वा-२६  | ३,३१६ | ४७४                       | ,478  | व्यवहारोऽन्यथा नेति ५७०        |    |
| विविच्याशक्यदिशित्वम्   | 404   | वेदान्तवादस्त्वेकत्वे     | 843   | व्यस्तो हेतोरनाश्र-३१५,४४२     |    |
| विशिष्टप्रत्ययत्वेन     | 363   | वेदोत्पाद्यकथादीनाम्      | ४२९   | व्याक्षेपस्य बलीयस्त्वे ३४०    |    |
| विशिष्टयोग्यतादृष्टे:   | 489   | वैद्यवेदकताहानि:          | ३५३   | व्याख्यातं भाष्यकारेण ५५२      |    |
| विशुद्धिचत्तसन्तानः     | 483   | वेद्यत्वे वेदकत्वे च      | 420   | व्याडिब्रीडाकरं क्षार- ४५५     |    |
| विशुद्धिवासनाबन्ध-      | 440   | वेद्यवेदकभावेन            | 488   | व्यापकस्तस्य घर्मश्चेत् ४०१    |    |
| विशुद्धेः स हि पर्यन्तः | 436   | वेद्यवेदकयो रूपं न        | 347   | व्यापकानुपलम्भस्य ४५५          |    |
| विशेषणानपेक्षा च        | ४७९   | वेद्यवेदकयो रूपं नि-      | 342   | व्यापकानुपलम्भादौ ५७४          | -  |
| विशेषदर्शनं सिद्धिः     | 424   | वेद्यवेदकरूपेण            | ३५३   | व्यापकानुपलम्भेऽपि ५६४         | -  |
| विशेषनिष्ठया साध्य-     | 424   | वेद्ये यत्र हि यन्मति:    | १८३   | व्यापकाभावचिन्तायाम् ३९५       |    |
| विशेषलक्षणस्यापि        | 483   | वैपाकिकैद्वितीयं तु       | 407   | व्यापाराविरतिस्ततः १२७         | 01 |
| विशेषश्चावसायानाम्      | ५५६   | वैभाषिकमतिक्रम्य          | 438   | व्याप्तिरेवाय तदपि ५६७         |    |
| विशेषसरणेऽप्येव         | 444   | वैभाषिकाच्च सूत्रान्ती    | 448   | व्याप्तिरच न क्वचित्सिद्धा ५६% | 8  |
| विशेषेणान्वयस्तस्मात्   | 428   | वैमल्यपरिशुद्धिस्तु       | ४७४   | व्याप्तेरसिद्धेरद्यापि ५७४     | 5  |
| विशेषेऽनुगमाभावः        | २६८,  | वैरबुद्धचा न कि बन्धोः    | ४३८   | व्यामं भिदा यदि विशेष्य-१५     | 0  |
| २७४,                    | 308   | व्यक्तिभेदाः क्षणित्वादेः | 424   | व्यावहारिकभेदस्तु ५२३          |    |
| विशेषो दृष्टचदृष्टी च   | 800   | व्यतिरेकीव निर्देश:       | 429   | व्यावृत्तिभेदद्वारेण ५३८       |    |
| विश्वकार्यं च संभोगे    | 488   | व्यतिरेकीव यज्ज्ञाने      | २२८   | व्यावृत्तिभेदः कश्चात्र ३६१    |    |
| विषयीकृतमन्यद्वा        | 449   | व्यथारोपापवादा- ४८        | 3,480 | व्यावृत्तिमात्रसिद्धौ च ५२४    | 5  |
| विषयेण च विज्ञानम्      | ३५१   | व्यपदेशार्थकृत्यादि-      | 800   | व्यावृत्तिश्चेद् दशाभेदः ५४३   | T  |
| विश्वेनेव प्रमापाये     | ४४३   | च्यवच्छेदद्वये निष्ठा     | 474   | व्योमाकरमपि स्याच्चेत् ५२२     | 2  |
| विसंयोगगुणैर्युक्तम्    | 407   | व्यवस्थामात्रतोऽप्यस्य    | ४२६   | व्योमास्ति व्यतिरेकभूमि: २८६   | -  |
| विस्मयः कल्पितापेक्षः   | 480   | व्यवदानार्थनेत्यत्र       | 438   | शक्तस्त्वलीक आकारः ५५६         | 1  |
|                         |       |                           |       |                                |    |

| शक्तिहक्ता ततः सत्ता       | 800  | शुल्कव्ययभयान्नातः       | ४३२   | सकलार्थशिवतशून्यम्       | 420  |
|----------------------------|------|--------------------------|-------|--------------------------|------|
| शक्तिः सत्ताप्रकाशस्तु     | 800  | शून्यताकांक्षिणो यत्नात् | 828   | सङ्केतकरणं सत्या-        | 448  |
| शक्तेपि नि:स्वभावत्व-      | 828  | शून्यताख्या यथा भाति     | 430   | सङ्केतकारिवचनात्         | 998  |
| शक्तेरनिश्चये तस्य         | 399  | शून्यताख्यो मतो धर्म-    | ४३२   | सङ्केतः कृत इत्यास्था    | 998  |
| शक्तेरनिश्चयेष्यस्ति       | 399  | शून्यता च द्वयेनोक्ता    | 488   | सतो ख्यानमसत्ख्यानम्     | 438  |
| शक्तेरपि प्रकाशेन          | 399  | शून्यतातथताधर्म-         | ४३२   | सतो जलादिरारोपः          | 998  |
| शक्त्यन्तरबलेनापि          | 399  | शून्यता नाम घर्मोस्ति    | 433   | सतोऽपनयने जातु           | 390  |
| शक्त्यभावाच्च कार्यत्वा    | -489 | शून्यतालम्बनं घमं-       | ४९२   | सतोपि भानं नार्थस्य      | 443  |
| शक्त्यभावान्न कार्यं स्यात | 1488 | शून्यता विद्यते त्वत्र४८ | ३,५४६ | सतो विनाशनं नाम          | 888  |
| शक्त्या व्याप्तं तदिति     |      | शून्यता संविदो नान्यत्   | ४३१   | सत्ता च नाम धर्माणाम्    | ४८६  |
| शक्यभावान्न कार्यं स्यात्  |      | शून्यं गेहं यथा पुंभिः   | 488   | सत्ता च नामात्यक्षाणाम्  | 1840 |
| शक्यभेदमनेकं स्यात्        | 404  | शून्यं च द्वितयेन        | 68    | सत्ता निषेद्धचाभिमता     | ३६१  |
| शक्यमेवमपि ख्यातुम्        | 404  | शून्यं नापि न चा- ४८८    | ,480  | सत्तामात्रानुबन्धित्वात् | १४६  |
| शतधा विप्रकीर्णेऽपि        | ३६९  | शेषं स्यादिप दोषाय       | ३६०   | सत्ता साधुर्न संवित्तिः  | ४७९  |
| शब्द एव तथा मा भूत्        | 849  | श्रद्धानुसारे तु महाजनीय | :486  | सत्तायां ननु सिद्धायाम्  | 340  |
| शब्दसाम्यादभेदिनः          | २३४  | श्रद्धावशत्वेऽपि वरम्    | ४७३   | सत्तायां संशयेष्यस्मात्  | ३६०  |
| शब्दात् तदपि नार्थात्मा    | २२८  | श्रीनागार्जुनपाद-        | 484   | सत्त्वमर्थक्रियारूपम्    | ३६२  |
| शब्दार्थः त्रिविद्यो धर्मी | 378  | श्र्यते धर्मकायत्वम्     | 833   | सत्त्वादसत्त्वात् स-४८८  | ,480 |
| शब्देनाव्यापृताक्षस्य      | 206  | श्रेयस्तेन जनोयमस्तु     | 483   | सत्त्वेत एव धर्माणाम्    | 480  |
|                            | २०३. | रलाघां ततानार्यघरा-      | 486   | सत्त्वे च स्वविदः सिद्धे | ५६२  |
| 204,                       |      | षण्डस्य रूपवैरूप्ये      | 388   | सत्त्वं ततो बहिरपि       | 399  |
| शरीरादबहिभूता              | 428  | षष्ठचा लाभेपि कथम्       | ३७२   | सत्यतैव प्रसज्येत        | 437  |
| शल्येन विश्वताङ्गे-४८३     | 480  | स एव तासां प्रभवः        | 442   | सत्यतः कल्पना त्वत्र     | ४७६  |
| शस्त्रादिना त्रणादेश्च     | 378  | स एव भावोप्युदितः        | 280   | सत्यसङ्गी भ्रमश्चायम्    | 478  |
| शातादिः परमोथवेह           | 348  | स एव हेतुरथ न            | 888   | सत्यमर्थक्रियैवोक्ता     | ३६२  |
| शातादः परमायपह             | 368  | स एवायं धर्मकायः         | 488   | सत्यमाचार्यदिग्नाग-      | 484  |
| शुक्ती हि रजतारोपः         | 808  | स एष बन्धकीमृत्यु-       | 408   | सत्यस्य गोत्वाकारस्य     | 999  |
|                            |      | स एव बुद्धो धर्मरुचेत्   | ४९३   |                          | 806  |
| शुद्धमाध्यमिकस्तरमात्      | 480  | सकल इह विचारः            | ४८२   |                          | 444  |
| शुद्धलौकिकविकल्प-          | 860  | समाल वृष्ट् । जनारः      |       | action con a mind        | 1    |

| सत्याकारोपि संकल्पः       | 444    | समेपि चेद् दर्शनमार्ग-    | 486     | सर्वा निर्विषयैव         | ३९५   |
|---------------------------|--------|---------------------------|---------|--------------------------|-------|
| सत्येपि सत्याकारक्चेत्    | 448    | समः सूक्ष्मश्च संब-४९५    | ,५३९    | सर्वावकारहानेन           | ५७६   |
| सत्येसत्येथवाकारे         | 444    | सम्बन्धिभेदाद् भे- २६३    | \$ ? \$ | सर्वावस्थासमानेऽपि       | 79,48 |
| सत्योलीकोथवा              | 448    | सर्वज्ञेयेष्वसंमूहम्      | 438     | सर्वेषां च मता बुद्ध-    | 488   |
| सत्यं चेत् संविदः सिद्धम् | 1885   | सर्वत्र तुल्यदोषत्वात्    | 349     | सर्वे हि वस्तुसंबन्धाः   | 884   |
| सदन्यथा विभातीति          | ३५७    | सर्वत्र देवभुवने ४९९      | 430     | सर्वेश्च लक्षणैश्चित्रै: | 434   |
| स निष्ठितविशेषोपि         | 424    | सर्वत्र मानविहिते         | 484     | सर्वेदिचत्रैर्लक्षणकै:   | 836   |
| सन्तानभावीयम्             | ४५२    | सर्वत्र हेती व्याप्तिस्तु | 408     | सर्वो ज्ञेयतया रूढ:५०    |       |
| सन्तानान्तरभेदेपि         | 343    | सर्वत्रानुगतं यद्वत् ४९६  | 480     | सर्वोपाधिविविक्त- ४७     |       |
| सन्तानान्तरसिद्धिः स्या   | त्४५२  | सर्वत्रालम्बनं ज्ञानम्    | ३५६     |                          | 100   |
| सन्दिग्धात् कि फलं वः     | 409    | सर्वत्रालम्बनं बाह्यम्    | 348     | स वेत्ति विश्वं न च      | २७१   |
| सन्दिग्धे हेतुवच- २४      | 8,724  | सर्वथा वेद्यहानी तु       | 470     | सन्यापारे च निर्भाति     | ३५६   |
| सन्देहे घमिणो घर्म-       | ५६८    | सर्वधासिन्निति पुनः       | 390     | स सर्वव्यवहारेषु         | १६२   |
| सन्धिनमींचने व्यक्तम्     | 448    | सर्वदेशसमानेषि            | 40      | स स्वापराघमध्यक्षे       | 408   |
| सन्निवेशादिमत्सर्वम्      | 288    | सर्वधर्मा: स्वधीरेव       | 430     | स स्वाभाविक उच्यते       | 405   |
| सन्निवेशादि तद्यु- २६     | 1968   | सर्वनास्तित्ववादस्त       | 488     | सहव्वंसो व्वंसान्तरम्    | 888   |
| सन्मध्यमाख्या प्रतिपन्न   | 1      | सर्वनास्तित्ववादे हि      | 484     | सहभावितयान्योन्यम्       | 858   |
|                           |        |                           |         | सहस्थानाभावो यदि         | 288   |
| समन्तभासादाभा- ४०         |        | सर्वनास्तित्ववादोतः       | ५४६     | सहस्रशीर्षा पुरुषः       | २७१   |
| समयस्य हि साधनत्वे        | 23     | सर्वप्रतीतिमूलत्वात्      | 868     | सहोपलम्भनियमात्          | 459   |
| समयाहितभेदस्य             | 328    | सर्वमर्थान्यतिभिदि        | 408     | सहोपलम्भप्राकाश्य-       | 448   |
| समर्थनैतस्य दिशः          | २३२    | सर्वशक्तिवियुक्तेन ३६३    |         | स ह्यस्तु नाम्युपगमः     | 888   |
| समर्थहेतुसद्भावे          | १७     | सर्वशून्यत्वसमये          | 408     | साकार एव विज्ञाने        | 440   |
| समस्ति तावद्वचवहार-       |        | सर्वशून्यादिशब्देषु       | 803     | साकारचित्तनिष्ठायाम्     | 448   |
| समानयोगक्षेमत्वात्        | 288    | सर्वस्य पर्युदस्तत्वम्    | 884     | साकारत्वं मतीनाम्        | 484   |
| समापि चेद् विकल्पोपि      |        | सर्वाकारावसायो हि         | ५६७     | साकारबुद्धेर्बाघायाम्    | 320   |
| समारोपस्तवापीति           | 488    | सर्वाकारां विशुद्धि ४३३   |         | साकारमेव चेतरचेत्        | 447   |
| समारोपापवादान्त-४         | ८६,५३३ | सर्वात्मनिष्चयश्च स्यात्  | 443     | साकारमेव तिचत्तम्        | 803   |
| समारोपापवादान्तम्         | ४८३    | सर्वाक्रोशे हि मरण-       | ४३५     | साकारेतरमध्यमा-          | 484   |
| समासतस्तेन करिष्यते       | 488    | सर्वानर्थानुषङ्गेषु       | ४५३     | सा कुतोनुमितेः सा        | 404   |

| साक्षात्कारः स्वरूपस्य      | 444     | सामग्रचपेक्षयान्यस्य    | 358     | २६३,२९८,३०८,             | 318           |
|-----------------------------|---------|-------------------------|---------|--------------------------|---------------|
| साक्षात्कारो न कामम्        | 406     | सामग्रचा एव शक्तेश्चेत् | 347     | सिध्येदसाघनत्वस्य        | 300           |
| साक्षात्कुर्वन्ति चान्यो-   | ४२१     | सामग्रचामिह नाशनाम      | 808     | सुखमानं स्फुटत्वेन       | 455           |
| साक्षात्र्यातकुमारमूर्त्ति- | 483     | सामग्रया यदि निष्पन्नः  | 348     | सुखादिरपि विज्ञेया-      | ३८२           |
| साक्षादकल्पं युवराज-        | 228     | सामान्यदर्शनात्         | १७४     | सुदृष्टतरमेतत्स्यात्     | 480           |
| सा च नित्यविरुद्धेति        | ४७९     | सामान्यधर्मयोरेव        | 474     | सुप्ता इवानिष्टविलापिन   | : १           |
| सा तु कल्पितधर्माणाम्       | ४३१     | सामान्यमन्यथा कस्मात्   | 420     | सुवर्णंकुण्डलाकारम्      | 428           |
| साद्ध्यं तु स्फुरितुम्      | 348     | सामान्यविषयं के-४०२     | ,447    | सूक्ष्मतराभ्रपत्र-       | 880           |
| साधम्यंवैधम्यंगिरोः         | 486     | सामान्यस्याप्यवश्योप-   | 424     | सूत्रालङ्कारगदितम्       | 439           |
| साघयेत तावतैवास्त           | 493     | सामान्याश्रयणं यत्र     | 424     | सूत्रालङ्कारमार्यीयम्    | 437           |
| साघारणत्वदोषश्च             | ३५१     | सामान्येन विशेषाणाम्    | ५६३     | सैव चेत्स्फुरणं साक्षात् | 446           |
| साघारण्याभिमानेन            | 428     | सामान्यं ज्ञानसं- ४०३   | ३,५३०   | सैव सत्ता बहिरिव         | 803           |
| साधारणं षष्टमिहेक्षते       | २१७     | सालोकरूपवत् कुर्या-२    | ३,३५१   | सोपि तेनैव भाण्डेन       | ४६७           |
| साघ्यते सर्वधर्माणाम्       | 208     | सावधेरेव भासः ४५८       | 2,400   | सोपि न प्रतिषेघोयम्      | १३६           |
| साध्यशून्यश्च दृष्टान्तः    | 486     | सांभोगिकेन कायेन        | 439     | सोप्याचार्यप्रवररविणा    | 246           |
| साव्यसिद्धेः प्रकाशो हि     | र्प६०   | सांवृतत्वकथा मिथ्या     | ४१७     | सोयं नयः समयतः           | 888           |
| साच्यस्याच्यक्षबाधापि       | 400     | सांवृतत्त्वं च मानस्य   | 488     | संक्लेशव्यवदानं च        | 447           |
| साध्ये च दृश्ये व्यभि-      | २९६     | सांवृतस्यानिषेधोत्र     | 349     | संक्लेशोपचयध्वंस-        | 488           |
| साघ्येनानुगमात् २६३         | , ३१३   | सांवृती पुंवदेकाख्या-   | ५६६     | संघो निर्माणकायाभ-       | 894           |
| साघ्यं तव किमण्यस्तु        | 474     | सांशेवयविवद्येषः ४३०    | ,473    | संज्ञामात्रेण साघ्यस्य   | 384           |
| साध्यं न किञ्चिदिति         | २६३     | सिद्धमित्यफलं ग्राह्म-  | 448     | संदृष्टकारणकलाप-         | २७६           |
| साध्यं विधूय न च            | 440     | सिद्धान्ते विप्रकीणंस्य | १८३     | संपूर्ण आत्मवादोयम्      | 80            |
| सा न सिद्धा न हि            | 473     | सिद्धायामेव सत्तायाम्   | 340     | संबद्धातमा गुणनिधिः      | 808           |
| सान्नव्यञ्जनलक्षणैः         | ४६४     | सिद्धिबाधनयोरस्ति       | 480     | संबन्धस्य च बाघ्यत्वा    | त्३७२         |
| सान्निध्यतारतम्यं तु        | 486     | सिद्धिषियः परिचयः ३८    | 3 F8,83 | संबन्धिभेदाद् भेदोक्ति-  | <b>\$8</b> \$ |
| सापि घ्वस्ता महा-४८         | : 2,484 | सिद्धेधर्मिण सन्दि-३८   | १,५२६   | संबुद्धकल्पा दशमूभुजः    | 880           |
| सापि न प्रतिषेघोयम्         | १३८     | सिद्धे विशेषे सामान्यम् | ( ५६३   | संभाराभ्यासजन्मा         | 888           |
| सापि नेति वचो व्यर्थ        | म् ३६३  | सिद्धोपि तत्र हेतु- ३७  | १,५१७   | संभोगकायस्थित एव         | 334           |
| सा प्रतिज्ञायमानैव          | 343     | सिद्धं यादृक् २३३       | 8,248,  | संभोगकायात्परमेति        | 399           |
|                             |         |                         |         |                          |               |

|                             |       | 0                           |       |                            |     |
|-----------------------------|-------|-----------------------------|-------|----------------------------|-----|
| संभोगकायादितर-              | 888   | संवृत्यापि न तद्रूपम्       | ४३५   | स्फुरदेव कथं बाध्यम्       | 449 |
| संभोगधर्मी बुद्धश्चेत्      | 865   | संवृत्यपेक्षा यदि           | 480   | स्फुरदेव ततो रूपम्         | 437 |
| संभोगबुद्धताज्ञान-          | 406   | संसर्गस्य कथं सिद्धिः       | 886   | स्फुरणं प्रतिभासक्चेत्     | ५७३ |
| संभोगबुद्धताहेतुः           | 439   | संसर्गिणमनादृत्य            | 288   | स्मृतिश्च संवादवती         | ४१३ |
| संभोगभङ्गे तद्धर्मः         | 436   | ससारदोषैरस्पृष्टम् ४३०      | ,422  | स्यात् सत्यं स हि तत्र     | 200 |
| संभोगात्मा न चेत्कोन्य      | : ५३७ | संसारनिवृ'तिपथ-             | ३६७   | स्यान्नाम तत एकत्वम्       | ५७६ |
| संभोगालीकता सिघ्येत्        | 408   | संस्कारस्य बलीयस्त्वे       | 380   | स्वकारणादेव यथान्य-        | 680 |
| संभोगांशचतुष्ट्वेपि         | 480   | संस्काराद् वेदनासंज्ञे      | ३६१   | स्वकारित्रविरोधे हि        | ४६७ |
| संभोगे च द्वयाभावः          | 488   | संस्काराः प्रतिभान्ति       | १५५   | स्वगोचरस्य तेनापि          | 449 |
| संभोगे चोपचारादि            | 440   | स्थापयन्नग्रतः किञ्चित्     | 838   | स्वगोचरोपस्थानेन           | 449 |
| संभोगे सति तद्धर्मः         | 439   | स्थितिद्वयमपेक्ष्यायम्      | 484   | स्वतन्त्रं कार्यमेव स्यात् | 29  |
| संभोगः सांवृतो हित्वा       | 439   | स्थितिहिं विज्ञाननये        | 400   | स्वतो यत्रापि मानत्वम्     | 858 |
| संभोगः स्वार्थसंपत्तिः      | 438   | स्थितेन कि व्योग्नि         | 888   | स्वतोन्यतश्च व्यावृत्ती    | 489 |
| संमुखोप्यन्यथा कुवंन्       | 440   | स्थितेन्यदन्यत्र भवत्       | 848   | स्वतोन्यतहचाभावेपि         | 487 |
| संवित्तिनियमो नास्ति        | 488   | स्थितेपि हेती भवदेकदा       | 858   | स्वतोपि मा भूदिति चेत्     | 440 |
| संवित्तिरेव नास्तीति        | ४६६   | स्थित्वा प्रावृत्तिसंस्थान- | -२६३, | स्वपरप्रविभागो हि          | ३६२ |
| संवित्तिर्मम नेति           | ४६६   | २६६,२७९                     | ,२८१  |                            | 488 |
| संवित्तः स्थितिमात्मन       | : 888 | स्थिरेतरत्वे नियतम्         | 288   | स्वप्नोपमत्वाद् धर्माणाम्  | ४६४ |
| संविदूपमलोकसुन्दर-          | 404   | स्थूलदेशापि तेनैक्यात्      | 402   | स्वप्रकाशमसामान्यम्        | 346 |
| संवृताविप नेष्टं चेत्       | ३६४,  | स्यूलमेकैकमध्यक्षम्         | 408   | स्वप्रकाशस्वभावश्चेत् '    | 858 |
| ४५१                         | ,५६४  | स्यूलैकत्वेन तेनैव          | 403   | स्वप्रकाशस्वभावत्वात्      | 432 |
| संवृतिरचेत् क्व निष्कर्ष    | : ३६४ | स्थैयस्थियंवदद्वैते         | ५६७   | स्वप्रकाशो यथा दीपः        | 873 |
|                             | 868   | स्यैर्ये तु विषयोप्येक-     | 348   | स्वबलेनैव बलवान्           | ४६८ |
| संवृतो द्वयमप्यस्ति         | 888   | स्पर्शनात्स्पृष्यरूपाभ्याम् | 478   | स्वबुद्ध्या रज्यते येन     | 880 |
| संवृतौ मानमिष्टं चेत्       | ३६४,  | स्पव्टामस्यास्य कल्पत्व-    | ५६५   |                            | 480 |
| ४५१                         | ,५६४  | स्फुटतरार्थंगतिर्वचसाम्     | 407   |                            | 480 |
| संवृत्तिविनिवृत्तौ स्यात्   | 808   | स्फुरत्ता नाम धर्मोऽस्य     | ४७६   | स्वभावो हि तयोः संवित्'    | 448 |
| संवृत्त्यानपवादोप-          | 488   | स्फुरत्वमेवास्य च           | 208   | court over                 | ३७१ |
| संवृत्त्या चत्त्वतस्त्वेचत् | ४७७   | स्फुरत्येतादृशी बुद्धिः     | ४७५   | स्वयमपि यदि बोघे           | ४८२ |
|                             |       |                             |       |                            |     |

| स्वयमेव च सत्त्वं चेत्    | ४६७   | स्ववित्तिहेतुत्रैरूप्य-      | 480   | स्वाभाविको मुतेः ४३          | 3 442 |
|---------------------------|-------|------------------------------|-------|------------------------------|-------|
| स्वयंगमोक्तिस्तज्जाति-    | 448   | स्ववित्सिद्धिरतत्त्वे चेत्   | 440   | स्वाभाविकः सर्वबुद्धाना      |       |
| स्वयं तु वित्तिरछा-४७     |       | स्वविदिसद्धिरपीदानीम्        | 440   | स्वाभावयेषि यथा-४९६          |       |
| स्वयं निरस्यापि परस्य     | 3 4 4 |                              |       |                              | 888   |
|                           |       | स्वविदि नियतं चेतः           | 800   | स्वाभासकल्पनादन्यत्          |       |
| स्वयं निर्भासमानस्य       | ४३९   | स्वविदेकनिमग्नास्ताः         | 866   | स्वार्थसंपदसन् ख्याति-       | ५३६   |
| स्वयं निषेवनिरतेषु        | 486   | स्वविदेकीकृतस्यास्य          | ५७३   | स्वार्थावभासनादेव            | ४६७   |
| स्वयंप्रकाशाद्विज्ञानात्  | 346   | स्वविभिष्ठैव बाह्यस्य        | ४१७   | स्वार्थे प्रवृत्तिमञ्ज्ञानम् | 449   |
| स्वयं मसृणमेतच्चेत्       | 890   | स्ववेदनस्याभावेपि            | ४६७   | स्वार्थः पर-५०३              | २,५३६ |
| स्वयं विज्ञानवाद्येव      | 480   | स्ववेदनेऽप्यनाश्वासः         | ४६७   | स्वार्थः स्वाभाविकोन्याः     | - ५३६ |
| स्वयं विभक्तमुक्ता च      | ४०३   | स्ववेदने विवादश्चेत्         | ३६४   | स्वीकार: पुनराकारे           | ४९७   |
| स्वयंवेदनमेवात्र          | ५७३   | स्वसंवित्तिनं नीलस्य३७       | २,५१८ | स्वीकृता तेन सेत्यस्मात्     | 343   |
| स्वयंवेदनमेवाथ            | ३७२   | स्वसंवित्ति विनाकृत्य        | ४४३   | स्वीकृते विविदिष्यन्ते       | 474   |
| स्वरक्षानान्तरीया हि      | 800   | स्वसंवित्तौ पुनस्त- ४०६      | , ५५६ | स्वैकरूपे द्वयाभावात्        | 400   |
| स्वरूपप्रच्युतिः सैव      | ४६७   | स्वसंवित्या च य- ४४३         | ,५६७  | स्वैकसंवित्प्रसिद्धौ तु      | 880   |
| स्वरूपमात्रानुभवः         | ४७४   | स्वसंभवेन्यव्यापार-          | 429   | स्वो भावी यदि संबुद्धः       | 486   |
| स्वरूपसाक्षात्कर- ३९१     | ,५६३  | स्वसंविदितरूपस्य             | ४७८   | स्वं परं च विनिहन्ति         | 288   |
| स्वरूपसंवित्तिपरायणत्वे   | 888   | स्वसंवेदनरूपस्य              | 868   | हति: स्ववित्तौ परवेदने       | ४६६   |
| स्वरूपस्य परेणापि         | ५६३   | स्वसंवेदनसामर्थ्यम्          | 489   | हतो हेतुवंक्तुयंदि           | ८३    |
| स्वरूपस्यैव निर्भासात्    | 443   | स्वसंवेद्यत्वपक्षेद्य        | ३५१   | हन्ति व्यावृत्तिभेदेन        | ५७६   |
| स्वरूपस्यैव निवृंत्तिः    | 284   | स्वसंवेद्यस्य तु कथम्        | ४५६   | हन्तुं हेतुफले श्रमः         | १२६   |
| स्वरूपं बुद्धिरपरैः       | ३६२   | स्वहेतोरेव तीक्ष्णा सा       | 480   | हन्येत साधयेत् कस्तम्        | 498   |
| स्वलक्षणस्याभावेपि        | 443   | स्वहेतोश्च तथोत्प- ४०५       | ,५५६  | हरिद्राद्रव्ययोगेपि          | 388   |
| स्वलक्षणे चासंकेतात्      | 443   | स्वहेतोस्तु प्रकाशस्य        | ४६८   | हानाद्देशवितानस्य            | 478   |
| स्ववाचैव यतः सत्त्व-      | 340   | स्वाकारेध्यवसायश्च           | ४०३   | हानेपि हेतुफलयोः             | 400   |
| स्ववित्ताविप नीलादि       | 486   | स्वाकारेणैक्यकरणात्          | ४६८   | हानं स्वतोप्यनिष्टश्चेत्     | 477   |
| स्ववित्तावपि नीलादेः      | ३७२   | स्वात्मन्यथ क्रियारोधः       | 440   | होनमध्यविशिष्टेषु            | ४९६   |
| स्ववित्तिबन्धे हि ४०६,    | 444   | स्वात्मसन्तास्थितावक्षात्    | 4 4 6 | हीनयानेन यानस्य ४८६          | ,433  |
| स्ववित्तिमात्रसिद्धचर्थम् | 884   | स्वादिः सहार्थान्नान्यार्थं- | 496   | हेतुत्वमन्यो लभते            | 800   |
| स्ववित्तेरेवापर- ४४०,     | 440   | स्वाभाविकाविकारे हि          | 488   | हेतुत्वमेव युक्तिज्ञाः ९४,   | ,330  |
|                           |       |                              |       |                              |       |

हेतुनैव अवतो यदि ४१८ हेतुप्रत्ययव्यावृत्तिम् ४१७ हेतो: कृतोपि जन्मास्तु ४०६ हेत्वसिद्धिस्य निह न ३५३

3

## लोकोक्तिसूची

| <b>सन्</b> बदुःधन्यायः                    | 888     | जीवितमन्तरेण न स्खलनमिति मरणमेव           |      |
|-------------------------------------------|---------|-------------------------------------------|------|
| अभित्तिचित्रकर्म                          | २६८     | स्खलनप्रतीकारः                            | ४६९  |
| अधंजरती                                   | 860     | तपनीयमपनीय ग्रन्थिकरणवृत्तान्तः           | ३५६  |
| आश्वारूढस्याश्वविस्मरणवृत्तान्तः          | ४३८     | तुन्दिवृत्तान्तस्मृतिः                    | 400  |
| अश्वारू दन्यायः                           | 800     | दण्डापूपन्याय:                            | 306  |
| असूत्रमम्बरविडम्बनम्                      | 286     | न चैकामलक्यां क्षीरावसेके सर्वामलकी       |      |
| आकाशकमलपरिमलाकृष्टमघुकरकोलाहुलः           | 200     | मधुरफला                                   | ७३   |
| उत्तरापथं प्रविश्य तावतैव मूल्येन तुरग-   |         | न पोवो न च पिप्पली                        | 384  |
| त्यागिनो गर्दभक्रयणवृत्तान्तः             | 93      | न हि तच्च नास्ति तेन च प्रतिपत्तिरिति     |      |
| कुवैश्ववृत्तिः प्रथमं प्रागलम्यमभिमतप्रति | करणम-   | न्याय्यम्                                 | ६७   |
| म्युपगम्योपायबुद्धचोपन्यस्तस्यानुपायस्य   | तत्त्व- | न हि वृषभस्यादोहनयोग्यत्वे धेनोरपि        |      |
| प्रतिपादने कृते पश्चादसाघ्यत्वघोषणम्      | 888     | तथेति युक्तम्                             | 40   |
| गोघाश्वरान्याय:                           | 858     | तदसिद्धं यदसिद्धेन साध्यते                | २७१  |
| गोपमुखात्पायसिमष्टताश्रुतिः               | 47      | नेत्रमुत्पाट्य दर्शनकौतुकविनोदनम्         | 899  |
| चौरापराधेन माण्डव्यनिग्रहः                | 409     | पत्युर्नामाविजानत्या भ्रातृशब्देन व्यवहार | : 43 |
| छिन्नमूलविटपस्य फलभोगप्रत्याशा            | २६९     | पिण्डं विहाय हस्तस्य लेहनम्               | 880  |
| जनयितुरकुलीनतायां कुलीनताशंसनम्           | 880     | पितृकूप इति क्षारवारिपानम्                | ४३१  |

| -  | -  | -     | -  |  |
|----|----|-------|----|--|
| ला | का | चित्र | चा |  |
|    |    |       |    |  |

६१७

| बन्धकीमृत्युवृत्तान्तः ५०४                        | मूले परश्वनिपातप्रकारः १२२                  |
|---------------------------------------------------|---------------------------------------------|
| बन्ध्यापुत्रेण तुरगश्रुङ्गस्य खोलिघटनवृत्तान्तः७० | यक्षानुरूपो बलिः ४१९                        |
| भौतार्गलयुगलसमानमेतदुभयदोषपरिजिहीर्षयो-           | लाभमिच्छतो मूलस्यापि नाशः ३१५               |
| भयपक्षालम्बनम् १८१                                | लाभे प्रवेशः छेदे निःसरणम् २४५,२८३          |
| माता च बन्ध्या चेति २२                            | विक्रीतगवीरक्षणम् २४४,४३७                   |
| मूकीभूयावस्थानं तु सति वचनसामर्थ्यं नोचित         | सन्निपातापन्नस्य सर्वपै रक्षाबन्धनविधिः २७१ |
| इति यत्किञ्चिल्लपतो न प्रतिमल्लः ९०               | स्ववधाय कृत्योत्यापनम् ३८४,४५५              |

-: 0 :-

#### 8

# विशिष्टशब्दसूची

| अकतृ क                     | २३३,२८४ | अतद्रूपपरावृत्त     | २०५,२५२           |
|----------------------------|---------|---------------------|-------------------|
| अकार्यकृतिकाल              | ५६१     |                     | ०स्वरूप २२३       |
| अकिञ्चन                    | ४३१,५३४ | अतद्रूपसमारोप       | 60                |
| अकृत्याभ्यागम              | 704     | अतद्व्यावृत्ति      | १४३,३७४,३९७       |
| अक्रम                      | 64      | अतादवस्थ्य          | 885               |
| अक्षणिक                    | १५४     | अतिप्रसङ्ग          | २३-४,९७,११५,११८,  |
| अक्षेपक्रियाधर्म           | 88,70   | •                   |                   |
| अख्यान                     | ४३२     | २९७,३१०,३१२,३२५,३२९ |                   |
| अग्निष्टोम                 | ३३२     | ४१३, ४              | २१, ४३९, ४७५, ४८१ |
| अचेतनकर्तृ क               | २८५     | अतिव्याप्ति         | 870               |
| अणु ७,४१०,४२३,४२७,४३४,४४९; |         | अतिशय               | **                |
| ५१६, ५६८, ५६९, ५७२, ५७५    |         | अत्यन्ताभाव         | 44                |

| 486 | वि | शष्टशब्दसूची |
|-----|----|--------------|
|     |    | . 61         |

| अत्यन्तायोगनिषेघ    | 858                  | अनभिलाप्यत्व           | २०१,२०३             |
|---------------------|----------------------|------------------------|---------------------|
| अत्यन्तायोगव्यवच्हे | देद ३२१              | अनलीकवाद               | 798                 |
| अदूषणख्याति         | ३६०                  | अनवसित                 | 28                  |
| अदृष्ट              | २७२                  | अनवस्था                | ११,१९४,३७७,४७६      |
| अद्य                | ९,१०,३८६,४४४,४७३;    | अनवस्थान               | ३८-९,२७५,४५१        |
| ०ग्रहण १            | o; ०वाद ४७३; ०आकार   | अनवस्थिति              | २१८,३९९             |
| ३२; ०३              | गभता ५३३             | अनाकार                 | ४०९, ०वाद ४०६       |
| अद्वैत १४६-५        | 9,803,889,830,868-2, | अनाकृतिज्ञान           | ५३५                 |
|                     | 428                  | अनाकृतिमत              | ४०७                 |
| अघरसंवृति           | 9,9                  | अनात्मवाद              | ४९६                 |
| अधिकरणसिद्धान्तः    | याय २६७-७,३०९        | अनात्मसंवित्ति         | 888                 |
| अध्यवसान            | 828                  | अनादिकालिकाभ्या        | स ५५५               |
| अध्यवसाय            | ११-१५,३१,१०२,१६५-६,  | अनादिभ्रान्तिवासन      | १७३                 |
| १७७,                | २०८,२१३, २२५-८, २३०, | अनादिवासना             | १०,३९३,४७३          |
| 237,7               | ४८,२७३,२७६,२८३,२८७-  | अनाभास                 | ४०४,५०८,५३५,५४३     |
| ८,३०२               | ,३०९,३२४, ३२८,३३१-२, | अनायत्ति               | 388                 |
| ३३५-६               | , ३४५-६, ३५५, ३८७-९, | अनारोप                 | 488                 |
| 363-8               | , ३९६, ४०३, ४०८,४१५, | अनास्रव                | ४३३,५०१,५४१         |
| ४१८,४               | २२,४३२,४३७,४४३,४४७,  | अनिदर्शन               | 888                 |
|                     | ४८४,५०५,५५५          | अनिमित्त               | 488                 |
| अघ्यसित             | 784                  | अनिर्भास               | ३७१                 |
| अघ्यवसिति           | ५०१; ००यवस्था ४०२    | अनिष्टानाकृष्टि        | १९७                 |
| अघ्यवसेय            | ९९,१६६-७,२२९,३३२-    | अनुत्पन्नानिरुद्धप्रति | भास ४८८             |
|                     | ३,३३८-३३९            | अनुपपत्ति              | २७७,२९९,३००,३३८     |
| अघ्यवसेयता          | ३३२                  | अनुपलब्घि १४           | ,६६,७९,१६१,१७०,१८३, |
| अघ्यास              | २०३                  | १८७-९                  | ,१९३-६, २४४,२८८-९१, |
| अनघ्यवसाय           | २७३,३९४              | २९४,३१                 | ८,३२०, ३४५,३४७,३६८, |
| अनघ्यवसित           | 77                   |                        | ४७९                 |
| अनभिलाप्यता         | २०८,२३०              | अनुपलम्भ (             | ८०,१६१,१६५,१९१,२८६, |
|                     |                      |                        |                     |

| r.c.                           |                                 |
|--------------------------------|---------------------------------|
| विशिष्ट                        | शब्दसूची ६१९                    |
| २८९, २९१-३, ३०३, ३१३,३१७,      | अन्यथाघ्यवसाय ५२७               |
| ३२०-२,४७९                      | अन्यथावित्ति ३६२                |
| अनुभव ४; ॰बाधित २०१            | अन्यथासिद्ध २१२                 |
| अनुवृत्तप्रत्यय २२२            | अन्ययोगध्यवच्छेद ३८,१६६,२७६,४२१ |
| अनुन्यवसाय १७७,२०५             | अन्यवित् ५६१                    |
| अनुसन्धानधी ४१२                | अन्यव्यवच्छेद ७५                |
| अनुसन्धानप्रत्यय २४६           | अन्यापोढ १६६                    |
| अनुसन्धानविकल्प ८०             | अन्यापोह २०४,२२८                |
| अनेकाकारसंवेदन ८१              | अन्योन्यपरिहार ४५२              |
| अनेकान्त १४,१८,३५,६०,६५,७३,    | अन्योन्यभावाश्रय ३७५            |
| ७९,८६,१०५,११०,११२, १५३-५,      | अन्योन्यवेदन ४२३                |
| १६९,१९२,१९५,२१४,२१६,२४०,       | अन्योन्यसंवित् ४५२,५६८          |
| २५१, २५८, २६०,२६७-९, २७५,      | अन्योन्यसंश्रय ५१९              |
| २८४-५, २८७, २९१,३००, ३०४,      | अन्योन्याश्रय ७३,२०८            |
| ३०७, ३५६-७, ३८५,३८७, ३९७,      | अन्वय ६,८,११-२,३१,३५-६,४१,४३,   |
| ५२४; ०समारोप ५५३               | ४५,५३-४,५७,५९-७१, ६३,६६-७,      |
| अनैकान्तिक ११,२६,५१,६०,१९२-३,  | ७२,७९,८०, १०७-९,११२, १६१,       |
| २११,२२३,२२५,२३३,२३५,३०२,       | १७४, १८५, १९४,२३३, २३७-८,       |
| ३८५,४४६                        | २४४-७, २६०, २६८-९, २७४-७,       |
| अनैकान्तिकता २१८,५६८           | २८३,२८७-९,२९१,२९३-६, ३०५,       |
| अनैकान्तिकत्व ५७,८७-८,१९१,२५७, | ३१७-८, ३२०, ३५८, ३६४, ३७९,      |
| २७४,४४७                        | ३८३, ४००, ४१६, ४९८, ५२४         |
| अनौपयिक २४                     | अन्वयविकल्प ३५८                 |
| अन्त्यावयवि २४०                | अन्वयन्यतिरेकि २३३              |
| अम्धपरम्परा १०                 | अन्वयी ५२८                      |
| अन्धशरक्षेप ३०                 | अन्वीति १०७                     |
| अन्यग्रहासिद्धि ४१६            | अपराधीनवेदनत्व ४४९              |

३५६-८ अपवाद ४८३,४८७,५३३,५४८;

४०६ ०चरित ५११; ०समारोप ४३२

अन्यथाख्याति

अन्यथाग्रह

| ६२० वि                                   | शिष्टशब्दसूची                        |
|------------------------------------------|--------------------------------------|
| अपसर्पणप्रत्यय                           | 80\$                                 |
| अपार्थकत्व २९                            | ९६ अभ्यासपाटव ३४६                    |
| अपूर्वोत्पत्ति ३४                        | ४० अम्युदय ५,६६,२६२                  |
| अपोद्धार ५३,३७                           | ७१ अभ्युपगमविरोघ २७७                 |
| अपोह ४०,२०१-३,२०८,२१९,२३१-               | -२, अभ्रान्त ५६५                     |
| ३३९,३८१,३९७,४०४,४४३,४५                   | ३; अयुर्वसिद्धत्व ७०                 |
| ४९४,५२८; ॰वादी ३९४; ०स्थि                | प्रति अयोगव्यवच्छेद ३८,५७,१६६,२६८,   |
| ३३२,३९                                   | ९४ २९०,३२१                           |
| अप्रतिक्षेपभाक् ५५                       | ५२ अयोगदर्शी ३९०                     |
| अप्रतिघ १)                               | ४४ अयोगुड १८२                        |
| अप्रयोजकत्व १९                           | ९३ अयःशलाका २१२                      |
| अप्राप्यकारिता ३                         | २९ अरूपी ५३४                         |
| अबाधवाद ४:                               | २९ अर्थकारित्व ४००                   |
| अभान ५                                   | ५४ अर्थक्रिया १-४,७-९,११,४५,४९,५३-६, |
| अभाव २११,३१८,३२०; ०विकल्प२०              | ०५ ६३-५,७७,८२-३,८६-७, ९१, ९६,        |
| ०सिद्धि २९०; ०अवसाय १९                   | ९८ १०२, १०४, १४६, २०९,२२६-७,         |
| अभिधानप्रत्यय २                          | २३ २५५,२६५, २९५, ३४१-२, ३६२,         |
| अभिनिवेश २४,३०५,३९०,५                    | ५१ ३६५,३७३,३९१,३९३;३९५,३९८,          |
|                                          | २८ ४००, ४४९, ५१२, ५५४, ५७३;          |
| अभिलाप २; ०संसर्ग ३३२,३९                 | ९६ ०शक्ति ८, ४४१, ०सामर्थ्य ४        |
|                                          | ४८ अर्थगति २८३                       |
| अभूत ४८४; ०कल्प ५३१; ०कोटि ४९            | 22                                   |
| ०परिकल्प ४३३,४५१,४७८,४८३                 | 441                                  |
| ५०१, ५०७, ५३१, ५३३, ५४                   | 441                                  |
| <ul><li>विकल्प ४७६; विकल्पन ५५</li></ul> | ५७; अर्थसङ्गति ४२२                   |
| ०विषयतोपलम्भ ३                           | १३८ अर्थसामर्थ्य ८७                  |
|                                          | ७४ अर्थसिद्धि ३१६,५६३                |
| अभेद १७९-८०,२७                           | 131                                  |
| ०भासन ५१६-७; ०अब्यवसाय २०                | ७४, अर्थापत्ति १०९,३०२               |
|                                          |                                      |

| अविभासप्रवृत्ति                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                           | विशिष्टश                                                                                                                                                                                                                                                           | दसूची               | ६२१                  |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------|----------------------|
| श्रहेत अरु, ३७३, ३९२, ४०६-८, असत्त्राविमीञ्च ४०५, ५४५ अस्त्र्याविमीञ्च ४०५, ५४५ अस्त्र्र्वाविमीञ्च ४१५८, १८३, १८५, ५८५, ०वित्त ३९६; अस्त्रमायात्त्रत्त ६९ अस्त्रवाविमीञ्च ४१ अस्त्रमायात्त्रत्त ६९ अस्त्रवाविमाञ्च ४१ अस्त्रमायात्त्रत्त ६९ अस्त्रवावि ५,२४०,२६९,५१६,५२३; ०वित्त ३९६; अस्त्रवात् १८३; ०वचन २७७, २५६ अस्त्रवात् १८३; ०वचन २७७, २५६ अस्त्रवात् १८३; ०वचन २७७, २५६ अस्त्रवात् १८३; ०वचन २७७, २५६ अस्त्रवात् १८३; ०वचन २७७, २५६ अस्त्रवात् १८३; ०वचन २७७, २५६ अस्त्रवात् १८३; ०वचन २७७, २५६ अस्त्रवात् १८३; ०वचन २७७, २५६ अस्त्रवात् १८३; ०वचन २७७, २५६ अस्त्रवात् १८३; ०वचन २७७, २५६ अस्त्रवात् १८३; ०वचन २७७, २५६ अस्त्रवात् १८३; ०वचन २७७, २५६ अस्त्रवात् १८३; ०वचन २७७, २५६ अस्त्रवात् १८३; ०वचन २७७, २५६ अस्त्रवात् १६६ अस्त्रवात् १६६ अस्त्रवात् १६६ अस्त्रवात् १६६ अस्त्रवात् १६६ अस्त्रवात् १८३; ०वचन २७७, २५६, १८३, ०वचन २७७, २५६, १८३, ०वचन २७७, २५६, १८३; ०वचन २७७, २५६; ०वचन २७७, २५६; ०वचन २७७, २५६३; ०वचन २७७, २६३; ०वचन २७०, २६३; ०वचन २७०, २६३; ०वचन २७०, २६३; ०वचन २७०, २६३; ०वचन २७०, २६३; ०वचन २७०, २६३; ०वचन २७०, २६३; ०वचन २७०, २६३; ०वचन २७०, २६३; ०वचन २७०, २६३; ०वचन २७०, २६३; ०वचन २००, २६३; ०वचन २७०, २६३; ०वचन २०१, २६४; ०वचन २०१, २६४; ०वचन २०१, २६४; ०वचन २०१, २६४; ०वचन २०१, २६४; ०वचन २०१, २६४; ०वचन २०१, २६४; ०वचन २०१, २६४; ०वचन २०१, २६४; ०वचन २०१, २६४; ०वचन २०१, २६४; ०वचन २०१, २६४; ०वचन २०१, २६४; ०वचन २०१, २६४; ०वचन २०१, २६४; ०वचन २०१, २६४; ०वचन २०१, २६४; ०वचन २०१, २६४; ०वचन २०१, २०४; ०वचन २०१, २०४; ०वचन २०१, २०४; ०वचन २०१, २०४; ०वचन २०१, २०४; ०वचन २०१, २०४; ०वचन २०१,  | and annual                | ५६१                                                                                                                                                                                                                                                                | असत्त्रङ्गशृङ्गादि  | ३६०                  |
| अलीक ३५९, ३७३, ३९२, ४०६-८, ४७८, ५५२, ५५४; ०ता ४३५; ०त्व ३६८, ३८४, ५५५; ०तित्त ३९६; अविसात ५०१ अवस्वित् ३९६, अवस्वित् ३९६, अवस्वित् १९६ अवस्वित् १९६ अवस्वित् १९६ अवस्वित् १९६ अवस्वित् १९६ अवस्वित् १९६ अवस्वित् १९६ अवस्वित् १९६ अवस्वित् १९६ अवस्वित् १९६ अवस्वित् १९६ अवस्वित् १९६ अवस्वित् १९६ अवस्वित् १९६ अवस्वित् १९६ अवस्वित् १९६ अवस्वित् १९६ अवस्वित् १९६ अवस्वित् १९६ अवस्वित् १९६ अवस्वित् १९६ अवस्वित् १९६ अवस्वित् १९६ अवस्वित् १९६ अवस्वित् १९६ अवस्वित् १९६ अवस्वित् १९६ अवस्वित् १९६ अवस्वित् १९६ अवस्वित् १८३; ०वचन २७७, २५६ अवस्वित् १९६ अवस्वित् १९६ अस्वित् १८३; ०वचन २७७, २९६,३०१; ०वनमस्व १६२; ०वनमस्व १६२; ०वनमस्व १६२; ०वनमस्व १६२; ०वनमस्व १९६; ०वनमस्व १९६; ०वनमस्व १९६; ०वनमस्व १९६,१९८,९९,१९८,९९,१९८,९९,१९८,१९३; ०वनमस्व १९८; ०वनमस्व १९८,१९६,१९८,१९८,१९८,१९८,१९८,१९८,१९८,१९८,१९८,१९८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                           | ४३०                                                                                                                                                                                                                                                                |                     | 66                   |
| प्रथर, ५५२, ५५५; ०ता ४३५; ०त्व वसमागोत्सत्ति ३६; वसमवाविकारणत्व ६६ वसमविवित् ५६६ वसमविवित् ५६६ वसमविवित् ५६६ वसमविवित् ५६६ वसमविवित् ५६६ वसमविवित् ५६६ वसमविवित् ५६६, ५८३; ०वचन २७७, २५६ वसमिय ११,८४,९०,२३०,३३५,३७१, ०ता ५५-६,४२३; ०त्व ३४५,३४८; ०ता ५५-६,४२३; ०त्व ३४५,३४८; ०ता ५५-६,४२३; ०त्व ३४५,३४८; ०ता ५५-६,४२३; ०त्व ३४५,३४८; ०ता ५५-६,४२३; ०त्व ३४५,३४८; ०ता ५५-६,४२३; ०त्व ३४५,३४८; ०ता ५५-६,४२३; ०त्व ३४५,३४८; ०ता ५५-६,४२३; ०त्व ३४५,३४८; ०ता ५५-६,४२३; ०ता ५५-६,४२३; ०ता ५५-६,४२३; ०ता ३५५,३१२; ०ता वित्त ५६%; ०ता ५५-६,४२३; ०ता वित्त ५६%; ०ता वित्त ५६%; ०ता वित्त ५६%; ०ता वित्त ५६%; ०ता वित्त ५६%; ०ता वित्त ५६%; ०ता वित्त ५६%; ०ता वित्त ५६%; ०ता वित्त ५६%; ०ता वित्त ५६%; ०ता वित्त ५६%; ०ता वित्त ५८%; ०ता वित्त ५८%; ०ता वित्त ५८%; ०ता वित्त ५८%; ०ता वित्त ६८%; ०ता वित्त | अहत्<br>अञीकः ३५          | ९ ३७३, ३९२, ४०६-८,                                                                                                                                                                                                                                                 |                     | 804, 484             |
| विद्या ३५९; ०आकार ४२९ असर्ववित् १६ असर्ववित् १६ असर्ववित् १६ असर्ववित् १६ असर्ववित् १६ असर्ववित् १६ असर्ववित् १६ असर्ववित् १६ असर्वित् १६ अस्तर्वे १६ अस्तर्वे १६ अस्तर्वे १६ अस्तर्वे १६ अस्तर्वे १६ अस्तर्व १६ अस्तर्वे १६ अस्तर्वे १६ अस्तर्वे १६ अस्तर्वे १६ अस्तर्वे १६ अस्तर्वे १६ अस्तर्वे १६ अस्तर्वे १६ अस्तर्वे १६ अस्तर्वे १६ अस्तर्वे १६ अस्तर्वे १६ अस्तर्वे १६ अस्तर्वे १६ अस्तर्वे १६ अस्तर्वे १६ अस्तर्वे १६ अस्तर्वे १६ अस्तर्वे १६ अस्तर्वे १६ अस्तर्वे १६ अस्तर्वे १६ अस्तर्वे १६ अस्तर्वे १६ अस्तर्वे १६ अस्तर्वे १६ अस्तर्वे १६ अस्तर्वे १६ अस्तर्वे १६ अस्तर्वे १६ अस्तर्वे १६ अस्तर्वे १६ अस्तर्वे १६ अस्तर्वे १६ अस्तर्वे १६ अस्तर्वे १६ अस्तर्वे १६ अस्तर्वे १६ अस्तर्वे १६ अस्तर्वे १६ अस्तर्वे १६ अस्तर्वे १६ अस्तर्वे १६ अस्तर्वे १६ अस्तर्वे १६ अस्तर्वे १६ अस्तर्वे १६ अस्तर्वे १६ अस्तर्वे १६ अस्तर्वे १६ अस्तर्वे १६ अस्तर्वे १६ अस्तर्वे १६ अस्तर्वे १६ अस्तर्वे १६ अस्तर्वे १६ अस्तर्वे १६ अस्तर्वे १६ अस्तर्वे १६ अस्तर्वे १६ अस्तर्वे १६ अस्तर्वे १६ अस्तर्वे १६ अस्तर्वे १६ अस्तर्वे १६ अस्तर्वे १६ अस्तर्वे १६ अस्तर्वे १६ अस्तर्वे १६ अस्तर्वे १६ अस्तर्वे १६ अस्तर्वे १६ अस्तर्वे १६ अस्तर्वे १६ अस्तर्वे १६ अस्तर्वे १६ अस्तर्वे १६ अस्तर्वे १६ अस्तर्वे १६ अस्तर्वे १६ अस्तर्वे १६ अस्तर्वे १६ अस्तर्वे १६ अस्तर्वे १६ अस्तर्वे १६ अस्तर्वे १६ अस्तर्वे १६ अस्तर्वे १६ अस्तर्वे १६ अस्तर्वे १६ अस्तर्वे १६ अस्तर्वे १६ अस्तर्वे १६ अस्तर्वे १६ अस्तर्वे १६ अस्तर्वे १६ अस्तर्वे १६ अस्तर्वे १६ अस्तर्वे १६ अस्तर्वे १६ अस्तर्वे १६ अस्तर्वे १६ अस्तर्वे १६ अस्तर्वे १६ अस्तर्वे १६ अस्तर्वे १६ अस्तर्वे १६ अस्तर्वे १६ अस्तर्वे १६ अस्तर्वे १६ अस्तर्वे १६ अस्तर्वे १६ अस्तर्वे १६ अस्तर्वे १६ अस्तर्वे १६ अस्तर्वे १६ अस्तर्वे १६ अस्तर्वे १६ अस्तर्वे १६ अस्तर्वे १६ अस्तर्वे १६ अस्तर्वे १६ अस्तर्वे १६ अस्तर्वे १६ अस्तर्वे १६ अस्तर्वे १६ अस्तर्वे १६ अस्तर्वे १६ अस्तर्वे १६ अस्तर्वे १६ अस्तर्वे १६ अस्तर्वे १६ अस्तर्वे १६  | VIQ 445                   | २ ५५४: ०ता ४३५; ०त्व                                                                                                                                                                                                                                               | असभागोत्पत्ति       | 88                   |
| विद्या ३५९; ०आकार ४२९ असर्ववित् असावताङ्ग २८३; ०वचन २७७, २५६ असावनाङ्ग २८३; ०वचन २७७, २५६ असावनाङ्ग ४५,२८७,२९९,३०१; असावारण ४५,२८७,२९९,३०१; असावारण ४५,२८७,२९९,३०१; असावारण ४५,२८७,२९९,३०१; असावारण ४५,२८७,२९९,३०१; ०ता ५५-६,४२३; ०त्व ३४५, ३४८; ०ता ५५-६,४२३; ०त्व ३४५, ३४८; ०ता ५५-६,४२३; ०त्व ३४५, ३४८; ०ता ५५-६,४२३; ०त्व ३४५, ३४८; ०ता ५५-६,४२३; ०त्व ३४५, ३४८; ०तामा ५६४; ०त्राताच ५६५; ०त्राताच ५६५; ०त्राताच ५६५; ०त्राताच ५१४,३६९,३७८,४२९,५०४-५, ०ताभरः १००,१९९,३०५,४९९,५२३; ०त्राताच २९८; ०त्र्व ३७४ असावारणीकरण असावारणीकरण असावारणीकरण असावारणीकरण असावारणीकरण असावारणीकरण असावारणीकरण असावारणीकरण असावारणीकरण असावारणीकरण असावारणीकरण असावारणीकरण असावारणीकरण असावारणीकरण असावारणीकरण असावारणीकरण असावारणीकरण असावारणीकरण असावारणीकरण असावारणीकरण असावारणीकरण असावारणीकरण असावारणीकरण असावारणीकरण असावारणीकरण असावारणीकरण असावारणीकरण असावारणीकरण असावारणीकरण असावारणीकरण असावारणीकरण असावारणीकरण असावारणीकरण असावारणीकरण असावारणीकरण असावारणीकरण असावारणीकरण असावारणीकरण असावारणीकरण असावारणीकरण असावारणीकरण असावारणीकरण असावारणीकरण असावारणीकरण असावारणीकरण असावारणीकरण असावारणीकरण असावारणीकरण असावारणीकरण असावारणीकरण असावारणीकरण असावारणीकरण असावारणीकरण असावारणीकरण असावारणीकरण असावारणीकरण असावारणीकरण असावारणीकरण असावारणीकरण असावारणीकरण असावारणीकरण असावारणीकरण असावारणीकरण असावारणीकरण असावारणीकरण असावारणीकरण असावारणीकरण असावारणीकरण असावारणीकरण असावारणीकरण असावारणीकरण असावारणीकरण असावारणीकरण असावारणीकरण असावारणीकरण असावारणीकरण असावारणीकरण असावारणीकरण असावारणीकरण असावारणीकरण असावारणीकरण असावारणीकरण असावारणीकरण असावारणीकरण असावारणीकरण असावारणीकरण असावारणीकरण असावारणीकरण असावारणीकरण असावारणीकरण असावारणीकरण असावारणीकरण असावारणीकरण असावारणीकरण असावारणीकरण असावारणीकरण असावारणीकरण असावारणीकरण असावारणीकरण असावारणीकरण असावारणीकरण असावारणीकरण असावारणीकरण असावारणीकरण असावारणीकरण असावारणीकरण असावारणीकरण असावारणीकरण असावारणीकरण असावारणीकरण असावारणीकरण असावारणीकरण असावारणीकरण असावारणीकरण असावारणीकरण असावारणीकरण असावारणीकरण असावारणीकरण असावारणीकरण असावारणीकरण असावारणीकरण असावारणीकरण असावारणीकरण असावारणीकरण असावारणीकरण असावारणीकरण असावारणीकरण असावारणीकरण असावारणीकरण अस | 38/ 3/                    | × ५५५: ०वित्ति ३९६;                                                                                                                                                                                                                                                | असमवायिकारणत्व      | 49                   |
| अविधभान अवयिव ७,२४०,२६९,५१६,५२३; ०संयोग ७ अत्तसाय ११,८४,९०,२३०,३३५,३७१, ३७३,३८४,३८८,३९७,५१६,५५२, ५५४,५५८,५५८,५५५८, ३७३,३८४,३८८,३९७,५१६,५५८, १५४,५५८, १५४,५५८,००,००,१६,५५८, अवसेय अवस्य ५४५ अवस्य ५४५ अवस्य ५४५ अवस्य १४५,३६०,३७८,४५५८,००४,००४,००४,०००,००५,१००,१००,१००,१००,१००,१००,१००,१००                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 440, 40                   | वेदन ३५९; ०आकार ४२९                                                                                                                                                                                                                                                | असर्ववित            | 44                   |
| अवयवि ७,२४०,२६९,५१६,५२३; ०संयोग ७ असाघारण ४५,८८०,२९९,३०१; अवसाय ११,८४,९०,२३०,३३५,३७१, ३७३,३८४,३८८,३९७,५३१,५५२, ५५४,५५८, ५५४,५५८,५५८, अनेकान्त ४९,५१; ०अनेकान्तिक ५४,३११ अवाच्यत्वप्रसिद्धि २०१ अवक्तप४९१; ०कत्व ४१३; ०कविज्ञान ५३४ अविचारितरम्य अविद्या ३५४,३६९,३७८,४२९,५०४-५, ५१९,५४९; ०न्नुष्टनय ३३७; ०वासना ३७३ अविनाभाव २३६,२८५,३१६; ०म्नुदृश३ अविसावाद ३२९ अविसावाद ३२९ अविसावाद ३२९ अविसावाद ३२९ अवसंवाद ३२९ अर्थ,३५५,३९२,४६२,४६२,४९८ अर्थ,३५५,३९२,४६२,४६२ अर्थ,३५५,३९२,४६२,४६२ अर्थ,३५५,३९२२ अर्थ,३५५,३९२२ अर्थ,३५५,३९२२ अर्थ,३५५,३९२२ अर्थ,३५५,३९२२ अर्थ,३५५,३९२२ अर्थ,३५५,३९२२ अर्थ,३५५,३९२२ अर्थ,३५५,३९२२ अर्थन्ववित्य १८७ अर्थन्ववित्य १८७ अर्थन्ववित्य १८७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                           |                                                                                                                                                                                                                                                                    |                     | १८३; ०वचन २७७, २५६   |
| अवसाय ११,८४,९०,२३०,३३५,३७१, ०ता ५५-६,४२३; ०त्त ३४५,३४८; ३४८; ३५३,३८४,३८८,३९७,५३१,५५२, ०तिर्भास ५६४; ०भासत्व ५६२; ०म्रास्त्व ५८३,३१२,३२३,३१२,३१२,३२३,३१६; ०म्रास्त्व ५६३,३८८,३२२,४२३,३२३,३२२,३२३,३१६३,३८८,३२२,३२३,३००,३०५,३०५,३०५,३०५,३०५,३०५,३०५,३०५,३०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                           |                                                                                                                                                                                                                                                                    |                     | ४५,२८७,२९९,३०१;      |
| ३७३,३८४,३८८,३९७,५३१,५५२  प्रथम्,५५६,५५८  अवसेय  अवस्य  प्रथम  अवाच्यत्वप्रसिद्धि  अविकत्प्रथ९१; ०कत्व ४१३; ०कविज्ञान ५३४  अविचारितरम्य  अविव्या  ३५४,३६९,३७८,४२९,५०४-५,  ५१९,५४९; ०वुष्टनय ३३७; ०वासना  ११९,५४९; ०वुष्टनय ३३७; ०वासना  ३७३  असिद्धि  १,४,१०,१४,३८,४२,५४७,४३,  असिद्धि  १,४,१०,१४,३८,४२,५४७,४३,  असिद्धि  १,४,१०,१४,३८,४२,५४७,४३,  ४१,१०,१४,३८,४२,५४७,४३,  ४१,१०,१४,३८,४२,५४,७३,  ४१,१०,१४,३८,४२,५४,७३,  असिद्धि  १,४,१०,१४,३८,४२,५४,७३,  ४१,१०,१४,३८,४२,५४,७३,  ४१,१०,१४,३८,४२,५४,७३,  ४१,१९३,२१८,२३७,२४३,२५४,  अस्वियंवादित्व  अव्याप्ति  १०६  अव्याप्ति  १०६  अस्वयंसाञ्चात्तरण  असंकरनियम  १०  असल्यान  अस्वस्थान  १०९  अस्वस्थान  १०९  अस्वस्थान  १०९  अस्वस्थान  १०९  अस्वस्थान  १०९  अस्वस्थान  १०९  अस्वस्थान  १०९  अस्वस्थान  १०९  अस्वस्थान  १०९  अस्वस्थान  १०९  अस्वस्थान  १०९  अस्वस्थान  १०९  अस्वस्थान  १०९  अस्वस्थान  १०९  अस्वस्थान  १०९  अस्वस्थान  १०९  अस्वस्थान                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | अवयाय ११                  | < <                                                                                                                                                                                                                                                              < |                     |                      |
| प्रभू, ५५६, ५५८ व्यक्तिकास्त ४९, ५११ व्यक्तिकास्ति ४९, ६११ व्यक्तिकास्ति ४९५ व्यक्तिकास्ति ४९१ व्यक्तिकास्य ६ व्यक्तिकास्य ६ व्यक्तिकास्य ६ व्यक्तिकास्य ६ व्यक्तिकास्य ६ व्यक्तिकास्य ६ व्यक्तिकास्य ६ व्यक्तिकास्य ६ व्यक्तिकास्य ६ व्यक्तिकास्य ६ व्यक्तिकास्य ६ व्यक्तिकास्य ६ व्यक्तिकास्य ६ व्यक्तिकास्य ६ व्यक्तिकास्य ६ व्यक्तिकास्य ६ व्यक्तिकास्य ६ व्यक्तिकास्य ६१९, ५४९; व्यक्तिकास्य ६१९, ५४९; व्यक्तिकास्य ६१९, ५४९; व्यक्तिकास्य ६५०, ५४९, ५४९, ५४९, ५४९, ५४९, ५४९, ५४९, ५४९                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | अवसाय ११                  | × 3/2 390,438,448,                                                                                                                                                                                                                                                 |                     |                      |
| अवसेय अवाच्यत्वप्रसिद्धि अवाच्यत्वप्रसिद्धि अवाच्यत्वप्रसिद्धि अविकल्प४९१; ०कत्व ४१३; ०कविज्ञान ५३४ अविचारितरम्य अविचारितरम्य अविचारितरम्य अविचा ३५४,३६९,३७८,४२९,५०४-५, ५१९,५४९; ०न्नुष्टनय ३३७; ०वासना ३७३ ४२,१००,१०५,१४०,१४५,१४५,७३, अविनामाव २३६,२८५,३१६; ०म्रह३१३ अविसंवाद अवसंवाद अवसंवाद अवसंवाद अव्याप्ति २०९ ३०४,३५१,३५४,२००,३०४,३०५,३०५,३०५,३०५,३०५,३०५,३०५,३०५,३०५,३०५                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 101110                    |                                                                                                                                                                                                                                                                    | •अनैकान्त           | ४९,५१; ०अनैकान्तिक   |
| अवाच्यत्वप्रसिद्धि २०१ आसाप्राणीकरण ५२ असाव्याप्रमिद्ध प्रदेश, ०कत्व ४१३; ०कविज्ञान ५३४ असिद्ध २६,५१,८८,९९,२२,२३३, विव्यारितरम्य ६ २८१,२९७,२९९,३०५,४७९,५२३; व्याप्ता १५१,५४९; ०वुष्टनय ३३७; व्याप्ता १७३ ४८,१००,१०५,१४०,१५६,१८१, विव्याप्ता १३६,२८५,३१६; ०प्रह३१३ १९१,१९३,२८८,२३७,१४६,१८१,१८१, विव्याप्ता १३६,२८५,३१६; ०प्रह३१३ १९१,१९३,२८८,२३७,२४३,२५५,७३,८८५,१५६,१८१, विव्याप्ता १३६ २८५,२८५,३००,३०२,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३००,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३००,३०४,३०४,३०४,३०४,३०४,३०४,३०४,३०४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | अस्त्रीम                  |                                                                                                                                                                                                                                                                    |                     |                      |
| अविकत्प४९१; ०कत्व ४१३; ०कविज्ञान ५३४ असित्व २६,५११,८८,९९,१२२,२३३, ४८१,२९७,२९९,३०५,४७९,५२३; ४८१,२९७,२९९,३०५,४७९,५२३; ०ताप२४; ०तादोष २९८; ०त्व ३७४ असित्व १५१,५४९; ०तुष्टनय ३३७; ०वासना ३७३ ८२,१००,१०५,१४०,१५६,१८१, ४९१,१९३,२४८,२३७,२४३,२५५,४७३, ८२,१००,१०५,१४०,१५६,१८१, ४९१,१९३,२१८,२३७,२४३,२५४,२५५,४७३, ४९१,१९३,२१८,२३७,२४३,२५४,२७७, २७५,२७४,२७५,२७५,२७५,३००,३०२,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०४,३०४,३०७,३०४,३०४,३०४,३०४,३०४,३०४,३०४,३०४,३०४,३०४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                           | २०१                                                                                                                                                                                                                                                                | असाधारणीकरण         | 47                   |
| अविचारितरम्य अविचारितरम्य अविचा ३५४,३६९,३७८,४२९,५०४-५, ५१९,५४९; ॰वुष्टनय ३३७; ॰वासाना ३७३ असिखि १,४,१०,१४,३८,४२,५४,७३, ८२,१००,१०५,११०,१५६,१८१, अविनाभाव २३६,२८५,३१६; ॰ग्रह३१३ अविसंवाद अवसंवाद अवसंवाद अव्याप्ति अव्याप्ति अव्याभिचार अवणकण्ड्या ८१ अस्थैंयंसासात्तरण अस्थैंयंसासात्तरण अस्थिमभूमि असल्याति ३५७,४२६,४३२,४६८,५५८ अस्तुम्भीम असल्याति ३५७,४२६,४३२,४६८,५५८ अस्तुम्भावति १५७,४२६,४३२,४६८,५५८ अस्तुम्भावति १५७,४२६,४३२,४६८,५५८ अस्तुम्भावति १५७,४२६,४३२,४६८,५५८ अस्तुम्भावति १५७,४२६,४३२,४६८,५५८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                           | कत्व ४१३: ०कविज्ञान ५३४                                                                                                                                                                                                                                            |                     | ६,५१,८८,९९,१२२,२३३,  |
| अविद्या ३५४,३६९,३७८,४२९,५०४-५, ५१९,५४९; ॰बुष्टनय ३३७; ॰वासना ३७३ २०३ २०३ २०३ ४१९,१९३,२४०,१४६,१४६,१८१, अविनाभाव २३६,२८५,३१६; ॰प्रह३१३ अविसंवाद ३३९ अव्याप्ति २०९ अव्याप्ति १६६ अव्याभिचार १६६ अव्याभिचार १६६ अव्याभिचार १६६ अक्षणकण्ड्रया ८१ अक्षणकण्ड्रया ४०३ अष्टमभूमि असल्स्याति ३५७,४२६,४३२,४६८,५५८ अस्तिवनाषा १०७ अस्तिवनाषा १०७ अस्तिवनाषा १०७ अस्तिवनाषा १०७ अस्तिवनाषा १०७ अस्तिवनाषा १०७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                           |                                                                                                                                                                                                                                                                    |                     |                      |
| प१९,५४९; ०दुष्टनय ३३७; ०वासना व्रसिद्ध १,४,१०,१४,३८,४४,५४९,७३, ४५,४६१,४८१, ४५१,१०,१५६,१८१, ४९१,१९३,२४८,२३७,२४३,२४६, १५१,१९३,२४८,२३७,२४३,२४८,३७७,३०४५,३०७,३०४५,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३००,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०४,३०७,३०७,३०७,३०७,३०७,३०७,३००,३०४,३०७,३०७,३००,३०४,३०७,३००,३०४,३००,३०४,३०७,३०७,३००,३०४,३००,३०४,३००,३०४,३००,३०४,३००,३०४,३००,३०४,३००,३०४,३००,३०४,३००,३०४,३००,३०४,३००,३०४,३००,३०४,३००,३०४,३००,३०४,३००,३०४,३००,३०४,३००,३०४,३००,३०४,३००,३०४,३००,३०४,३००,३०४,३००,३०४,३००,३०४,३००,३०४,३००,३०४,३००,३०४,३००,३०४,३००,३०४,३००,३०४,३००,३०४,३००,३०४,३०४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                           | 369,362,879,408-4,                                                                                                                                                                                                                                                 |                     |                      |
| ३७३ ८२,१००,१०५,११०,१४६,१८९,  आविताभाव २३६,२८५,३१६; ०ग्रह३१३ १९१,१९३,२१८,२३७,२४३,२५१-  आविसंवाद ३३९ २,२५४,२६७,२७२,२०४-५,२७७,  आविसंवादित्व ३४१ २७९,२८१,३००,३०२,३०४,३०७,  आव्याप्ति २०९ ३४५,३५५,३९५,३९५,३९८,  अव्याभिचार १६६ ४४०,४४६,४६२,५२२,५५८,  आव्यभिचार ४०३ अस्थैर्यसाझात्तरण ३२७  आव्यभिचार ४०३ असंकरनियम ९७  आद्यमभूमि ५०७ अहेनुकविनाघ १०७  असल्स्याति ३५७,४२६,४३२,४६८,५५८ अहेनुकविनाघ ४५४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                           |                                                                                                                                                                                                                                                                    | असिद्धि १,          | ४,१०,१४,३८,४२,५४,७३, |
| अविसंवाद ३३९ २,२५४,२६७,२७२,२७४-५,२७७, ज्ञावसंवादत्व ३४१ २७९,२८१,३००,३०४,३०७, ज्ञावसंवादत्व २०९ ३४५,३५५,३८०,३८५,३९५,३९८, ज्ञावसंवादत्व १६६ ४४०,४४६,४६२,५२२,५५९, ज्ञावसंवाद १६६ ४४०,४४६,४६२,५२२,५५९ ज्ञावसंवाद १६६ ४४०,४४६,४६२,५२२,५५९ ज्ञावसंवादात्व १५७,४२६,४३२,४६८,५५८ ज्ञावसंवाद्व १५७,४२६,४३२,४६८,५५८ ज्ञावसंवाद्व ४५४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                           |                                                                                                                                                                                                                                                                    | ८२,१                | ,०,१०५,११०,१५६,१८१,  |
| अविसंवाद ३३१ २,२५४,२६७,२७४-५,२७७, जिसंवादित्व ३४१ २७९,२८१,३००,३०२,३०४,३०७, जव्याप्ति २०९ ३४५,३५५,३८५,३८५,३९८,३९८, जव्यभिचार १६६ ४४०,४४६,४६२,५२२,५५९ अन्नणकण्ड्या ८१ अस्थैयंसाझात्करण ३२७ अशक्ति ४०३ असंकरिनयम ९७ अष्टमभूमि ५०७ अहङ्कार ३५५ असल्स्याति ३५७,४२६,४३२,४६८,५५८ अहेतुकविनाश १०७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | अविनाभाव                  | २३६,२८५,३१६; ०ग्रह३१३                                                                                                                                                                                                                                              | १९१,१९              | १३,२१८,२३७,२४३,२५१-  |
| अविसंवादित्व ३४१ २७९,२८१,३००,३०४,३०७, अव्याप्ति २०९ ३४५,३५५,३९५,३९८, अव्याप्ति १६६ ४४०,४४६,४६२,५२२,५५९ अव्याप्ति १६६ ४४०,४४६,४६२,५२२,५५९ असंवर्गसाञ्चालस्य ८१ अस्वर्यमंसाञ्चालस्य १० अद्याप्ति ४०,४२६,४३२,४६८,५५८ असंबर्गम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                           |                                                                                                                                                                                                                                                                    | 7,748               | ,२६७,२७२,२७४-५, २७७, |
| अन्याप्ति २०९ ३४५,३५५,३९५,३९८, अन्यभिचार १६६ ४४०,४४६,४६२,५२२,५५९ अन्नणकण्ड्रया ८१ अस्यैर्यसासात्तरण ३२७ अशक्ति ४०३ असंकरितयम ९७ अष्टमभूमि ५०७ अहङ्कार ३५५ असंस्थ्याति ३५७,४२६,४३२,४६८,५५८ अहेतुकविनाश ४५५                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                           | 388                                                                                                                                                                                                                                                                | २७९,२               | ८१,३००,३०२,३०४,३०७,  |
| अन्यभिचार १६६ ४४०, ४४६, ४६२, ५२२, ५५९ ५५९ अन्नणकण्डूया ८१ अस्थैयंसाझात्करण ३२७ अश्किक ४०३ असंकरितयम ९७ अष्टमभूमि ५०७ अहङ्कार ३५५ असंस्थ्याति ३५७,४२६,४३२,४६८,५५८ अहेतुकविनाश ४०७ असल्स्थान ४३२ अह्रीकवाद                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | अन्याप्ति                 | 709                                                                                                                                                                                                                                                                | ३४५,३               | ५५,३८०,३८५,३९५,३९८,  |
| अन्नणकण्डूया ८१ अस्थैर्यसाशास्त्ररण ३२७<br>अशक्ति ४०३ असंकरितयम ९७<br>अष्टमभूमि ५०७ अहङ्कार ३५५<br>असरस्याति ३५७,४२६,४३२,४६८,५५८ अहेतुकविनाश ४५४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                           | १६६                                                                                                                                                                                                                                                                | 880,                | ४४६, ४६२, ५२२, ५५९   |
| अशक्ति ४०३ असंकरितयम ९७<br>अष्टमभूमि ५०७ अहङ्कार ३५५<br>असस्याति ३५७,४२६,४३२,४६८,५५८ अहेतुकविनाश १०७<br>असरस्यान ४३२ अहीकवाद ४५४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                           | 28                                                                                                                                                                                                                                                                 | अस्थैर्यसाक्षात्करण | ३२७                  |
| अष्टमभूमि ५०७ वहङ्कार ३५५<br>असत्स्याति ३५७,४२६,४३२,४६८,५५८ अहेतुकविनाघ १०७<br>असत्स्थान ४३२ अहीकवाद ४५४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | The state of the state of | 808                                                                                                                                                                                                                                                                | असंकरनियम           | ९७                   |
| असल्ख्याति ३५७,४२६,४३२,४६८,५५८ अहेतुकविनाश १०७<br>असल्ख्यान ४३२ अह्नीकवाद ४५४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                           | 400                                                                                                                                                                                                                                                                | <b>अहङ्कार</b>      | 344                  |
| असत्ख्यान ४५४ अह्रीकवाद ४५४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                           | ३५७,४२६,४३२,४६८,५५८                                                                                                                                                                                                                                                | अहेतुकविनाश         | १०७                  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                           |                                                                                                                                                                                                                                                                    | -                   |                      |
| असल्स्यापन ५०४,५४९ आकस्मिकत्व २२१                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                           | 408,488                                                                                                                                                                                                                                                            | आकस्मिकत्व          | २२१                  |

| आकार          | ६७,२९३,४०५,४३          | १५,५३१;  | आरूप्यधातु      | ५०६,५४४                  |
|---------------|------------------------|----------|-----------------|--------------------------|
| ०का           | राप ३८७; ०चक्रक ४२     | ९; ०दूषण | आरेक            | २३३,२८७                  |
| 22            | ; ०द्वय ३२९; ०परिस्फुर | एण २०१;  | आरोप            | ११,४८३,५३२;              |
|               | ०भेद ३८६; ०विनिव       | ति ४०९   |                 | ०चरित ५११; ०रक्त ५४८     |
| आकाशवाद       |                        | ५३६      | आरोप्य          | ५२२; ०हान५३०; ०हानि४०४   |
| आकृतिग्रह     |                        | 800      | आर्यनय          | 440                      |
| आगन्तुकमल     | पञ्च                   | 838      | आर्यहृदयानुरोध  | 888                      |
| आगन्तुमल      |                        | 430      | आलम्बन          | ३३३-४;                   |
| आगमान्तरान्   | सारी                   | 384      |                 | ०त्व ३३५; ०प्रत्ययत्व३३५ |
| आचार्यमुष्टि  |                        | 400      | आलयज्ञान        | 483                      |
| आत्मग्रह      | 8                      | ०६,५४५   | आलयविज्ञान      | 858                      |
| आत्मनिर्भास   |                        | ४६७      | आलीक्य          | ४६५                      |
| आत्मभाव       |                        | १८४      | आवरणक्षय        | ४८६                      |
| आत्मवाद       | E8-00,884-             | ६, ५४०   | आशङ्का          | 370,400                  |
| आत्मवेदन      | ३५४, ३६                | ८, ४७०   | आश्रम           | २७२; ०वेदिका १५९         |
| आत्मव्यापृति  | म्रान्ति               | 349      | आश्रमी          | २७१-२                    |
| आत्मसम्पत्    | 40                     | २, ५३६   | आश्रयासिद्ध     | 98                       |
| आत्मसन्तान    |                        | ३६८      | आश्रयासिद्धि    | २,८७-८,९०-९२,१००,        |
| आत्मसंवित्ति  |                        | ४७१      | १०२.            | १०५,१५४,१५८,३७२,३७९,     |
| आत्मसंवेदन    |                        | 388      | 230             | 477,478                  |
| आत्महान       |                        | १५४      | आस्तिक          | 84                       |
| आत्मा         | ७६-७,३                 | ८७,३९८   | आहोपुरुषिका     | १७४                      |
| आत्माधिमोक्ष  |                        | ४१८      | इतरेतराश्रय     | ८०,१६९,२०४,३३४;          |
| आत्यन्तिकवि   | <del>ज्</del> छेद      | १७६      | ्त्व २ ०        | ,८८,१०१,२३५,३०४,३७३;     |
| आदिशान्तत्व   | 8                      | ७२,४७४   |                 | ॰दोष ३५१                 |
| आनन्तर्यप्रति | नेयम                   | ६७       | इन्द्रजाल       | 188                      |
| आनुपूर्वी     |                        | ३१७      | इन्द्रियज्ञान   | 379                      |
| आप्तवचन       |                        | 200      | इन्द्रियनानात्व | 280                      |
| आभास          |                        | ५३४      | इन्द्रियपाटव    | 198                      |
|               |                        |          |                 |                          |

|                   | विशिष्टशब्दसूची                  | <b>६</b> २३                                    |  |
|-------------------|----------------------------------|------------------------------------------------|--|
|                   | ३३० उपायपा                       | प्रिता ५०८                                     |  |
| इन्द्रियप्रत्यक्ष |                                  | 2319                                           |  |
| इन्द्रियसन्निकर्ष |                                  | 1,92                                           |  |
| इष्टसिद्धि        | 100,10 11 1-1                    | 3×3                                            |  |
| ईश                |                                  | 430                                            |  |
| ईश्वर             | ५,८,४७,१७१,१७३,२४६-७, ऋजुक       | 5.0                                            |  |
| २५६               | Mill Maria                       | र्यतान्याय<br>न्यंगर्म <b>१</b> ९४-६           |  |
| २८५               | 1,40/14-41, 11.                  | नसंसर्ग<br>नसंसर्गी १८९,१९१,१९३-४,१९८          |  |
| ४३३               | 1,001,001,000                    | ४०६                                            |  |
| २४:               | ३; ०साघन ३०९, ०सिद्धि २४१, एकत्व | 2006                                           |  |
| 74                | , २५८, २६१; ०अनुमान २, एकत्व     | 10/                                            |  |
|                   |                                  | वाध्यवसाय १९७                                  |  |
| उत्पत्तिधर्मक     |                                  | गिविरह ४५२                                     |  |
| उत्सर्गसिद्ध      |                                  | तत्यक्षविकल्प<br>प्रत्यवमर्श २९३,३००,३०३,३०७;  |  |
| उत्सर्पणप्रत्य    |                                  | प्रत्यवमर्श २९३,३००,२०२,२००,<br>०प्रतिभासि २९३ |  |
| उपकरण             | २६१-२                            | 200                                            |  |
| उपकार             |                                  | भदचादना                                        |  |
| उपकार्यता         |                                  | व्यावृत्त्याकारता                              |  |
| उपगम              |                                  | सन्तानप्रज्ञित २०५,४५०                         |  |
| उपप्लव            | ३२४ एक                           | त्सामग्रचधीनत्व ३५१                            |  |
| उपमान             |                                  | हस्यभाव १८०                                    |  |
| उपयुक्तस          | र्ज ३३० एक                       | काकारप्रत्यवमर्श २९३,३००,३१४                   |  |
| उपलक्षण           | १९२,४०९ एव                       | हाधिमोक्ष १९३                                  |  |
| उपलब्धि           | १९१; ०बाघन १७९; ए                | काध्यवसाय                                      |  |
| 9400-4            | ०बाघा १७९ एव                     | कानेकवियोग ५६२                                 |  |
| उपसर्पण!          |                                  | कानेकविरह                                      |  |
| उपाधि             | ४०,७७,१६१-३,१६८-७१, ए            | कानेकविवेक ५५८                                 |  |
| उपाव              | १७४-६,२१८,३०६; ०बोघत्व ३६०;      | एकान्तवाद १८१                                  |  |
|                   | ्वाद १४१, १७५; ०साहित्य २१४; प   | एकान्तहेतु २५६                                 |  |
|                   | ०अनुपलब्धि १६८                   | एकापोह                                         |  |
|                   |                                  |                                                |  |

| एकामर्श २२                     | 8     | ॰वैजात्य २१०; ॰व्यापकानुपलब्धि १८८; |
|--------------------------------|-------|-------------------------------------|
| एकायतन १९८; ॰संग्रह १९         | 4     | ०समवाय २३६; ०सामग्री १७,४६          |
| एकार्थसमवायि                   | 8     | कारणानुपलब्ध १८८,२१६-८,३४२          |
| एकावसाय १३-४,४८,७              | R     | कारणानुपलम्भ १८९                    |
| एकेन्द्रियग्राह्य १९           | 9     | कारित्र २७५,५४०; ०विरोध४७०,४७५      |
| एकोपलम्भ १८                    | Ę     | कार्यकारणभाव ८-१०,१२,१५,३०,७२,      |
| एकोपादानता ४२                  | 0     | ७४,१२६,१६५,१७३,२१६,२२१,             |
| एकोपादानभाव ४२                 | 8     | २८५,२९२,३१७,४१९                     |
| ऐकान्तिक २६                    | 0     | कार्यकारणव्यवस्थिति ८               |
| ओघपतित २१                      | 6     | कार्यक्रम ३७१                       |
| औपचारिक १९                     | 0     | कार्यजाति ३११                       |
| औपाधिकसंबन्ध १६३,१६            | 9     | कार्यप्रतिषेघ १९१                   |
| अंशसिद्धि ४                    | ?     | कार्यसम ३१२-४                       |
| कदम्बगोलक ३                    | 4     | कार्यसंवित्ति ६६-७                  |
| कर्तृसिद्धि ६                  | 9     | कार्यहेतु २६५; ०अनुमान ३३३          |
| कर्मवासना ७                    | 2     | कार्यानुपलब्धि १८८,१९१-५,१९७,३००    |
| कलाप २७९,२८                    | 2     | काल ५७-८,३२२                        |
| कल्पना १७०,२२७,३७६,४०४,४७      | 9,    | कालात्ययापदिष्ट २३३                 |
| ५०७; ०आकारविमर्श ४१६; ०प       | ोढ    | कुवैद्यवृत्ति १९१                   |
| ५६५; ०पोढाभ्रान्त ३३           | 0     | कुलगिरि २७०,३०३                     |
| कल्पित ५७                      | 19    | कृतकत्व २३६                         |
| कर्मफलसम्बन्ध ३१               | 52    | कृतनाश २०५                          |
| काकभक्षण ३०                    | E     | कृतनाशाकृताभ्यागम ७१                |
| कादाचित्क ४४,१७१,२५७; ०ता २०,२ | २,    | कृतबुद्धि ३०२=५                     |
| ३७४; •ल९९,१२१,१३७,२            | 36    | कोशपान १२५,१५०,२८६,४९२              |
| कायचतुष्टयी - ५१               | 10    | कोष्ठशुद्धि २८३,३२७,४१३             |
| कायव्रत                        | \$ \$ | क्रम ६४-५,६७,८१-२,८५,९५,२५७;        |
| कारकज्ञापकव्यवस्था ४           |       | ०योगपद्य ४५,६६,८६,८८-९,९३,          |
| कारण ३१७; ॰विरुद्धोपलब्धि १८   | ۷;    | ९७-८,१०१-३,१०५,२९५                  |

|            | विशिष्टर                                  | ाब्दसूची          | 424                                |
|------------|-------------------------------------------|-------------------|------------------------------------|
| -          | ५,९,६५-६,८५-७,९०,९२,                      | गन्धाणु           | २६१                                |
| क्रमाक्रम  | ९५,९७,१०३-५                               | गलेपादिका         | ४८,२२२                             |
| क्रमावसाय  | 19                                        | गुण               | 588                                |
| क्रिया     | 788                                       | गृहीतग्राहित्व    | 356                                |
| क्लेश      | ४९३                                       | ग्राम्यजनधन्धीकरण | 203,303                            |
|            | ४४; ०भङ्ग ११,४३,५९-६०,                    | ग्राह्य           | १६६-७;                             |
| क्षण       | ६२-६४, ६६, ८४, ९६,९८, १०६,                | ०ग्राहकचिन्ता ३   | ३१; ०ग्राहकविष्ठव                  |
|            | १२९,१३०,१५५,१७९,१९४,२६७,                  | ५५४; ०ग्राहकवैध्  | र्य ४३५; ०ग्राहक-                  |
|            | ३७०; ०भज्जदर्शी १२; ०भज्जवाद १०;          |                   | स्थिति ३७;०विप्लव                  |
|            | ०भज्जवादी१०,२५;०भज्जसाधन२६०,              | ५५०; ०आकार        | १६१,३३८; ०अध्य-                    |
|            | ४७८;०भङ्गसिद्धि ११,६२,१५४                 |                   | वसेय १३७                           |
| क्षणिक     | २७६,३२६,३३५,३९८,४४२,                      | चक्रक             | १०१,३७२-३                          |
| 411-11-    | ४६२,४८२;०ता८१-२, ३४१, ४९५-                | चक्रवर्ती         | 8,5,403,430                        |
|            | ६; ०त्व८७, २४०, ३२३, ३२४,                 | चक्रे श           | ५३५-६                              |
|            | ३२६-७,३३९-४०,४३४;०नीति१३१;                | चण्डदेवतास्पर्श   | 380                                |
|            | ्नैरात्म्यवादी ३३९; <sup>०पक्ष</sup> १३४; | चतुरार्यसत्य      | 383                                |
|            | ०वादी २६,५१, ७९, ३४१, ३८८;                | चतुःशिखरी         | ३६४,५१२                            |
|            | ०सत्ता ४५१; ०स्वलक्षण ३३९;                | चतुःषष्टिगुण      | 405                                |
|            | ०आकार ३३२                                 | चरणमर्दन          | २७३                                |
| क्षणित     | 1 864                                     |                   | ४,४३३,४४७,४५०,                     |
| क्षणित्व   | ४३५                                       |                   | ४६ ॰ता३५॰, ४२५,                    |
| क्षुद्रोपः | इव                                        |                   | श्रय ५६८; व्यतिभास                 |
| क्षेत्रज्ञ | २३९                                       |                   | ५७५; ॰मात्रव्यवस्या                |
| स्याति     | 488                                       |                   | ७५; ०विज्ञान ४४५,                  |
| गजनिः      | मीलन ४२६                                  |                   | (७२; ०आकार ८३;                     |
| गजनि       | मीलिका ७                                  |                   | 8,884,882,848,                     |
| गजनि       | मीलित २४६,२७५,२८७                         |                   | ११, ५३१; ०आकार-<br>:०आकारराशि ४११, |
| गजस्त      |                                           |                   | ५१६; ०अद्य४२३,                     |
| गण्डीत     | ल्लास ८२                                  | ४२७, जाशास        |                                    |
| 98         |                                           |                   |                                    |

| 1.,      |                                    |                                  |
|----------|------------------------------------|----------------------------------|
|          | ५१०; व्यद्वैत४४४=५, ४५६, ४६५-      | ज्ञानज्ञेयोपनयन ५६५              |
|          | ६,५०६, ५०९-५१०, ५६६; ५६८,          | ज्ञानकार ४२४; ०उदय ४३७           |
|          | ५७८; व्यद्वैतनिर्णय ५७८; व्यद्वैत- | ज्ञानव्यापार ३४९                 |
|          | बाद ४६०, ४६२, ५०९; व्यद्वैत-       | ज्ञानोपाघि ४४५,४६१,५६६,५७२       |
|          | सिद्धि ४५५                         | ज्ञापकहेतु १२२                   |
| चित्रैकर | जा ४५४                             | ज्ञेयावरण ५४७; ॰प्रहाणि ४९८      |
| चित्रैक  | बुद्धि ५७२                         | डिण्डिकराग १७७                   |
| चित्रैक  | व्यवहार ३६३                        | डिण्डिकाचार ३५२                  |
| चित्रोत  | पत्तिवादी ४२३                      | तत्त्व ३९४; ०चिन्ता १३९,३९२,५६६; |
| चित्त    | ५३१; ०वैत्त ४८३, ४८९-              | ॰निश्चय ४३९; ॰परनिष्ठा ४३८;      |
|          | ९०; ॰वैत्तनिरोध ४९२; ॰प्रकृति-     | ०रूपामुखीकरण ४३९; ०वित् ५७१;     |
|          | वैमल्यघातु ४९६, ५४०; ॰मात्रव्य-    | ०न्यवस्था ५७४; ०न्यवस्थान ६५;    |
|          | वस्थान ४१७; ॰मात्रस्थिति ४१८;      | व्यवस्थिति ६५; व्संमुखीकरण ३४१   |
|          | ॰सन्तति ४९०; ॰सन्तान३२६, ३३४,      | तत्त्वावरकता ३३६                 |
|          | ५४३                                | तथता ४२६,४३२,४९३,५४१;            |
| चिन्ता   | ामय ४०५                            | ्रम्बण ४०४,५३०                   |
| चैत्त    | 879,438                            | तदतद्रूपविमति ५६५                |
| चोद्यः   | बुझुता ७५                          | तदुत्पत्ति १६१,१६५-६,१६८,        |
| चोद्यः   | प्रक्रम १४३                        | १७१,१७४,१७७,१८८,२३५,२५६,         |
| छाया     | 6                                  | ३३१,४३४; ०वाद १६९                |
| जन्म     | ५५४; ०परम्परास्मरण ३३६             | तमः १५३                          |
| जाति     | २०६,२११,२१३-                       | तर्क ३९८; ॰चिन्ता ४३४            |
|          | ४,२१६,२१८, २२२, २५५, ३३४;          | तादवस्थ्य ११६,१५४,१९२-३,१९५-७    |
|          | ०भेद २५५; ०सिद्धि २२१; ०स्मरण      | तादातम्य ३९,५०,१७७,१८८,१९४,३७३,  |
|          | 385                                | ३८७,३९७, ४०७-८, ४३४, ५१८,        |
| जात्य्   |                                    | ५५५, ५७६; ०कल्पना ३७३,३८४;       |
|          | कार्यानुपलब्धि १९१                 | ॰ द्वैत ५५६; ॰ निषेध ३७७; ॰ विरह |
|          | त्रेयधर्मत्व                       | ३४; व्यवसाय ५६५                  |
| ज्ञान    | ज्ञेयभेद ३४६                       | ताकिकत्व ६६                      |
|          |                                    |                                  |

### विशिष्टशब्दसूची

| ****                         | 24                                    | दृष्टाध्यवसाय १६६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|------------------------------|---------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| तार्किकवर्त्म                | 484                                   | दृष्टानिष्टि ४६७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| तीर्थिकौघ                    | 85                                    | दृष्टान्त ७८,१२३,२७९,२८१,३०५,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| तैमिरिक                      | 300                                   | ५३५, ५६९; ०क्षति १२३; ०धर्मी                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| त्रयीदोषजाति ।               | 370                                   | २४१; ०अभाव ३३७; ०असिद्धि३३७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| त्रिक                        |                                       | दृष्टिप्रमोष ४६८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| त्रिकाय                      | ५४०; ०सिद्धि ५३८                      | देश ५७; ०कालनियम २७९;                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| त्रिघातु                     | ५३१; ०क ४८३, ५३१;                     | ॰कालस्वभावविष्रकर्ष १८३; ॰विता-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                              | ०धी ४०३<br>१५                         | नाप्ति ५७२; व्वाप्त्यवसाय ५१७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| त्रिरूपलिङ्ग                 | १३८                                   | दोषजाति ८७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| त्रैगुण्यमयत्व               |                                       | 909                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| त्रैघातुक                    | ४९८; ०चित्तचैत्त ४५१;<br>०विवर्ती ४३५ | दोषानुषङ्ग ५३४; ०भ्रान्ति ४८४-५;                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|                              | भववता <i>०</i> २२<br>४६८              | द्वय ५३४; ॰ ज्ञान्त ०८०-४,<br>०लक्षणहानि ५३४; ॰ वादी ३४७;                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| त्रैरूप्य                    | 80                                    | ०अभाव ५६२; ०अभावता ४३३;                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| दन्तनिष्कोषिका               | ४१०                                   | oआभास ५३४, ४३७; oमत १८१;                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| दशभूभुजः                     |                                       | ्निराकरण ६६; व्वादी ४४६;                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| दशभूमि                       | ४३३; ०भुज: ४१०                        | ०आभास ५२६; ०अम्युवगम १७९                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| दशावनि                       | 880                                   | धन्धान्धविलसित १०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|                              | ; ॰मार्ग५४८; ॰अन्तर ४४४<br>१९२        | THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE P |
| दिङ्मोह                      |                                       | धर्म ३३९,४८६,५२८,५४८९, ४९२ <del>-</del> ४,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| दीर्घाभास                    | 804                                   | ४९६-८,५००, ५०३-४,५०६,५१५,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| दु:खसत्य                     | ३३५<br>३३५                            | ५३५-४१,५४३; ॰कायचिन्ता ५५७;                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| दु:खाकार                     |                                       | ०कायत्व ४३१; ०कायसाक्षात्क्रिया                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| दूषणवादी                     | 2%0                                   | ४२२,४९९; ०कायस्वरूप ५४२; ०ता                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| दृहयविकल्प                   | 775                                   | F                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| दृष्यानुपलब्धि               | १८४-५,१८७,१९३-                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                              | ५,२४५,३७९                             | 1 - 1 - 0 - 0 TETT 328 - 0 17-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| दृश्यानुपलम्भ                | 370                                   | riture of the same and a same                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| दृष्टकारणसामग्र <sup>ः</sup> | य ६८                                  | Offer RUR                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| दृष्टमात्रविकल्प             | १५०                                   | (0),                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|                              |                                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |

| 1 | ~ |        |   | A |
|---|---|--------|---|---|
| व |   | ष्ट्रश | स | ㅋ |

| 520     |               | <u>ৰিহিছে</u> হাত         | दसूची              |                       |
|---------|---------------|---------------------------|--------------------|-----------------------|
| विमिन्न | नेदसाधनव्यवसा | य ३७६                     | निराकार '          | ४०८,५०१-२,५४१,५४४;    |
| घमि     | हप            | 288                       | <b>्ज्ञानरूप</b> त | गा४२९; ०पक्ष४७६; ०वाद |
| धर्मि।  | विकल्प        | 808                       |                    | ३३२; ०वादी ४९८        |
| घाता    |               | 308                       | निराभास            | ५३४                   |
| भातु    | 866;          | ०क्षोभ१९२; ०देशना ५४५     | निरालम्ब           | ५३४; ०नत्व ३२४        |
| भाष्ट   | र्चविजृम्भित  | 800                       | निरास्रव           | ४३३                   |
| ध्रुवः  | भाव           | 20                        | निरुपाख्य          | १९०                   |
| व्वनि   | 7             | 248                       | निरोध              | ३३६                   |
| नभर     | तामरस         | ४०८                       | निर्भास            | ३५६,५२९,५७०;          |
| नाग     | लोकभाषा       | 34,400                    |                    | ०नियम ५२२             |
| नाति    | ाप्रसङ्ग      | २८६-७,३५८                 | निर्माण            | ४६४; ०काय ५०२,५३६     |
| नान्त   | तरीय <b>क</b> | ४९-५०,६०,८१,८४-५,         | निर्वर्तक          | ३४६                   |
|         | 20,909        | , ११०,१६७,१७१, १८१,       | निवैत्त्र्यं       | 793                   |
|         | २०५,२१        | <b>६,२१९,२२५,२३९,२६१,</b> | निर्वाण            | ३८७,४६८,५५४-५         |
|         | 756, 71       | ७३, २७५, २८०-१,२९८,       | निर्विकल्प         | ३३९,३९०,३९३,४०६,      |
|         | 308,30        | ६,३१४,३२०,३३१,३६९,        |                    | ५४६,५५४,५५७           |
|         | ४१२, ४        | १५, ४१८, ४३८, ४४१-२,      | निविकल्पक          | १९७,२१०,३३८,३९५;      |
|         | 848,84        | ५,४८०; ०त्वं २०४,२६०,     |                    | ५२७; ०ज्ञान १४१,२२१   |
|         |               | २७९                       | निविकल्पता         | ४९६,५४०               |
| निग्र   | हस्थान        | २७७                       | निर्विकल्पप्रतिभास | ४७३                   |
| नित्र   | 4             | ४४२; ॰वादी ५८             | निविकल्पव्यवच्छेद  | ३९६                   |
| निमि    | नतकारण        | ६९,२७५; ॰ता १८६;          | निर्वेघपथ          | ५३३                   |
|         |               | ०त्व ६९                   | निर्बेघभागीयावस्था | 400                   |
| निर     | झन            | 480                       | निवृत्ति           | २३८                   |
| निर     | न्वयनाश       | ३७९                       | निश्चय             | २७२,३२०               |
| निर     | न्वयनिरुद्ध   | 380                       | नि:श्रेयस          | ५,६६,२६२              |
| निर     | न्वयविनाश     | 380                       | नि:स्वभाव          | ३६०,४८०; ०ता ४६९.     |

४६४

१७६

नोतनेयविभाग

४७९; ०त्व ३६०,४८१

४८३

निरपराधमातृवध

निरस्तव्यभिचारसंशय

|           | বিগিছগ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | दसूची              | 656                  |
|-----------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------|----------------------|
|           | ३२३; ०वाद ७०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | पञ्चालक            | २७१                  |
| नैरात्म्य |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | परचरणपरिचरण        | 460                  |
| नैर्माणिक |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | परचित्तज्ञान       | 311                  |
| नौपयिक    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | परतन्त्र           | 833,404,488          |
| न्याय     | ७०,७३,७५-७,८५,९१-२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | परधन्धोकरण         | 99                   |
|           | ९५,९९,१०१,१०३,१०५,१११,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                    | ,७८,८८,२३९,२४१.      |
|           | १२७,१३२,१३५,१३७-८,१४१,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | परमाणु ५८,६८-४     | 330,359-00,364,      |
|           | १४३,१४५,१९३,१९७,२०२, २०९-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 741, (°)           | 30,883,880,848,      |
|           | ११,२१६,२२५,२३७, २४४, २६८,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 200 623            | ,५१;०प्रतिविधि २८५   |
|           | २७१, २८५-६, २८८,२९२, ३०१,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                    | ५०३-४; ०ता ५०२       |
|           | ३०७-८, ३१०, ३१७, ३२५, ३३१,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | परमार्थकाय         | 779,306              |
|           | ३४७,३४९,३७३, ३७५, ३८९-९०,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | परमार्थसत्य        | 388                  |
|           | ३९३,३९७, ४१८, ४२२, ४२५-८,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | परमेश्वर           | 883                  |
|           | ४४१,४४४,४४६,४५०,४६९,४७४,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | परम्परासंवेदन      |                      |
|           | ४८०, ५०१, ५१०, ५२३, ५४०;                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | परवित्ति           | ४४१,५६१              |
|           | ०बाह्य २५३; ०६चि४१७; ०वित्४८;                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | पर्वेदन            |                      |
|           | ॰विन्मानी ५४; ॰विरुद्ध १०; ॰अन्वेषी                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | परसम्पत्ति         | 402                  |
|           | 78                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | परसंवित्           | ४२१                  |
| पक्ष      | ८७,९२,२६५,४४२; ०क्षति                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | परसंवित्ति         | 340                  |
|           | ११८; ०ग्रह ३६४; ०वर्म७४, २६८;                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | परस्परपरिहारस्थिति | १८७                  |
|           | ॰धमँता १०,९१,१०१, २६६; ॰वर्म-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | परस्परापेक्ष       | 344                  |
|           | त्व १६, ८६; व्धर्मीपसंहार १५६,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | परापोह             | २०४,२०६,३८३          |
|           | ३७७-८, ३८१-२; ०अयोगन्यवच्छेद                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | परामशँ             | १३,२९३,४०८;          |
|           | २६८;०एकदेशासिद्ध ७५; ०एकदेशा-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                    | ०सिद्धिप्रतिबन्ध ४१४ |
|           | सिद्धि ७५                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | परार्थसम्पत्ति     | ४९७                  |
| пата      | हिनयम ३२२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | परिकल्प            | ७,२०                 |
|           | 200                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | परिच्छिति          | १५७                  |
|           | न्वादी <sup>२८८</sup><br>न्व्यवस्था ३१९-२०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | परिनिर्वाण         | ४८७                  |
| -         | ००३ ३३। ४४१ क्रमांतन्ति                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | परिनिष्पत्ति       | ४७६                  |
| पञ्च      | स्तन्स १९२,२२५,४८७,०लक्षण १८४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                    | 833,404,489          |
|           | THE RESERVE OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE |                    |                      |

| 670                  | विशिष्टराव             | द्रसूची                                        |                        |  |
|----------------------|------------------------|------------------------------------------------|------------------------|--|
| परिमण्डल             | 399                    | प्रकृतसर्वज्ञ                                  | ३३५                    |  |
| परिशुद्धि            | ४७२                    | प्रकृति                                        | 828                    |  |
| परीक्षक              | 707                    | प्रकृत्याश्रंसन                                | 480                    |  |
| पर्यनुयोग            | २२६,४७३                | प्रचय                                          | 404                    |  |
|                      | २८,१४४-६,१४८,१८३,      | प्रतिघ                                         | १७९,३५४,३७०            |  |
|                      | -6, 204, 206, 226,     | प्रतिज्ञा                                      | ३७८                    |  |
|                      | ,४४७,४६२,४९४,५१७,      | प्रतिनियम                                      | 288                    |  |
|                      | ०पक्ष २३०; ०वृत्ति १८३ | प्रतिपत्ति                                     | १९६,२१९                |  |
| पाकोपचय              | ४६                     | प्र तिबन्ध                                     | ९,१९,६६,८९,१७५,        |  |
| पाण्डुचण्डातकनिवर्तन | र १२५                  | १७८,२                                          | १५,२३५,२३७,२३९,२४३-    |  |
| पारमितानय            | 404                    | ४,२५१                                          | ,२५३,२६०,२६९, २८५-६,   |  |
| पारमितानीति          | 488                    | २९१-२,२९९,३००,३०४, ३०७-९,                      |                        |  |
| पारमीनय              | 888                    | ३५८,३७४, ३८०, ४१३-४, ४२८;                      |                        |  |
| पारमेश्वरज्ञान       | २४१                    | <ul><li>श्राहकप्रमाण २९९; ०वैकल्य २८</li></ul> |                        |  |
| पारिशेष्य            | ८९,२६२                 | ०साधक २८६, ४७९; ०सिद्धि १६५                    |                        |  |
| पुद्गल               | ३८५,४५७,४८७,५४८;       | १७५,२                                          | ३७-८, २७७; ०असिद्धि११० |  |
|                      | ॰निराकरण ८२            | प्रतिमान                                       | 448                    |  |
| पुरुष                | २७१,२७६,३०३,३०५:       | प्रतिभास                                       | ७,१४,८०,८३,१११,१३७,    |  |
|                      | आयत्ति २५७; ०अर्थ ४७५  | १५६,१                                          | ८१-२,२१७-९,२२५, २२९-   |  |
| पूतिकुष्माण्ड        | 406                    | ३२, २                                          | ४२, ३३१-३, ३३५, ३३९,   |  |
| पूर्वापरीभूत         | ४१५                    | ₹४५, ₹                                         | ३४६, ३५६,३६९-७०,३७३,   |  |
| पृष्ठ[ज]भाविविकल्प   |                        | 388,                                           | ३९४-५, ४०८, ४३७, ४४४,  |  |
| पौरुषेयता            | २५३                    |                                                | ३७,५६९; ०भेद२०९, ३७०   |  |
| प्रकरण               | १२६,२०४,२७५,२९१,       | प्रतिभासी                                      | 885                    |  |
|                      | ०सम २५८; ०सापन्न २७४   | प्रतियोग                                       | १९६-७                  |  |
| प्रकर्षपर्यन्त       | ३२७,४३०,४६५            | प्रतियोगिन्                                    | ३८,७९,९९,११५,          |  |
| प्रकाशमूर्ति         | ३६५                    |                                                | १४६,१९६,१९८,२४४        |  |
| प्रकाशवपुः           | ३६५                    | प्रतियोगिज्ञान                                 | १८७,१९१                |  |
| प्रकाशात्मा          | 3 \$ \$                | प्रतियोगिप्रत्यक्ष                             | 328                    |  |

| विशिष्टशब्दसूची         |                           |             |                                |  |
|-------------------------|---------------------------|-------------|--------------------------------|--|
| प्रतियोगिसमाश्रय        | 230                       | प्रवाहिवा   | च्छिति ३२२                     |  |
| प्रतिवातक्षिप्तभस्म     | १२०                       | प्रवाहनिव   | यता ४९६                        |  |
| प्रतिसन्धात्            | 75,5-07                   | प्रवृत्ति   | २३८; व्योग्यता ३४७;            |  |
| प्र तिसन्धान            | <b>\{</b>                 |             | ०संकर २८४                      |  |
| प्रतीतिनियम             | 370                       | प्रसङ्ग     | २०-१,५६,६१,६७,८८,९१,           |  |
| प्रतीत्यसमुत्पाद        | ४३७,४४२,४८०               |             | १२२;१२७-८,१३४,१३८-९,१४२,       |  |
| प्रतीत्योत्पन्न         | ४८७,५७७; ०ता४७९           |             | १५५,१७०,१७९,१८१,१८३,१९१-       |  |
| प्रतोत्योत्पाद          | 888,448                   |             | २,१९५, २०४,२११, २१४, २१६,      |  |
| प्रत्यक्ष               | ३१७,३२०-२,३२७ ०पुष्ठज-    |             | २२६,२३६,२३८,२५६,२६६,२६९,       |  |
| विष                     | ल्प १५७; व्यक्तिभास २०९;  |             | २७२,२७५,२७७, २७९-८०,२८५,       |  |
| ०बा                     | घा ५६४; ०अनुपलम्भ ४१९     |             | २८८,२९०,२९६,२९८-३००,३०४-       |  |
| प्रत्यनीकदर्शन          | १६                        |             | ५,३०७,३०९, ३१२, ३१५, ३२१,      |  |
| प्रत्यभिज्ञा            | ११=६,२२,२४,३१-३,          |             | ३२३,३२७-९, ३३३,३३८-९,३४६-      |  |
| ५७,६९,७३,७७-८,६१२५, १३० |                           |             | ८,३५१,३५४, ३७०, ३७७, ३८०,      |  |
| प्रत्यय                 | ४३,१२९,५४५                | *           | ३८३, ३८७-८, ४०८, ४१८, ४२३,     |  |
| प्रत्यात्मवेद्यत्व      | 399                       |             | ४२७,४२९,४४८,४५३,४६९,४७४,       |  |
| प्रत्यासत्ति            | 48, 42-9, 68, 804, 884,   |             | ४९८, ५०५, ५०९, ५७०, ५७४;       |  |
| १७२,                    | १८४,२१३,२२४,२५०,३०६,      |             | ०साघन ४५०; ०हेतु २१४           |  |
| 324,                    | ३५०, ५६८; ॰चिन्ता २२६     | प्रसज्य     | १२०,१२८, २०५, ३७०,४९४,         |  |
| प्रत्येकपक्षोपनिपा      | तिदूषण १७९                |             | ५४४; ०पक्ष २३१, ५१७; ०प्रतिषेच |  |
| प्रबन्धप्रवृत्ति        | 888                       |             | १३६, २०५, ३७०, ४६२, ४८९;       |  |
| प्रबन्धस्थिति           | ११६,३२१                   |             | ०विषय १४४; ०शक्ति ३७८; ०आत्मा  |  |
| प्रबोधकप्रत्यय          | <i>₹</i> ? <i>₹</i>       |             | १३२, १४८, १३४, १४६, १५४        |  |
| प्रमा                   | 885                       | प्रहीणज्ञेय | गावरणत्व ४९८                   |  |
| प्रमाण                  | ६५;०परिशुद्धि ३२४;०वृत्ति | प्रागभाव    | १३१,२०४,२८६                    |  |
|                         | १७१; ०भ्रंश १९१           | प्राणप्रय   |                                |  |
| प्रमेय                  | ३२०; ०भ्रंश १९१           | प्राप्यका   |                                |  |
| प्रयत्नवन्नान्तरीय      |                           | प्राप्यका   |                                |  |
| प्रयागवद                | 48                        | प्रीदन्याय  | 788                            |  |

| फल १९        | १ ; ०हेतुत्व५६१ ; ०अङ्गभाव ५७७              | विम्बोदय       | ५३४                                |
|--------------|---------------------------------------------|----------------|------------------------------------|
| बन्ध्यक्षण   | १२१                                         | बुद्धसंभोग     | ५३८                                |
| बन्ध्यादुहि  | तृलीला ४७१                                  | बुद्धस्थिति    | 885                                |
| वन्व्यापुत्र | [सुत] ७०,४०८                                | बुद्धि         | ५३५; ०मत्कर्तृक २३३, २८४;          |
| बलाबलप       | रीक्षा ५१३                                  |                | ०मत्पूर्वक २६५                     |
| बहिरम्यव     | साय ५६६                                     | बोघिचित्तग्रहण | प्पुष                              |
| बहिरर्यदूष   | ण ३६७                                       | बोघिबोघन       | 848                                |
| बहिरधंवा     | द ३९८                                       | बोधिसिद्धि     | ४३३                                |
| बहिरर्थाभि   | मनिवेशी ३४५                                 | बौद्धकृतान्त   | ५३८                                |
| बहिरवसा      | य ३४५                                       | बौद्धतत्त्व    | ४९८                                |
| बहुलाधिव     | ार १४६                                      | बौद्धसाधन      | 32                                 |
| बाघ          | १४,१३६,१७२,२२४,२४३,                         | बौद्धसिद्धान्त | ७,८२,३३२                           |
|              | ४६९,४७९,५५९,५६२,५६४,                        | ब्रह्मपद       | 408                                |
|              | ५६७; ०सिद्धि ४३८                            | ब्राह्मचपद     | ४९९,५००,५३७                        |
| बाधक         | ४०,१७२-३,२१७-८,२७९,                         | भण्डविद्या     | 999                                |
|              | २८३, ३१०, ३७१; ०क्रम ३१०;                   | भव             | ४६३-४,५१५,५५४                      |
|              | ॰प्रमाण २३५, २३७, २७७,२८०;                  | भाग्यहीनमनोर   | राज्य २१                           |
|              | िसिद्धि ५४; ०अघ्यवसाय ४३७-८;                | भावधर्म        | 99                                 |
|              | ्अवतार ४२६                                  | भावना          | ३२३-५,३२७,३३१,३३५-                 |
| वाधा         | ५३२; ०वैधुर्य ३१७                           |                | ७, ०जप्रत्यक्ष ३२४;०प्रकर्षपर्यन्त |
| बाधित        | २४४;०त्व३३१                                 |                | ३२३; ०बलज ३४२; ०मयीसिद्धि          |
| बाघ्यबाव     | कभाव ४३७,४३९                                | 83             | १;०उ.द्भतवैशद्य ३२३;०उपस्कृत-      |
| बाह्य        | २०८; ०ग्रह४१७; ०ग्राह्य-                    |                | सन्तान ३२७                         |
|              | व्यवस्था४३८; ०भेदप्रकाश ३८४;                | भावविपयंयस्व   |                                    |
|              | ०योगी५०३; ०राशि३४९;०वस्तु-                  | भावस्वभाव      | १६३                                |
|              | शक्तिव्यवस्था ३३४; ०वेदन ५६;                | भावाभाव        | 24                                 |
|              | <ul><li>०अध्यवसान ९५, ३९६;०अपवादी</li></ul> | भाव्यग्राही    | 346                                |
|              | ३५३;०अभाव२२०;०आरोप५५५;                      | भूतकोटि        | 488                                |
|              | श्वर्यवाद ४४७; श्ववसाय ४०२                  | भूतदर्शी       | ४८६,५३३                            |
|              |                                             |                |                                    |

| भूतभोतिकसंवित्ति २७४ मनस्कार १९५,१९७; °संवेदन १९५ भूतिवाता ४३२ मनत्रपाठ ५७ भूतपूर्वार्ष ३२३ मनत्रप्रभाव ३३४ भूमिलाभी ४८३ मनत्रप्रभाव ५५५ भूयोवर्शन १६३-५,१६७,१७७ महाकरणा ४९९,५०९,५३७ भेद ३७,३५८,१८०; °प्रतिभास महाकरणा ४९९,५०९,५३७ ३६०,३७८-९; °हेतु ४९; °अपोह महापुरुवलकषण प०२ भूतोविकत्त ६७,३६०, °अभेद ८५,३६२-३,३८१; ०%भेदिवित्त ६७,३६० महासामान्य १४५ भवभास ५७३ भावसन ४७६ भावसन ४७०; °अमंत्र १८६ भावसन ४७०; °अमंत्र १८६ भावसन ४४०; °अमंत्र १८१ भूत १८९-९०,३६५,४००; °भंत्र ३९०; °अमंत्र ४०६ भावसन ४४०; °अमंत्र ४०६ भावसन ४४०; °अमंत्र ४०६ भावसन ४४०; °अमंत्र ४०६ भावसन ४४०; °अमंत्र ४०६ भावस १८९-१०,३६५,४००; °भंत्र १८६ भावस १८९,३८४,५४८,५४८,५४८, ५५६ भावस १८९,३८५,४८८,५४८, ५५६ भावस १८९,३८५,४८८,४८८, ५६६ भावस १८९,४८३,४६६,४४६,४४६, भावस १८७,४७०; °मागं ३६४ मोत्र १८७,४७०; °मागं ३६४ मोत्र १८०,४७०; °मागं ३६४ मोत्र १८०,४००; °मागं ३६४ मोत्र १८०,४००; °मागं ३६४ मोत्र १८०,४००; °मागं ३६४ मोत्र १८०,४००; °मागं ३६४ मोत्र १८०,४००; °मागं ३६४ मोत्र १८०,४००; °मागं ३६४ मोत्र १८०,४००; °मागं ३६४ मोत्र १८०,४००; °मागं ३६४ मोत्र १८०,४००; °मागं ३६४ मोत्र १८०,४००; °मागं ३६४ भेर०,४००; °मागं ३६४ भेर००; १४००; १४००; १४००; १४००; १४००; १४००; १४००; १४००; १४००; १४००;  |                 | বিহািছহা     | दसूची             | <b>६३३</b>                       |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------|--------------|-------------------|----------------------------------|
| भूतिश्वा ४३२ मन्त्रपाठ ५७ मृत्रपुतार्थ ३३४ मृत्रपुतार्थ ३२३ मन्त्रपुतार्थ १८३ मन्त्रपुतार्थ ५८३ मन्त्रपुतार्थ ५८३ मन्त्रपुतार्थ ५८५ मृत्रपुतार्थ ५८५ भूति १६३-४,१६७,१७७ महाक्ष्मण १८६६ १८६६ १८६६ १८६६ १८६६ १८६६ १८६६ १८६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | भवभौतिकसंवित्ति | २७४          | मनस्कार           | १९५,१९७; °संवेदन १९५             |
| भूतमुतार्थ ३२३ मन्त्रप्रमाव ३३४४ भूमिलाभी ४८३ मन्त्राविषयय ५५८ भूयोवर्शन १६३-४,१६७,१७७ महाकरणा ४९९,५०९,५३७ भेद ३७,३९८,१८०; °प्रतिमास ४०; °सन्तान ५६८; °िर्मिद्ध ३५५, ३७०,३७८-९; °हेतु ४९; °अपोह ३६३, °अभेद ८५,३६२-३,३८१; °अभेदविकत्य ६७,३६० भेद्यभास भीत ४७४,४७५,५४७; °आचमन ४४०; °आर्गेक १८१ भ्रम ३८९-९०,३९५,४०७; °भ्रंच २८३; °अर्थेक ४०६ भ्रान्तत्व ५२१,३७५,३०८,३८९, ५३५,५२६,४२६,४२८,४४१,५३६,५३६,४२६,४२६,४२६,४२६,४४१,५४६१, ५३५,५२६,४२६,४२८,४४१,५३६, ५३५,५२६,४२६,४२६,४४१,५३६, ५३५,५२६,४२६,४४१,४४१, ५३५,५२६,४२६,४४१,४४१, ५३५,५३६,४३६,४३६,४११, भोता १३१ भोता १३१ भोता १३१ भोता १३१ भोता १३१,६७,३०७; °नागं ३६४ भोता १३१,६७,३०७; °नागं ३६४ भोता १३१,६७,३०७; °नागं ३६४ भोता १६५,३८३,४३६,५१२, भोता १२८,४००; °नागं ३६४ भोता १६५,३८३,४३६,५१२, भोता १२८,४००; °नागं ३६४ भोता १६५,६७,१००; °नागं ३६४ भोता १६५,५८३,४३६,५१२, भोता १२८,४००; °नागं ३६४ भोता १६५,६७,१००; °नागं ३६४ भोता १६५,६७,१००; °नागं ३६४ भोता १६५,६०,१००; °नागं ३६४ भावानम्य १३१ भावानम्य १३१ भावानम्य १३२ भावानम्य १३२ भावानम्य १३२ भावानम्य १३२ भावानम्य १३३ भावानम्य १३३,४०१,४०४,४२८,५२०,५२८,६३२८,३३८,३३६९,४२८,४४८,४४८,३२८,३३६९,४२८,३२८,३३८८,३३८८,३३८८,३३८८,३३८८,३३८८,३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                 | ४३२          | मन्त्रपाठ         | 40                               |
| भूमिलाभी भूयोदर्शन १६३-४,१६७,१७७ महाकरणा भेद ३७,३९,८४,१८०; °प्रतिभास ४०; °सन्तान ५६८; °िसंदि ३५३, ३७०,३७८-९; °हेतु ४९; °अपोह ३६३, °अभेद ८५,३६२-३,३८१; °अभेदविकत्व ६७,३६० भेखभास भीत ४७४,४७५,५४७; °आचमन भीत ४७४,४७५,५४७; °आचमन ४४०; °अगंल १८१ भागं २७३; °सत्य ३३६; भागां २७३; °सत्य ३३६; भागां २७३; °सत्य ३३६; भागां २७३; °सत्य ३३६; भागां २०३; °सत्य ३३६; भागां २०३; °सत्य ३३६; भागां २०३; °सत्य ३३६; भागां २०३,४२५,४८५-५,५३२; भागां २८३,४२५,४८५-५,५३२; भागां ३८३,४२५,४८५-५,५३२; भागां ३८३,४२६,४८५,४८५,५३२; भागां ३८३,४२५,४८५-५,५३२; भागां ३८३,४२५,४८५-५,५३२; भागां ३८४,५२६,४८५,४८५,४८५; भागां ३८४,५२६,४८५,४८५; भागां ३८४,५८५,४८५; भागां ३८४,५८५,४८५; भागां ३८४,५८५,४८५; भागां ३८४,५८५,४८५; भागां ३८४,५८५; भागां ३८४,५८५,४८५; भागां                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                 | ३२३          | मन्त्रप्रभाव      | 338                              |
| भूयोवर्शन १६३-४,१६७,१७७ महाकरणा ४९९,५०९,५३७ प्रथ भ्रे व ३७,३९,८४,१८०; °प्रतिमास महाकारण्य ५५७ भ्रे व १६३, °८५२, °८६तु ४९; °८५ महाम्राचिराजत्व ५३७, १८०,९ १८०, १८०, १८०, १८०, १८०, १८०, १८०, १८०,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                 | <b>\$</b> 28 | मन्त्राधिपत्य     | 445                              |
| भेद ३७,३९,८४,१८०; °प्रतिभास महाकारण्य ५५७ व्यक्ति १६८; °सिद्धि ३५३, वर्षे १६३, °अभेद ८५, ३६२-३,३८१; महाप्राचि १६३, °अभेद ८५, ३६२-३,३८१; महाप्राचि १६६, °अभेदविकत्त १७९; °अभेदविकत्त १७९; °अभेदविकत्त १७९; °अभेदविकत १७९; °अभेदविकत १८०, ३६० महासामान्य १४५ भागे १८३,४७५,५४४-५,५३३; भागे १८९,०,३६५,४०७; °अंघ भागे १८९,०,३६५,४०७; °अंघ भागे १८९,०,३६५,४०७; °अंघ भागे १८९,०,३६५,५८४-५,५३३; भागा १८९,०,३६५,५८५-५,५३३; भागा १८९,०,३६५,५८५-५,५३३; भागा १८९,०,३६५,५८५-५,५३३; भागा १८९,३६५,३६५,३६५,३८५, भूक्ष्मभूय[स्थित] १८३ भागा १८६,३६५,३६५,४३८,४३८, मूक्षभूय[स्थित] १८३ भागा १६४ भागा १६५,३८५,४३६,४३६,४३८, भूद्यमध्यमधिमात्रवृद्धि १८५,६७,१७७,३६२, भागा १६४ भागा १६५,३८३,४३६,५१२, भागा १६४ भागा १६५,३८३,४३६,५१२, भागा १६४ भागा १६५,३८३,४३६,५१२, भागा १६४ भागा १६५,३८३,४३६,५१२, भागा १६४ भागा १६५,१७७,३६२,५१२, भागा १६४ भागा १६५,१८७,३८३,४३६,५१२, भागा १६४ भागा १६५,३८३,४३६,५१२, भागा १६४ भागा १६५,१८७,३८२,५१२, भागा १६४ भागा १६५,१८७,३८२,५१२,५१२, भागा १६४ भागा १६५,१८७,३८२,५१२,५१२,५१२,५१२,५१२,५४७-५१२०,५७८; भागा १६५,१८७,३८२,५१२,५१२,५१२,५४७,३८२,५१२,५४७,३८२,५१२,५४७,३८२,५१२०,५७८; भागा १६४ भागा १६५,१८७,३८२,५१२,५१२०,५७८; भागा १६५,१८७,३८२,५१२०,५७८; भागा १६५,१८७,३८२,५२०,५४७,३८२,५२०,५७८; भागा १६५,१८०,१८०,५७८; भागा १६५,१८०,१८०,५७८; भागा १६५,१८०,१८०,५७८; भागा १६५८,१८०,५७८; भागा १६५,१८०,१८०,५७८; भागा १६५८,१८०,५७८; भागा १६५८,१८०,५०८; भागा १६५८,१८०,५०८; भागा १६५८,१८०,५०८; भागा १६५८,१८०,५०८; भागा १६५८,१८०,५०८; भागा १६५८,१८०,५०८; भागा १६५८,१८०,५०८; भागा १६५८,१८०,५०८; भागा १६५८,१८०,५०८; भागा १६५८,१८०,५०८; भागा १६५८,१८०,५०८; भागा १६५८,१८०,५०८; भागा १६५८,१८०,५०८; भागा १६५८,१८०,५०८; भागा १६५८,१८०,५०८; भागा १६५८,१८०,५०८; भागा १६५८,१८०,५०८; भागा १६५८,१८०,५०८; भागा १६५८,१८०,५०८; भागा १६५८,१८०,५०८; भागा १६५८,१८०,५०८; भागा १६५८,१८०,५०८; भागा १६५८,१८०,५०८; भागा १६५८,१८०,५०८; भागा १६५८,१८०,५०८; भागा १६५८,१८०,५०८; भागा १६५८,१८०,५०८; भागा १६५८,१८०,५०८; भागा १६५८,१८०,६०८; ०८,६०८,६०८,६०८,६०८,६०८,६०८,६०८,६                                                          |                 | 8,840,800    | महाकरुणा          | ४९९,५०९,५३७                      |
| प्रः (श्वान ५६८; शिवि ३५३, महाधमाधराजत्व ५२० ३६०, ३७८-९; श्हेतु ४९; श्वापेष्ठ महापूर्वलक्षण ५०२ ३६३, श्वापेष्ठ १८९; श्वापेष्ठ १८९; श्वापेष्ठ १८९; श्वापेष्ठ १८९; श्वापेष्ठ १८९; श्वापेष्ठ १८९; श्वापेष्ठ १८९; श्वापेष्ठ १८९; श्वापं १८९; श्वापं १८९; श्वापं १८९; श्वापं १८९; श्वापं १८९; श्वापं १८९; श्वापं १८९; श्वापं १८९; श्वापं १८९, श्वापं १८९; श्वापं १८९, श्वापं १८९; श्वापं १८९, श्वापं १८९; श्वापं १८९; श्वापं १८९; श्वापं १८९; श्वापं १८९; श्वापं १८९; श्वापं १८९; श्वापं १८९; श्वापं १८९; श्वापं १८९; श्वापं १८९; श्वापं १८९; श्वापं १८९; श्वापं १८९; श्वापं १८९; श्वापं १८९; श्वापं १८९; श्वापं १८९; श्वापं १८९; श्वापं १८९; श्वापं १८९; श्वापं १८९; श्वापं १८९; श्वापं १८९; श्वापं १८९; श्वापं १८९; श्वापं १८९; श्वापं १८९; श्वापं १८९; श्वापं १८९; श्वापं १८९; श्वापं १८९; श्वापं १८९; श्वापं १८९; श्वापं १८९; श्वापं १८९; श्वापं १८९; श्वापं १८९; श्वापं १८९; श्वापं १८९; श्वापं १८९; श्वापं १८९; श्वापं १८९; श्वापं १८९; श्वापं १८९; श्वापं १८९; श्वापं १८९; श्वापं १८९; श्वापं १८९; श्वापं १८९; श्वापं १८९; श्वापं १८९; श्वापं १८९; श्वापं १८९; श्वापं १८९; श्वापं १८९; श्वापं १८९; श्वापं १८९; श्वापं १८९; श्वापं १८९; श्वापं १८९; श्वापं १८९; श्वापं १८९; श्वापं १८९; श्वापं १८९; श्वापं १८९; श्वापं १८९; श्वापं १८९; श्वापं १८९; श्वापं १८९; श्वापं १८९; श्वापं १८९; श्वापं १८९; श्वापं १८९; श्वापं १८९; श्वापं १८९; श्वापं १८९; श्वापं १८९; श्वापं १८९; श्वापं १८९; श्वापं १८९; श्वापं १८९; श्वापं १८९; श्वापं १८९; श्वापं १८९; श्वापं १८९; श्वापं १८९; श्वापं १८९; श्वापं १८९; श्वापं १८९; श्वापं १८९; श्वापं १८९; श्वापं १८९; श्वापं १८९; श्वापं १८९; श्वापं १८९; श्वापं १८९; श्वापं १८९; श्वापं १८९; श्वापं १८९; श्वापं १८९; श्वापं १८९; श्वापं १८९; श्वापं १८९; श्वापं १८९; श्वापं १८९; श्वापं १८९; श्वापं १८९; श्वापं १८९; श्वापं १८९; श्वापं १८९; श्वापं १८९; श्वापं १८९; श्वापं १८९; श्वापं १८९; श्वापं १८९; श्वापं १८९; श्वापं १८९; श्वापं १८९; श्वापं १८९; श्वापं १८९; श्वापं १८९; श्वापं १८९; श्वापं १८९; श्वापं १८९; श्वापं १८९; श्वापं १८९; श्वापं १८९; श्वापं १८९; श्वापं १८९; श्वापं १८९; श्वापं १८९; श्वापं १८९; श्वापं १८९; श्वापं १८९; श्वापं १८९; श्वापं १८९; श्वापं १८९; श्वापं १८९;  |                 |              | महाकारुण्य        | 440                              |
| ३७०, ३७८-९; °हेतु ४९; °अपीह वृद्ध । १०१ वृद्ध । १०१ वृद्ध । १६६, १०४ वृद्ध । १८६, १०४ वृद्ध । १८६, १०४ वृद्ध । १८५ वृद्ध । १८५ वृद्ध । १८५ वृद्ध । १८५ वृद्ध । १८५ वृद्ध । १८५ वृद्ध । १८५ वृद्ध । १८५ वृद्ध । १८५ वृद्ध । १८५ वृद्ध । १८५ वृद्ध । १८५ वृद्ध । १८५ वृद्ध । १८५ वृद्ध । १८५ वृद्ध । १८५ वृद्ध । १८५ वृद्ध । १८५ वृद्ध । १८५ वृद्ध । १८५ वृद्ध । १८५ वृद्ध । १८५ वृद्ध । १८५ वृद्ध । १८५ वृद्ध । १८५ वृद्ध । १८५ वृद्ध । १८५ वृद्ध । १८५ वृद्ध । १८५ वृद्ध । १८५ वृद्ध । १८५ वृद्ध । १८५ वृद्ध । १८५ वृद्ध । १८५ वृद्ध । १८५ वृद्ध । १८५ वृद्ध । १८५ वृद्ध । १८५ वृद्ध । १८५ वृद्ध । १८५ वृद्ध । १८५ वृद्ध । १८५ वृद्ध । १८५ वृद्ध । १८५ वृद्ध । १८५ वृद्ध । १८५ वृद्ध । १८५ वृद्ध । १८५ वृद्ध । १८५ वृद्ध । १८५ वृद्ध । १८५ वृद्ध । १८५ वृद्ध । १८५ वृद्ध । १८५ वृद्ध । १८५ वृद्ध । १८५ वृद्ध । १८५ वृद्ध । १८५ वृद्ध । १८५ वृद्ध । १८५ वृद्ध । १८५ वृद्ध । १८५ वृद्ध । १८५ वृद्ध । १८५ वृद्ध । १८५ वृद्ध । १८५ वृद्ध । १८५ वृद्ध । १८५ वृद्ध । १८५ वृद्ध । १८५ वृद्ध । १८५ वृद्ध । १८५ वृद्ध । १८५ वृद्ध । १८५ वृद्ध । १८५ वृद्ध । १८५ वृद्ध । १८५ वृद्ध । १८५ वृद्ध । १८५ वृद्ध । १८५ वृद्ध । १८५ वृद्ध । १८५ वृद्ध । १८५ वृद्ध । १८५ वृद्ध । १८५ वृद्ध । १८५ वृद्ध । १८५ वृद्ध । १८५ वृद्ध । १८५ वृद्ध । १८५ वृद्ध । १८५ वृद्ध । १८५ वृद्ध । १८५ वृद्ध । १८५ वृद्ध । १८५ वृद्ध । १८५ वृद्ध । १८५ वृद्ध । १८५ वृद्ध । १८५ वृद्ध । १८५ वृद्ध । १८५ वृद्ध । १८५ वृद्ध । १८५ वृद्ध । १८५ वृद्ध । १८५ वृद्ध । १८५ वृद्ध । १८५ वृद्ध । १८५ वृद्ध । १८५ वृद्ध । १८५ वृद्ध । १८५ वृद्ध । १८५ वृद्ध । १८५ वृद्ध । १८५ वृद्ध । १८५ वृद्ध । १८५ वृद्ध । १८५ वृद्ध । १८५ वृद्ध । १८५ वृद्ध । १८५ वृद्ध । १८५ वृद्ध । १८५ वृद्ध । १८५ वृद्ध । १८५ वृद्ध । १८५ वृद्ध । १८५ वृद्ध । १८५ वृद्ध । १८५ वृद्ध । १८५ वृद्ध । १८५ वृद्ध । १८५ वृद्ध । १८५ वृद्ध । १८५ वृद्ध । १८५ वृद्ध । १८५ वृद्ध । १८५ वृद्ध । १८५ वृद्ध । १८५ वृद्ध । १८५ वृद्ध । १८५ वृद्ध । १८५ वृद्ध । १८५ वृद्ध । १८५ वृद्ध । १८५ वृद्ध । १८५ वृद्ध । १८५ वृद्ध । १८५ वृद्ध । १८५ वृद्ध । १८५ वृद्ध । १८५ वृद्ध । १८५ वृद्ध । १८५ वृद्ध । १८५ वृद्ध । १८५ वृद्ध । १८५ वृद्ध । १८५ वृद्ध । १८५ वृद्ध । १८५ वृद्ध । १८५ वृद्ध । १८५ वृद्ध । १८५ वृद्ध । १८ | भद ५०,२,,७०,१   | °सिद्धि ३५३. | महाधर्माधिराजत्व  | ५३७                              |
| ३६३, °अभेद ८५, ३६२-३,३८१; महाभूत ४३६,४४०, अगिवाबजान ४०५, °अमेदिवन्ता २२३; °अमेदपल १७५; महासामान्य १४५ महासामान्य १४५ महासामान्य १४५ महासामान्य १४५ महासामान्य १४५ महासामान्य १४५ मार्ग २७३; °सत्य ३३६; भागा २७३; °सत्य ३३६; भागा २८३,४२५,४८४-५.५३२; भागा ३८३,४२५,४८४-५.५३२; भागा ३८३,४२६,४२५,४४४,५३२, महासामान्य १३१ मार्ग १८०,४०७; भागा ३६४ मार्ग १८०,४०७; भागा ३६४ मार्ग १८०,४०७; भागा ३६४ मार्ग १८५,४७५,४४६,५१२, मार्ग १८५,४७५,४७५,३६२,५१२, मार्ग १८५,४७५,४४५,४४५, मार्ग १८५,४७५,४७५,३६२,५१२, मार्ग १८५,४७५,४४५,४४५,४४५,४४५,४४५,४४५,४४५,४४५,४४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 3100 310/-9. 03 | ४९: °अपोह    | महापुरुषलक्षण     | 407                              |
| ° अमेदिवन्तारर ३; ° अमेदपल १७९;                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ३६३ ° अभेट ८५.  | 357-3,36%;   | महाभूत            | २३६,२४०; <sup>०</sup> आदिविज्ञान |
| भेडाभास                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                 |              |                   | ४०५,५४५                          |
| भेद्यभास  पे प्रव स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्व स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त |                 |              | महासामान्य        | 684                              |
| भीत ४७४,४७५,५४७; °आचमन ४४०; °अगंज १८१ भा ३८९-९०, ३९५, ४०७; °४४ भा ३९०; °आरंक ४०६ भा ३९०; °आरंक ४०६ भिद्ध ४२४ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६ भा १६६।                                                             |                 |              | मार्ग             | २७३; °सत्य ३३६;                  |
| भ्रम ३८९-२०, ३२५, ४०७; °श्रंश विकास १५; °गोलक ३२ विकास १५; °गोलक ३२ विकास १५; °गोलक ३२ विकास १५; °गोलक ३२ विकास १५; °गोलक ३२ विकास १५; °गोलक ३२ विकास १५; °गोलक ३२ विकास १५; °गोलक ३२ विकास १६६, ३२९, ३८९, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास १६६, विकास |                 |              |                   | °साक्षात्करण २७३                 |
| भ्रम ३८९-९०, ३९५, ४०७; °अंश                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                 |              | माया              | ३८३,४२५,४८४-५,५३२;               |
| भानतत्व १९०; °आरंक ४०६ मिंड ४९४ भानतत्व १८६६ मृक्ति १४७ भानतत्व १२१,३७५,३०८, मृक्तभूय[स्थिति] ४७३ भूद्रभ,४२६,४२९,४४१,५३१, मृडकणीट ३४ १३५,५३८,५५२१,७३८ मृडकणीट १८५ ० व्यवस्थित ४३२ मोहा १२७,४०७; °मागं ३६४ मह्मम्प्रमा १३१ याचितकमण्डन १५,६७,१७७,३६२, मह्मम्प्रमा ३६५,३८३,४३६,५१२, मह्मम्प्रमा १६५,३८३,४३६,५१२, योगक्षेम १७९ मह्ममाच्वा ४३३ योगदृष्ट ३९० मह्ममाच्वा ४३३ योगिन् १२,२३,४८,३२६,३३१, मह्ममाद्यमात्व ६१० योगिन् १२,२३,४८,३२६,३३१, मह्ममाद्विषत् ४८८,५४७ ३४३,४०१,४०५,४२८,५३०,५७८;                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                 |              | AT HER S          | °आकार १५; °गोलक ३२               |
| भ्रान्तत्व                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                 |              | मिद्ध             | 858                              |
| भ्राप्ति २२१,३७५,३७८,३८९, मूक्षोभूय[स्थिति] ४७३ ३९४,३९६,४२९,४४१,५३१, मूढकणाँट ३४ ५३५,५३८,५५२, १५६, १५६, १५९, १५९, १५९, १५९, १५९, १५९, १५९, १६९, १६९, १६९, १६९, १६९, १६९, १६९, १६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                 |              | मुक्ति            | 480                              |
| ३९४,३९६,४२६,४२९,४४१,५३१,       मूडकणीट       ३४         ५३५,५५२; °ढ्वैविच्य ५६५;       मृदुमच्यमाघिमात्रवृद्धि       ४१९         • ००व्यविस्यति ४३२       मोक्ष       १२७,४०७; °मागं ३६४         मांचा १३१       योग्वत्तमण्डन       १५,६७,१७७,३६२,         मध्यमा       ३६५,३८३,४३६,५१२,       योगक्षेम       १७९         मध्यमा       ११५,५४७-८       योगक्षेम       १०९         मध्यमा       १३१       योगक्षेम       १०९         योगतंप्व       ५०६       योगसंपत       ५०६         मध्यमा       ११०       योगिन् १२,२३,४८,३२६,३२६,३३१,४८,३२६,३३१,४८,३२६,३३१,४८,३२६,३३१,४८,३२६,३३१,४८,३२६,३३१,४८,३२६,३३१८,३३४८-९       १११       १११       १४३,४०१,४०४,४०४,४२८,५२०,५२०,३३८-९       १४३,४०१,४०४,४०४,४०४,३२८,५३०८,३३४८-९       १११       १११       १४३,४०१,४०४,४०४,४०४,४२८,५३०८,३३४८-९       १११       १११       १११       १४३,४०१,४०४,४०४,४०४,४०४,४२८,५३०८,३३४८-९       १११       १११       १११       १११       १११       १११       १११       १११       १११       १११       १११       १११       १११       १११       १११       १११       १११       १११       १११       १११       १११       १११       १११       १११       १११       १११       १११       १११       १११       १११       १११       १११       १११       १११       १११                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                 |              | मूकीभूय[स्थित]    | 808                              |
| प्रथ, प्रश्नेट, प्र्यः विविध्य प्रद्यः, मृद्धमध्यमाधिमात्रबुद्धि ४१९  • अव्यवस्थिति ४३२ मोक्ष १२७,४०७; °मागं ३६४  मिणमन्त्रीषघ १३१ याचितकमण्डन १५,६७,१७७,३६२,  मध्यमा ३६५,३८३,४३६,५१२,  प्रथ्,५४७-८ योगक्षेम १७९  मध्यमाच्या ४३३ योगसंपत् ५०६  मध्यमाच्या ५१० योगसंपत् १२,२३,४८,३२६,३३१,  मध्यमात्रविषत् ४८८,५४७ ३४३,४०१,४०४,४२८,५३०,५७८;  मध्यमारिथति ५११ °श्चान ३२३,३२७-३०,३३८-९                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                 |              | मूढकर्णाट         | \$8                              |
| • व्यवस्थित ४३२ मोहा १२७,४०७; °मागं ३६४  मिणमन्त्रीपघ १३१ याचितकमण्डन १५,६७,१७७,३६२,  मध्यमा ३६५,३८३,४३६,५१२,  पृर्प,५४७-८ योगक्षेम १७९  मध्यमाघ्वा ४३३ योगदृष्टि ३९०  मध्यमाघ्वा ४३३ योगसंपत् ५०६  मध्यमाव्य ५१० योगमं १२,२३,४८,३२६,३३१,  भध्यमाघ्वा ४३३ योगिन् १२,२३,४८,३२६,३३१,  मध्यमाप्रतिपत् ४८८,५४७ ३४३,४०१,४०४,४२८,५३०,५७८;  मध्यमारिथति ५११ °ज्ञान ३२३,३२७-३०,३३८-९                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                 |              | मृदुमघ्यमाधिमात्र | बुद्धि ४१९                       |
| माणामन्त्रीपच १३१ याचितकमण्डन १५, ६७, १७७, ३६२, ४३८ ४३८ ४३८ ४३८ ४३८ ४३८ ४३८ ४३८ ४३८ ४३८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                 |              |                   |                                  |
| सध्यमय ३८६ ४३८  मध्यमा ३६५,३८३,४३६,५१२,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                 |              | याचितकमण्डन       | १५, ६७, १७७, ३६२,                |
| मध्यमा ३६५,३८३,४३६,५१२, योगक्षेम १७९ ५१५,५४७-८ योगदृष्टि ३९० मध्यमाघ्वा ४३३ योगसंपत् ५०६ मध्यमाच्या ५१० योगिन् १२,२३,४८,३२६,३३१, मध्यमाप्रतिपत् ४८८,५४७ ३४३,४०१,४०४,४२८,५३०,५७८; मध्यमास्थिति ५११ °ज्ञान ३२३,३२७-३०,३३८-९                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                 | 326          |                   | 728                              |
| पश्य, पश्य-     योगदृष्टि     ३९०       मध्यमाघ्वा     ४३३     योगसंपत्     ५०६       मध्यमानय     ५१०     योगिन् १२,२३, ४८, ३२६, ३३१,       मध्यमाप्रिविपत्     ४८८,५४७     ३४३,४०१,४०४,४२८,५२०,५७८,       मध्यमास्थिति     ५११     °ज्ञान ३२३,३२७-३०,३३८-९                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                 |              | योगक्षेम          | १७९                              |
| मध्यमाच्वा     ४३३     योगसंपत्     ५०६       मध्यमानय     ५१०     योगिन् १२,२३,४८,३२६,३३१,       मध्यमाप्रिविपत्     ४८८,५४७     ३४३,४०१,४०४,४२८,५३०,५७८,५७८,५५०८,५५०८,५५०८,५३८,५३०,५३८-९       मध्यमास्थिति     ५११     °ज्ञान ३२३,३२७-३०,३३८-९                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | मुल्यमा (१५)    |              | योगदृष्टि         | 390                              |
| मध्यमानय ५१० योगिन् १२,२३,४८,३२६,३३१, मध्यमाप्रतिपत् ४८८,५४७ ३४३,४०१,४०४,४२८,५३०,५७८; मध्यमास्थिति ५११ °ज्ञान ३२३,३२७-३०,३३८-९                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | пелитеат        |              | योगसंपत्          | ५०६                              |
| मध्यमाप्रतिपत् ४८८,५४७ ३४३,४०१,४०४,४२८,५२०,५७८;<br>मध्यमास्थिति ५११ °ज्ञान ३२३,३२७-३०,३३८-९                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                 |              | योगिन्            | १२,२३,४८, ३२६, ३३१,              |
| मध्यमास्थिति ५११ °ज्ञान २२३,३२७-३०,३३८-९                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                 |              |                   |                                  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                 |              | 0                 | तान ३२३,३२७-३०,३३८-९             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                 |              |                   |                                  |

| योग्यता            | ३२१; °निश्चय १८९             | १३०,१३३,१५८,१६१,१६६, १७३-               |
|--------------------|------------------------------|-----------------------------------------|
| योग्यानुपलिष       | 18                           | ४,१७७-८,१९१,१९६,२०१, २०३,               |
| योगपद्य            | ६४-५,६७,८१                   | २०६,२०८,२१३,२१६,२१८;२२०-                |
| यौतुकलब्धो न्यायः  | ७६                           | १, २२५-९, २३१, २४७-८, २५६,              |
| रस्नत्रय           | 899                          | २९३,३२६, ३३२, ३३५-६, ३३८,               |
| रत्नविग्रह         | ५३७                          | ३४३,३४६,३७१, ३८९-९१, ३९३-               |
| राजकुलस्थिति       | ٤,४००                        | ५,३९८, ४०८,४३९, ४४३, ४५२,               |
| राजक्रम            | 808                          | ४६०, ४७३,४९४, ५३१; ५५४-५,               |
| राजाज्ञा           | २३                           | ५६५-६, ५७३, ५७७; <sup>०</sup> कस्व ३९५; |
| रूपकाय             | 828                          | °कल्पना १९४; °चेतः ५३८; °प्रति-         |
| रूपत्रय            | 886                          | बन्ध ३३६; °आकार १०५; °अनु-              |
| रूपस्कन्व          | 890-8                        | भव १८५; <sup>०</sup> अम्यास ३५०         |
| रोपापवाद           | 288                          | विकारक ३४६                              |
| लक्षण              | ४५५; °हति ४२१;               | विकार्य २९३,३४७                         |
|                    | °अभाव ५५०                    | विचार                                   |
| लाक्षणिक           | ११६                          | विचित्रगोचरचारित्व ३४१                  |
| लिङ्गाभावदोष       | २८९                          | विज्ञप्तिमात्र ३६७; °ता ४४०, ४४५;       |
| लोकमर्यादा         | १७१                          | °तानय ४५७; °तासिद्धि४३८,४४०;            |
| लौकिक              | ३०२,३०६                      | °साधन ३८५; °सिद्धि ४६९                  |
| वस्तुघर्म          | ३२४                          | विज्ञप्तिसाधन ४४१                       |
| वस्तुप्रतिभास      | 28                           | विज्ञान ६७, ४६८, ४९०; <sup>०</sup> जनन- |
| वस्तुस्वरूपनिर्भास | 398                          | सामग्री ३३४; °तासिद्धि ४४०; °तय         |
| वाचोयुक्ति         | ५०,१३७,४२०,५५३               | ३८४, ५११, ५७७; °नीति ३६८;               |
| वाद ८६,            | १२६,४२४; °प्रक्रम ५६         | °मात्रता ३८४; °वाद ४१५, ४१८;            |
| वासना              | १०,4३,८०,२१९-२०,             | °सिद्धि ४३९; °स्वभावता ३६८              |
| २२८,३५०,           | ३५४,५२९,५५१,५५७;             | विधिविकल्प २०५                          |
| °समुद्घात          | ४०९; <sup>०</sup> संघात ३८७; | विधिसाघनमान ५६५                         |
|                    | °हति ५५५                     | विध्याकारावग्रह २०२                     |
| विकल्प ७८          | ८०,८९,१२२,१२५-७,             | विनाशवाद १३२                            |
|                    |                              |                                         |

| विनेयभेद                      | 486    | ३५७; <sup>०</sup> अव्यभिचार ३६०      |
|-------------------------------|--------|--------------------------------------|
| विन्मात्रचिन्ता               | ४३९    | विरोध १०, १२, १८, ३७-९, ५८, ९४,      |
| विपक्ष ९२,२३३,२३७, २४३,       | 20,    | ९७,१०४,१०५,१२०, १५५, १८७-            |
| ३१२,३३३,३५९; °बाधक            | १९३;   | ८,१९३,२०६,३२१; व्दूषण २७५;           |
| °वृत्ति १७३; °व्यतिरेक २७७; ° | ेव्या- | °सिद्धि ८७,२७६;°असिद्धि ९२,२६६       |
| वृत्ति २३५,                   | २४५    | विरोधी ५३८                           |
| विपरीतख्याति                  | ४६८    | विवर्त ३३३,५७१                       |
| विपरीतप्रतिभास                | २१८    | विशेष ११५,२६९                        |
| विपरीतभावनाभियोगपर्यन्त       | 3 ? 3  | विशेषण १९१; <sup>°</sup> प्रतीति २०१ |
| विपर्यय ५९-६४,२२३,२५७, ३      | ٠٦,    | <sup>०</sup> विशेष्यभाव २२५          |
| ३०८, ३४९; ३५९, ४२४, °         |        | विशेषवचनाभिमानी १२                   |
| १७६; °बाघक २२३, २५३, २        |        | विशेषसिद्धि २६८                      |
| २८९, २९२; ३१३, ३३४, ४         |        | विशेषावसाय ३०५                       |
| °बाधकप्रमाण २५६; °बाबा        |        | विषयता . २३०                         |
| २८०-१; °भावनाभियोगप्रकर्ष ३   |        | विषयत्व २३४                          |
| े व्याप्त २७५, ३४५; व्याप्ति  |        | विषयद्वैत्तसिद्धि १६७                |
|                               | ३८९    | विषयनियम                             |
| विप्रतिपत्ति ५२,              | ४९३    | विषयविषयीभाव ३५०                     |
| विबन्ध ३६९, ३८४, ४०६-७,       | 448    | विषयाच्यवसायव्यवस्था १७७             |
|                               | २६७    | विसभाग ११२, °उत्पत्ति ७३             |
|                               | ४१२    | विसंकल्प ५५६                         |
| वियन्वित्रण                   | 883    | वेदान्तवाद ४५३                       |
| विरुख ११,२१,५१,५४,५९,         | ,80,   | वेद्यवेदक ३५३; °ता ३५३               |
| १२२,१८९-९०,२३३, ३४५, ३        |        | वैजात्य २५८                          |
| ५७६; °त्व ८८; °धर्मसंसर्ग ३   |        | वैदिक ३०६                            |
| ेधर्माध्यास १९, २१, २७-८,     |        | वैवर्म्यदृष्टान्त ८७,९९, १००         |
| १३०,३७७,४१०,४४९,४५२,४         |        | वैमल्यपरिगुद्धि ४७४                  |
| ५२०,५७३;°व्याप्तोपलब्धि १८,   |        | वैयर्थ्य २७३                         |
| १५८, २८०; उपलब्धि ११६, १      | 66,    | वैशारद्य ४५५                         |
|                               |        |                                      |

| 111              |                                |                                  |                       |
|------------------|--------------------------------|----------------------------------|-----------------------|
| वैयदृश्यावसाय    | 799                            | च्या <del>ख्</del> याता          | 203                   |
| व्यतिनिर्भास     | 446                            | व्यापकविरुद्धकार्योपलब्घि        | 890                   |
| व्यतिरेक         | ६,८,१२,१६, ३१, ३५-७,           | व्यापकविरुद्धव्यासोपल <b>ि</b> ध | 284                   |
|                  | ४३-५,५३-४,५७,६०-६२, ६६-        | च्यापकविरुद्धोपलब्धि १८१,१       | 66,209,               |
|                  | २, ७७, ७९-८०,८७-८९, ९७,        | २१२, २८४, ३                      | ३३, ३४६               |
|                  | 1-7, १०६-९,११२,१४३,१६१,        | व्यापकानुपलिब्ध ५५,१०५,१८        |                       |
|                  | ८, १७४, १८५, २३३, २३६-८,       | १९०, २१४, २२३,                   |                       |
|                  | ४-७,२७६,२७९,२८२, २८५-७,        | ४२६, ४४१, ४                      | ६२, ४६९               |
|                  | ९-९१, २९३-६, ३०५; ३१७-         | व्यापकानुपलम्भ ५२,५४-६,५         | 94,60-6,              |
|                  | ५८, ३६८, ३७६, ३८३, ३८७,        | ९२, १०४, १८६, २५८,               |                       |
|                  | , ४१६, ४२८, ४९८; °चिन्ता-      | ४२८,४३०,४३७,४४०-३                | , ४५०-१,              |
|                  | २७५; °साघन ३१८; °सिद्धि        | ४५३, ४६९, ४                      |                       |
|                  | ३२०; <sup>०</sup> असिद्धि २८४  | व्यापकाभाव १५६, ३९५, ४०          | ३, ५७६,               |
| व्यतिरेकी        | २२८, २६०, ५२९                  |                                  | ेसिद्धि ८७            |
| व्यपदेश          | 388                            | च्यापार <b>वैय</b> र्घ्य         | ३२८                   |
| व्यभिचार         | १२,१६,१६१, १६४, १६९-           | व्यापारानुरोघ                    | १९७                   |
| 98,              | ,१७७, १९४-५, १९८-९, २१६,       | व्याप्ति २,९,१७,५१,६०,           | £ ?-¥, 6 ×-           |
| 28.              | ८, २३३, २४३-४, २७७, २८२,       | ४,८६,१६१,१६४,२४४-१               |                       |
| २८               | ४,२९६,३००,३०७,३१०,३७५;         | २५४-७,२७७, २७९, २८               |                       |
| °च               | र्चा ३१२; °दर्शन १६४; °प्रत्यय | 96,300-3, 304-8, 30              |                       |
|                  | २४९; °शङ्का ८६,३२३             | ३१२,३१४,३१६, ४४०,                |                       |
| व्यभिचारि        | ८३                             | ४५०-१, ५३५, ५६३-१                | ४, ५७४;               |
| <u>व्यवच्छेद</u> | ३८,२०६,३२१                     | °खण्डन २४७; °गृहीति ३            | ०८; <sup>०</sup> ग्रह |
| व्यवदान          | ३८७,३९०,४०६,४११, ५०५,          | २५८,२८२,२८८,२९७,३                | ०४,३०६,               |
|                  | 400, 433-8, 480, 489,          | ३०९,५६४; <sup>०</sup> ग्रहण१०४,२ |                       |
|                  | ५५२,५५७; °िनिमित्त ४८७         | २८३-४,२९३, २९७,३१                |                       |
| व्यवसाय          | १०८, ११७, १२१, २७१,            | स्मृति २३६; °ग्राहक २८६          |                       |
|                  | ३००, ३०९, ३३६, ३९३             | १७२; °निश्चय १७३; °              |                       |
| व्यवस्था         | ४९, ४२२; °योग्यता ३४६          | १७३; °व्यवसाय २५६                | ; °साघक               |

| A | 6 |       |    |   | K  |
|---|---|-------|----|---|----|
| व |   | ष्ट्र | 68 | स | ना |

६३७

| 293              | ; °स्मरण ३००; °सिद्धि ७३, | श्रुवचिन्ता                                       |
|------------------|---------------------------|---------------------------------------------------|
|                  | ८६,१०१,१७७-८,१८१,२८३,     | वट्पदार्थं ६५,४८९                                 |
| २८६              | ,२९४,३०७,३४६, ३५६,४७९     | षट्पदार्थी ३५                                     |
| व्याप्यव्यापक    | ४५०; °भाव ८७, १०२,        | षोढासन्निकर्ष ३५०                                 |
|                  | १०६,२७७,३३३,४५१           | सङ्केत २०३-४; °कर्ता २०४; °वादी २०३               |
| व्यवस्थितलक्ष    | गत्व ४५८                  | सत्कार्यवाद २०५                                   |
| व्यावृत्तप्रत्यय | १४३,२२२                   | सत्ता १४५,१९१;°त्रैविघ्य३१९; °प्रज्ञप्ति          |
| व्यावृत्तिभेद    | १३६                       | ४९७; <sup>०</sup> वसाय १३१; <sup>०</sup> साघन ५६५ |
| शक्ति            | ८,९,१९,२१,२२,२५,३४,८०,    | सत्त्व १,१४५                                      |
|                  | २१५,२२३,२५८,३७४,३९९       | सत्त्वधातु ४९९                                    |
|                  | ४००; °ग्रह ४१७            | सत्त्वलोक २७३                                     |
| शङ्का            | १६२,१६९,१७१,१७६;२८९;      | सत्त्वसमवाय ११५                                   |
|                  | <sup>°</sup> पिशाची १७१   | सत्याधिमोक्ष ४१८,४७६                              |
| शब्दव्यावृत्ति   | १८१                       | सत्संप्रयोग ३४७                                   |
| शब्दसंसर्ग       | 336                       | सनातन २७९                                         |
| शब्दान्तरापेक्ष  | १७९                       | सनिंदर्शन १४४                                     |
| शब्दार्थ         | २२८                       | सन्तान ४१;४३-४,७६; <sup>०</sup> भेद ३५३,          |
| शम               | ४०६,४६३-४,५५४-५,          | ५'र६; °व्यवस्थान ६९; °अन्तर ४४,                   |
| शाश्वतोच्छेद     | 848                       | ६७, ७२, ७४, ४२०, ४५०, ५०९,                        |
| शास्ता           | 8 \$ \$                   | ५५६; °अन्तरभाव ४५२, ५६९;                          |
| शुद्धमध्यमा      | 488                       | <sup>°</sup> अन्तरसिद्धि ४५२                      |
| शुद्धावास        | 844                       | सन्दिग्घ ८९,२८५; <sup>०</sup> कर्तृक २३३, २८४-५;  |
| शून्यता          | ३५८,४३०,४३२,४३५,४६३,      | °विपक्षव्यावृत्ति ४५, २४३, २४५;                   |
| 86               | 0-2, ४८३,४८७,४९२-३,५०१,   | °विपक्षव्यावृत्तिकत्व ५७, ६७, १७२,                |
| 43               | ०, ५३३, ५४१, ५४६; °न्याय  | १७५, १७७, २७८-९, २८१,२८४,                         |
| 36               | o; °भावना ३६४; °वाद ५१०;  | ३४६; <sup>°</sup> विपक्षव्यावृत्तिकहेत्वाभास      |
|                  | °साघन ४५२                 | १७७; °व्यतिरेक२३५,२८२; °व्यति-                    |
| श्रद्धाजड        | 6                         | रेकित्व २११, <sup>०</sup> साघ्यसाघनघर्मित्व       |
|                  |                           |                                                   |

838

श्रावक

२८२; °अन्वयत्व ३४५; °असिद्ध

| १६४,           | १९५; 'असिद्धि ५४, ४२८           | सर्वकर्तृत्व                  | २७२             |
|----------------|---------------------------------|-------------------------------|-----------------|
|                | १९३-४, ३११, ३३३, ३९९            | सर्वकार्यन्याप्तिवादी         | २९६             |
| सन्निकर्ष      | २०३, २१३, ३५१, ४२४              | सर्वज्ञ १८९-९०, २             | ३९, २६०, २६९,   |
| सपरिनिष्पन्न   | 488                             | २७२,२७४,३४१,                  | ३४३; °ता २३९-   |
| सप्तमभूमि      | 400                             | ४०, २५९, २६६                  | , २७२-४; ४१०;   |
| सप्रतिष        | १४४, ३६९                        |                               | °बाबक १७३       |
| सपक्ष ११       | १, ८६, ८७, ९२, १०६,२३३,         | सर्वतन्त्रसिद्धान्त           | 748             |
|                | ३१२-३,४१-२; °क्षणप्रतिबन्ध      | सर्वधर्म २०१; <sup>०</sup> श् | न्यता ३६८, ५११  |
|                | ४१; °त्व <b>२१</b> २            | सर्वनास्तित्ववाद              | 488             |
| समनन्तर ३१     | ४८; °जाति ३४२; °प्रत्यय ८८;     | सर्वप्रश्चप्रशम               | 888             |
|                | ,३७४,३८३,४९०; °शक्ति५२९         | सर्वप्रपञ्चोपशम               | ४१७             |
| समन्तभद्रत्व   | ४६६, ४८३                        | सर्ववेदन                      | २६०             |
| समन्तभास       | 808                             | सर्ववेदी                      | २७२             |
| समवाय          | ७,१०, ७०, ७४; ११५,१४३,          | सर्वशब्दसंसृष्ट               | 386             |
|                | ,२१३, २१५-६, २१८, २२२,          | सर्वशब्दाभाव                  | 888             |
|                | २६१,३५०,३६९                     | सर्वसर्वज्ञ २७४               | ,३३०; °पक्ष ३४१ |
| समवायि         | २३४, २४८, २५०; °कारणता          | सर्वसर्ववित्                  | २७३, ३४२        |
|                | १८९                             | सर्वाकारग्रहण                 | २१५             |
| समाधिव्युत्थान | 898                             | सर्वाकारज्ञता                 | 838             |
| समानन्याय      | २८६                             | सर्वाकारपरिच्छेद              | ३९७             |
| समानसामग्री    | 30                              | सर्वोपसंहार                   | २८०, ३१४-५      |
| समारोप         | ४८७,५३३,५४८; <sup>०</sup> अपवाद | सर्वोपसंहार(वती)व्याप्ति      | ६०,६२,२७७,      |
|                | ४५१,४८३,४८६-७,५४७               | ३०७                           | , ३१४,३१६,३३५   |
| समुच्चय        | ३७,१७९                          | सर्वोपाख्याविरह               | १४६             |
| समुदय          | ३३५,३९२; °विकल्प ३४२;           | सर्वोंपाघिविविक्त             | 480             |
|                | °आकार ३३५                       | सविकल्प                       | २१०             |
| सम्बन्ध        | २६२; °बोघ १६५                   | सविकल्पक                      | 888             |
| सम्यवसंबुद     | ७८६                             | सब्यभिचार                     | 290-6           |
| सम्यक्तान      | १७४                             | सहकारी ४३                     | -4, 89-40, 48=  |
|                |                                 |                               |                 |

|                 | ६.५९,२२२-३,३३४,४०८                               | साधनानवधान ३४७                            |
|-----------------|--------------------------------------------------|-------------------------------------------|
| सहकारिता[त्व]   | 46,88                                            | साघारणत्व[ता] ३४८-९; °दोष ३४९,४२१         |
| सहकारिप्रत्यय   | ४४,४६,६६                                         | साधारणानेकान्त ७९,९७,१७२,२४४,             |
| सहकारिभाव       | ३४७                                              | 789,788,389                               |
| सहकारिसमवधान    | 40                                               | साधारणानैकान्तिक २७७,२८५,२८७,४४६          |
| सहचार           | १६६-७,१७३,२४३; <sup>०</sup> दर्शन                | साध्य ६०-१, २४३, २७५; <sup>०</sup> वृद्धि |
|                 | १६४                                              | ३०४; °विकल्प २६८; °विपर्यय-               |
| सहवेदन          | २३,३५१                                           | व्याप्ति ११; °विरोध ४५०; °विशेष           |
| सहस्थितिविरोध   | 8.58                                             | २७९; °व्यभिचारी १५; °शून्यत्व             |
| सहानवस्थान      | ११५-२१,१८७                                       | ५६९; °साघन ४३४,४६९; °साघन-                |
| सहोपलब्ब        | ३६७,३८५                                          | भाव ५६; <sup>०</sup> सामान्यवादी २४०;     |
| सहोपलम्भ        | १६४-५, १८७,५५१;                                  | °सिद्धि ८१, १४०, ३-६, ३१५-६,              |
|                 | °नियम ५६९                                        | ३३५; °सिद्धिवरोघ३१५;°साघ्याङ्ग-           |
| साकार           | ४०८, ५०१, ५१५,                                   | संस्थिति ५६०; °इतरस्थिति ५५८              |
| 446;            | °चित्त ४९२; °ज्ञानवादिता                         | सापेक्षघ्रुवभाव ९९                        |
|                 | वय३८०,३८८,४०५,४८९;                               | साभिलाप ५५३                               |
|                 | ोयक ८१; <sup>°</sup> नीति ५५७; <sup>°</sup> पक्ष | सामग्री २३,२९,३५,४२,४७;५१-२,              |
| 879,8           | '७६; °मत४२९; ेवाद ३६७,                           | ७५,१०९,१५३,१७४, १८१, १९५,                 |
| 489;            | °वादिता ५०९; °वादी ५५३;                          | २२१,२४३,२५७,२७९,२९२,२९७,                  |
| °विज्ञान        | ५५७; <sup>०</sup> वेदन ८१; <sup>०</sup> वेदन-    | २९९,३०२,३२१,३३३-४, ३५१-२,                 |
|                 | वादी २४; °सिद्धि ४८३                             | ३९५;४०१,४०९, ४२२-३; <sup>०</sup> नियम     |
| साकृति          | ५२०; °नय ८२,५१६; °मत                             | २२४; °भेद ३४०                             |
|                 | ४०८; °वाद ४०९                                    | सामानाधिकरण्य २०५,२१९,४३२                 |
| साक्षादपोहवादी  | 403                                              | सामान्य ७,११५,१६१,२०१,२०३,                |
| साघक            | २१७                                              | २१२,२१७,२१९,२२१,२२३,२८९-                  |
| साधनबुद्धि      | ३०४                                              | ९१,२९४,३०१ ३०९, ३१४, ३९२,                 |
| साधनसामग्रीभेद  | \$\$8                                            | ५२०, ५२४-५, ५५१; °ह्रव ४३४;               |
| साधनाङ्गिनिश्चय | २८९                                              | <sup>0</sup> लक्षण ८६,२२०, ४३२,४९६,५४३    |
| साधनाङ्गवचनत्व  | 1 508                                            | °विशेषभाव १९४; °विषय १६६                  |

| सार्वच्य २४,३३०-१,३४९ संवादिज्ञान २७१ सार्वच्य २६९,२७२,५०९, °िर्मात्व३३६ संवित्ति ४४१,४६६; °िनयम ५६९ सार्वच्य २६९,२७२,५०९, °िर्मात्व३३६ संवित्ति ४४१,४६६; °िनयम ५६९ सार्वच्य २६९,२७२,६४; °रव्य ५०३ ४१६-७,४५०-१,४६३,४६९,४७७, ५४०,५४२,५६४; °रव्य ५०३ ५८२,५९२,५०९,२०५,६४; °क्तयता ५८४ सांसारिकस्कन्ध ४७७ थ्यत्३७६; °सरय४११; °सरयता४८४ सांसारिकस्कन्ध ४७७ थ्यत्३७६; °सरय४११; °सरयता४८४ सांसारिकस्कन्ध ४०६ संवेदन १९२,३०५,४१६,५२४ विनेवृत्ति ४०९ सांसाच्यत्रिवन्ध १०६ संवेदन १९५,२१३,३६०,४५१,४६२,४७५,४८१; °विरोध ६; थ्र.१५५,३०५,४८१; °विरोध ६; थ्र.१५५,३०५,४८१; °विरोध ६; थ्र.१५५,३०५,४८१; °विरोध ६; थ्र.१५५,३०५,४८१; °विरोध ६; थ्र.१५६२,३४०,४८१; °विरोध ६; थ्र.१५५,३०५,४८१; °विरोध ६; थ्र.१५५,३०५,४८१; °विरोध ६; थ्र.१५५,३०५,४८१, ३११,३२०, १६२,३४०,४६२,४६२,४०५,४८१; °विरोध ६; थ्र.१५५,३०५, ८८१,३११,३२०, १६२,३४०, १६२,३४०,४६२,४६२,४०५,४६२,४०५,४६२,४०५,४८१; °विरोध ६; थ्र.१५५,३०५, १६२,३४०,४६२,४६२,४०५,४६२,४०५,४६२,४०५,४०५,४६२,४०५,४६२,४०५,४६२,४०५,४०५,४६२,४०५,४६२,४०५,४०५,४६२,४०५,४०५,४६२,४०५,४०५,४६२,४०५,४६२,४०५,४६२,४०५,४६२,४०५,४६२,४०५,४६२,४०५,४६२,४०५,४६२,४६२,४०५,४६२,४६२,४०५,४६२,४६२,४०५,४६२,४६२,४०५,४६२,४६२,४०५,४६२,४६२,४०५,४६२,४६२,४०५,४६२,४६२,४०५,४६२,४६२,४०५,४६२,४६२,४६२,४०५,४६२,४६२,४६२,४६२,४६२,४६२,४६२,४६२,४६२,४६२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | anniena) en     | नमान २९२                    | संयोग           | १४३,२१३,३५० |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------|-----------------------------|-----------------|-------------|
| सार्वज्ञय २६९,२७२,५०९, °िह्याति ३३६ संवित्त ४४१,४६६; °िनयम ५६९ सार्वजीम ४१० संवृति ५,६,९,२३१,३६३-४, ४१६-७,४५०-१,४६३,४६९,४७७, ४१६-७,४५०-१,४६३,४६९,४७७, ४८२,४९२,५०९-१,०५६४; °कायता ४८४ भ०२-३; °मात्र ३६८; °विलोप १९२; सांसारिकस्कन्ध ४७७ सिद्धसाधन १२२,१३९,२६८,२८९, संवृत्ति ४,६,७,२२९, २८९, ४९१; विलोप १९२; विलोप १९२; कर्थ,५४६,४४६,४४६, ५२४ विनिवृत्ति ४०९ संवेदन १९५,२४६२,४७५,४८१; °विरोध ६; °अभिनवेदा २९९ २४५,३०५,४८१; °विरोध ६; °४६-३,१७०-५,२५५, २८९, ३११,३२०, २८५, ३११,३२०, २८५, ३११,३२०, २८५, ३११,३२०, २८५, ३११,३२०, २८५, ३११,३२०, ३११,३२०, ३११,३२०, ३११,३२०, ३११,३२०, ३११,३२०, ३११,३२०, ३११,३२०, ३११,३२०, ३११,३२०, ३११,३२०, ३११,३२०, ३११,३२०, ३११,३२०, ३११,३२०, ३११,३२०, ३११,३२०, ३११,३२०, ३११,३२०, ३११,३२०, ३११,३२०, ३११,३२०, ३११,३२०, ३११,३२०, ३११,३२०, ३११,३२०, ३११,३२०, ३११,३२०, ३११,३२०, ३११,३२०, ३११,३२०, ३११,३२०, ३११,३२०, ३११,३२०, ३११,३२०, ३११,३२०, ३११,४२०, ३११,४२०, ३११,४२०, ३११,४२०, ३११,४२०, ३११,४२०, ३११,४२०, ३११,४२०, ३११,४२०, ३११,४२०, ३११,४२०, ३११,४२०, ३११,४२०, ३११,४२०, ३११,४२०, ३११,४२०, ३११,४२०, ३११,४२०, ३११,४२०, ३११,४२०, ३११,४२०, ३११,४२०, ३११,४२०, ३११,४२०, ३११,४२०, ३११,४२०, ३११,४२०, ३११,४२०, ३११,४२०, ३११,४२०, ३११,४२०, ३११,४२०, ३११,४२०, ३११,४२०, ३११,४२०, ३११,४२०, ३११,४२०, ३११,४२०, ३११,४२०, ३११,४२०, ३११,४२०, ३११,४२०, ३११,४२०, ३११,४२०, ३११,४२०, ३११,४२०, ३११,४२०, ३११,४२०, ३११,४२०, ३११,४२०, ३११,४२०, ३११,४२०, ३११,४२०, ३११,४२०, ३११,४२०, ३११,४२०, ३११,४२०, ३११,४२०, ३११,४२०, ३११,४२०, ३११,४२०, ३११,४२०, ३११,४२०, ३११,४२०, ३११,४२०, ३११,४२०, ३११,४२०, ३११,४२०, ३११,४२०, ३११,४२०, ३११,४२०, ३११,४२०, ३११,४२०, ३११,४२०, ३११,४२०, ३११,४२०, ३११,४२०, ३११,४२०, ३११,४२०, ३११,४२०, ३११,४२०, ३११,४२०, ३११,४२०, ३११,४२०, ३११,४२०, ३११,४२०, ३११,४२०, ३११,४२०, ३११,४२०, ३११,४२०, ३११,४२०, ३११,४२०, ३११,४२०, ३११,४२०, ३११,४२०, ३११,४२०, ३११,४२०, ३११,४२०, ३११,४२०, ३११,४२०, ३११,४२०, ३११,४२०, ३११,४२०, ३११,४२०, ३११,४२०, ३११,४२०, ३११,४२०, ३११,४२०, ३११,४२०, ३११,४२०, ३११,४२०, ३११,४२०, ३११,४२०, ३११,४२०, ३११,४२०, ३१११,४२०, ३११,४२०, ३११,४२०, ३११११११११११११११११११११११११११११११११११११                                                                                                               |                 |                             |                 |             |
| सार्वभीम                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                 |                             |                 |             |
| साहित्यप्रतिमास ४२०-१ सांवृत २७५,२७७,३६४,४१६,४३७, ५४२,५९२,५०२,१५६३,४६९,४७७, १४०,५४२,५६४; °त्व ५०३ सांसारिकस्कन्ध ४७७ सिद्धसाधन १२२,१३९,२६८,२८९, ३०१,३०५,४१६, ५२४ सिद्धसाध्यप्रतिवन्ध १०६ संवेदन १६२,४६२,४७५,४८१; °विरोध ६; ७ अभिनवेश २९९ सिद्ध २६५,४७५,४८१; °विरोध ६; ० अभिनवेश २९९ सिद्ध २६५,४७५,४८१; °विरोध ६; ० अभिनवेश २९९ सांग्रतमत १६४,४०३,४०५,४८१; °विरोध ६; ० अभिनवेश २९९ सांग्रतमत १६४,४६२,४७५,४८१; °विरोध ६; ० अभिनवेश २९९ सांग्रतमत १६४,४६२,४७५,४८१; °विरोध ६; ० अभिनवेश १९९ सांग्रतमत १६४,४६२,४७५,४८१; °विरोध ६; ० अभिनवेश १९९ सांग्रतमत १६४,४६२,४७५,४८१; °विरोध ६; ० अभिनवेश १९९ सांग्रतमत १६४,४६२,४७५,४८१; °विरोध ६; ० अध्र-५,२७९, २८१, ३११, ३२०, १६४२-३, १७०-५, २५५, ३११, ३२०, १६४२-३, १७०-५, २५५, ३११, ३२०, १६४२-३, १७०-५, २५५, ३११, ३२०, १६४२-३, १७०-५, १५५-६, १६७, १६४२-३, १७०-५, १५५-६, १६७, १६४२-३, १७०-५, १५५, १६७, १६४२-३, १७०-५, १५५, १६७, १६४२-३, १७०-५, १५५, १६७, १६४२-३, १७०-५, १५५, १६७, १६४२-३, १७०-५, १५५, १६७, १६४२-३, १७०-५, १५५, १६७, १६४२-३, १७०-५, १५५, १६७, १६४२-३, १७०-५, १५५, १६७, १६४२-३, १७०-५, १५५, १६४२-३, १७०-५, १६७, १६४२-३, १७०-५, १५५, १६४२-३, १७०-५, १५५, १६४२-३, १७०-५, १५५, १६४२-३, १७०-५, १५५, १६४२-३, १७०-५, १५५, १६४२-३, १७०-५, १६७, १६४२-३, १७०-५, १५५, १६४२-३, १७०-५, १५५, १६४२-३, १७०-५, १६७, १६४२-३, १७०-५, १५५, १६४२-३, १७०-५, १६७, १६४२-३, १७०-५, १६७, १६४२-३, १७०-५, १६७, १६४२-३, १७०-५, १६७, १६४२-३, १७०-५, १६७, १६४२-३, १७०-५, १६७, १६४२-३, १७०-५, १६४, १६४२-३, १७०-५, १६४, १६४२-३, १००-५, १६४, १६४२-३, १००-५, १६४, १६४२-३, १००-५, १६४, १६४२-३, १००-५, १६४, १६४२-३, १००-५, १६४, १६४२-३, १००-५, १६४, १६४२-३, १००-५, १६४, १६४२-३, १००-५, १६४, १६४२-३, १००-५, १६४, १६४२-३, १००-५, १६४, १६४२-३, १००-१, १६४, १६४२-३, १००-५, १६४, १६४२-३, १००-५, १६४, १६४२-३, १००-५, १६४, १६४२-३, १००-५, १६४, १६४२-३, १००-५, १६४, १६४२-३, १००-५, १६४, १६४२-३, १००-५, १६४, १६४२-३, १००-५, १६४, १६४२-३, १००-५, १६४, १६४२-३, १००-५, १६४, १६४२-३, १००-५, १६४, १६४२-३, १००-५, १६४, १६४२-४, १४४-१, १४४, १६४२-४, १४४-१, १४४, १६४२-४, १४४-१, १४४, १६४२-४, १४४-१, १४४, १६४२-४, १४४-१, १४४, १६४२-४, १४४-१, १४४, १४४२-४, १४४-१, १४४, १४४२-४, १४४-४, १४४, १४४२-४, १४४-४, १४४, १४४२-४, १४४-४, १४४-४, |                 |                             |                 |             |
| सांवृत २७५,२७७,३६४,४१६,४३७, ४८२,४९२,५०२-१०,५६४;°कायता ५४०,५४२,५६४; ९त्व ५०३ ५०२-३;°मात्र ३६८;°विलोप १९२; सांवारिकस्वन्ध ४७७ संवृत्ति ४,६,७,२२९, २८९, ४९१; २०१,३०५,४१६, ५२४ वितिवृत्ति ४०९ संवृत्ति १९२,४५,४६२,४७५,४८१; ०विरोध ६; १६२-३,१७०-५,२५५-६,२६७,४५५,४६२,४७५,४८१; ०विरोध ६; १६२-३,१७०-५,२५५-६,२६७,४११,३६५,३४०,६०८,१६६ १११,३२०,३००,३०५ संस्वं १९४; ०विरोध १६२; १७१,१७५ संस्वं १९४; ०विरोध १६२; १७१,१७५ संस्वं १९४; ०विरोध १६२; १७१,१७५ संस्वं १९४; ०विरोध १९५ संस्वं १९४; ०विरोध १९५ संस्वं १९४; ०विरोध १९५ संस्वं १९४; ०विरोध १९५ संस्वं १९४; ०विरोध १९५ संस्वं १९४,४८८; ०विरोध १९५ संस्वं १९६३,३४० संस्वं १९५,४२३,५५५ संस्वा १९५,४८८; ०विरोध १९५ संस्वं १९६३,३४० संस्वं १९५,४२३,५५५,५५५ संस्वं १९६३,३४० संस्वं १९६३,३४० संस्वं १९६३,३४० संस्वं १९६३,३४० संस्वं १९६३,३४० संस्वा १९५३,४३५ संस्वा १९५३,४३६ संस्वं १९६३,३४० संस्वं १९६३,३४० संस्वं १९६३,३४० संस्वा १९५३,४३६ संस्वा १९६३,३४० संस्वं १९६३,३४० संस्वा १९५३,४३६ संस्वा १९६३,४३६ संस्वा १९६३,४३६ संस्वं १९६३,४४० संस्वं १९६३,४४० संस्व १९६३,४४० संस्वं १९६३,४४० संस्व १९६३,४४० संस्व १९६३,४४० संस्व १९६३,४४० संस्व १९६३,४४० संस्व १९६३,४४० संस्व १९६३,४४० संस्व १९६३,४४० संस्व १९६३,४४० संस्व १९६३,४४० संस्व १९६३,४४० संस्व १९६३,४४० संस्व १९६३,४४० संस्व १९६३,४४० संस्व १९६३,४४० संस्व १९६३,४४० संस्व १९६३,४४० संस्व १९६३,४४० संस्व १९६३,४४० संस्व १९६३,४४० संस्व १९६३,४४० संस्व १९६३,४४० संस्व १९६३,४४० संस्व १९६३,४४० संस्व १९६३,४४० संस्व १९६३,४४० संस्व १९६३,४४० संस्व १९६३,४४० संस्व १९६३,४४० संस्व १९६३,४४० संस्व १९६३,४४० संस्व १९६३,४४० संस्व १९६३,४४० संस्व १९६३,४४० संस्व १९६४,४४० संस्व १९६४ संस्व १९६४ संस्व १९६४ संस्व १८४ संस्व १९६४ संस्व १८४ संस्व १८४ संस्व १८४ संस्व १८४ संस्व १८४ संस्व १८४ संस्व १८४ संस्व १८४ संस्  |                 |                             |                 |             |
| सांसारिकस्वन्ध ४७७ संवृत्ति ४,६७,२२८, ४९१; भाव ३६८; भाव ३६८; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२,४६०,४८१ संवृत्ति ४,६,७,२२९, २८९, ४९१; भाव १६२,१५,१२१ भाव १६०,२०५,४१६, ५२४ भाव १६०,२०५,४६६, ५७६ संविदन १९५,२१३ संविदन १९५,२१३ संविदन १९५,२१३ संविदन १९५,२१३ संविदन १९५,२१३ संविदन १९५,२१३ संविदन १९५,२१३ संविदन १९५,२१३,१५५६६, १८६,३१५,६२०, ४८१; भाव १६२,३१५,६२०, ५८१; भाव १६२,३१०,३००,३०० भाव १६६,३१०,३००,३०० भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भाव १६२; भा |                 |                             |                 |             |
| सांसारिकस्कन्ध ४७७ थ्यत्व ३७६; श्वस्य ४११; थ्यस्य ता ४८४ विह्य संवृत्ति ४,६,७,२२९, २८९, ४९१; विह्य ४,६,७,२२९, २८९, ४९१; विह्य १६८,३८७५,४१६, २७८, ४६२,३८७५,४८१; विह्य १६२-३,१७०-५,२५५-६,२६७,४४६,४७५,४८१; विह्य १६२-३,१७०-५,२५५-६,२६७,४४६,४६२,४७५,४८१; विह्य १६२-३,१७०-५,२५५-६,२६७,४८१,३४६,३४०,६०८५,४८१,३४६,३४०,३००,३०५ व्यक्त १९५,४८१,४८१,४८१,४८५,५०५,३०५, संस्कार १८५,३४०,३०५, संस्कार १८५,३४०,३४००,३०५, संस्कार १८५,३४००,३०५,४६२,४५५,४५५,५०५,४८१; विह्य ४६२,३४०० संस्कार १८५,३४००,३०५,४८१,४८१; विह्य ४६२,३४०० संस्कार १८५,३४००,३०५,४०५ संस्कार १६३,३४०० संस्कार १८५,३४००,३०५,४०५ संस्कार १६३,३४०० संस्कार १८५,४८८; विह्य संस्कार १८३,३४०० संस्था १८५,४८८; विह्य १८५,४८८; विह्य संस्था १८५,४८८; विह्य संस्था १८५,४८८; विह्य संस्था १८५,४८८; विह्य संस्था १८५,४८८; विह्य संस्था १८५,४८८; विह्य संस्था १८५,४८८; विह्य संस्था १८५,४८८; विह्य संस्था १८५,४८८; विह्य संस्था १८५,४८८; विह्य संस्था १८५,४८८; विह्य संस्था १८५,४८८; विह्य संस्था १८५,४८८; विह्य संस्था १८५,४८८; विह्य संस्था १८५,४८८; विह्य संस्था १८५,४८८; विह्य संस्था १८५,४८८; विह्य संस्था १८५,४८८; विह्य संस्था १८५,४८८; विह्य संस्था १८५,४८८; विह्य संस्था १८५,४८८; विह्य संस्था १८५,४८८; विह्य संस्था १८५,४८८; विह्य संस्था १८५,४८८; विह्य संस्था १८५,४८८; विह्य संस्था १८५,४८८; विह्य संस्था १८५,४८८; विह्य संस्था १८५,४८८; विह्य संस्था १८५,४८८; विह्य संस्था १८५,४८८; विह्य संस्था १८५,४८८; विह्य संस्था १८५,४८८; विह्य संस्था १८५,४८८; विह्य संस्था १८५,४८८; विह्य संस्था १८५,४८८; विह्य संस्था १८५,४८८; विह्य संस्था १८५,४८८; विह्य संस्था १८५,४८८; विह्य संस्था १८५,४८८; विह्य संस्था १८५,४८८; विह्य संस्था १८५,४८८; विह्य संस्था १८५,४८८; विह्य संस्था १८५,४८८; विह्य संस्था १८५,४८८; विह्य संस्था १८५,४८८; विह्य संस्था १८५,४८८; विह्य संस्था १८५,४८८; विह्य संस्था १८५,४८८; विह्य संस्था १८५,४८८; विह्य संस्था १८५,४८८; विह्य संस्था १८५,४८८; विह्य संस्था १८५,४८८; विह्य संस्था १८५,४८८; विह्य संस्था १८५,४८८; विह्य संस्था १८५,४८८; विह्य संस्था १८५,४८८; विह्य संस्था १८५,४८८; विह्य संस्था १८५,४८८; विह्य संस्था १८५,४८८; विह्य संस्था १८५,४८८; विह्य संस्था १८५,४८८; विह्य संस्था १८५,४८८; विह्य संस्था १८५,४८८; विह्य संस्था १८५,४८८; विह्य संस | सावृत           |                             |                 |             |
| सिद्धसाधन १२२,१३९,२६८,२८९, संवृत्ति ४,६,७,२२९, २८९, ४९१; ३०१,३०५,४१६, ५२४ वित्तवृत्ति ४०९ सिद्धसाध्यप्रतिवन्च १०६ संवेदन १९५,२४६, १८०, ५८५, ४२५,४६२,४७५,४८१; विरोध ६; ॰ अभिनिवेश २९९ सिद्ध २६५, १प्रतिवन्च ७७ स्वार २५०,३००,३०५ सौगतमत २६ संसां १९४; १प्रतिवार्षि १९५; १८०,३००,३०५ सौगतसमय ३६ संसां १९४; १प्रतिवार्षि १९५; १८०,३००,३०५ संकत्व २९५,३०५, संस्कार १६३,३४० संकत्व २८०,३००,३०५ संवलेश ३८७,३००,३०५ संवलेश ३८७,३००,३०५ संवलेश ३८७,३००,३०५ संवलेश १८०,३००,३०५ संवलेश १८५,३०५, संस्कार १६३,३४० संवलेश १८५,३००,३०५०५ संवलेश १८५,३००,३०५०५ संवलेश १८५,३००,३०५०५ संवलेश १८०,३००,३०५०५ संवलंग १८५८; १प्रतिवार्षि १९५१,४०६ संवलंग १८५८; १प्रतिवार्षि १९५१,४०६ संवलंग १८५८; १प्रतिवार्षि १९५१,४०६ संवलंग १८५,४८८; १प्रतिवार्षि १९५१,४२३,५०६ संवलंग १८५,४८८; १प्रतिवार्षि १९५१,४३६,५०६ संवलंग्रहण ३६८ स्थरसंख १३४,३३६ संभावनावौर्वल्य ३४० स्थरसंख १२४,३३६ संभावनावौर्वल्य ३४०,४०२,४१०,४२०,४६२,४९२,४९२,४९२,४२०,६२४,६२५ स्थरसंकारता ३२४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                 |                             |                 |             |
| सिद्धसाध्यप्रतिवन्ध १०६ संवेदन १९५,२१३<br>सिद्धसाच्यप्रतिवन्ध १०६ संवेदन १९५,२१३<br>सिद्धान्त १३०,२०४,२५६,२७५, संध्य १३,१५,३२,४७,६०,८५,<br>४२५,४६२,४७५,४८१; °विरोध ६; १६२-३,१७०-५,२५५-६,२६७,<br>°अभिनवेश २९९ २७३-५,२७९,२८१,३११,३२०,<br>सिद्धि २६५; °प्रतिवन्ध ७७ २४१,३४३,४५८,५०९-१०;<br>सूत्रधार २७०,३००,३०५ °पिशाच[ची] १६२;१७१,१७५<br>सौगतमत २६ संसां १९५; °अपेक्षा १९५<br>सौगतमत २६ संसां १९५; °अपेक्षा १९५<br>संकल्प २९५,३०५, संस्कार १६३,३४०<br>संकल्प २८५,३०५, संस्कार १६३,३४०<br>संकल्प २८५,३०,५०५<br>संकल्प २८५,३०,५०५<br>संकल्प १८५,४८८; °वेशना ४५५<br>४११,४३३,५५२,५५७,४०८<br>संवल्यप्रहण ३६८ स्थिरपक्ष १३४,४८८; °वेशना ४५५<br>संबुद्ध ४१० स्थिरसिद्धि २४,४६६,४३५<br>संभावनावौर्वल्य ३४२ स्थिरसम्बाव्स्य<br>संभोग ४९७; °काय ४०६,४३०, स्थिराकारता ३२४<br>५०५; °वार्म ५०६; °बुद्धता ४९५; स्थैर्यद्वषण २२६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                 |                             |                 |             |
| सिद्धसाच्यप्रतिबन्ध १०६ संवेदन १९५,२१३<br>सिद्धान्त १६०,२०४,२५६,२७९, संद्याय १३,१५,३२,४७,६०,८५,<br>४२५,४६२,४७५,४८१; °बिरोब ६; १६२-३, १७०-५, २५५-६, २६७,<br>°अभिनवेद्य २९९ २७३-५,२७९, २८१, ३११, ३२०,<br>सिद्धि २६५; °प्रतिबन्ध ७७ २४१, ३४३, ४५८, ५०९-१०;<br>सूत्रधार २७०,३००,३०५ पिद्याच[ची] १६२; १७१,१७५<br>सौगतसम्य ३६ संसार ३२४,४०३<br>संकल्प २९५,३०५, संस्कार १६३,३४०<br>संकल्प २९५,३०५, संस्कार १६३,३४०<br>संकल्प २९५,३०५, संस्वासामान्य २९४<br>१६३,३४०<br>संकल्प ३८७,३९०,३९५,४०५<br>संकल्प १८५,४८८; °वेद्याना ४५५<br>४११,४३३, ५५२, ५५७, १विशुद्धि २५<br>१६४,४८८; °वेद्याना ४५५<br>स्वन्ध्य ४१० स्विरसिद्धि २४,१३६,१३६<br>संभावनावौर्बल्य ३४० स्विरसिद्धि २४,१४६,४८८; भ्राप्ता ३२४,४६६<br>संभावनावौर्बल्य ३४० स्विरसिद्धि २४,१४६,४८८; भ्राप्ता ३२४,४६६<br>संभाव ४९७; भ्राप्त ४०६,४३०, स्वरस्वभावस्व २७,४६५,४८९; भ्राप्ता ३२४,४८६,४८९,४९२,४९२,४९२,४०२-३, स्वरस्वस्वस्व                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | सिद्धसाधन       |                             | सवृात्त         |             |
| सिद्धान्त १६०,२०४,२५६,२७९, संघय १३,१५,३२,४७,६०,८५,४२५,४६२,४७५,४८१; विरोध ६; १६२-३,१७०-५,२५५,६१,३११,३२०,४६६ १८६६ २६५; अतिबन्ध ७७ ३४१,३४३,४५८,५०९-१०; स्वात २७०,३००,३०५ व्यात्ता ३६६ संसार ३२४,४०३ संस्कार १६३,३४० संस्कार १६३,३४० संस्कार १६३,३४० संस्कार १६३,३४० संस्कार १६३,३४० संस्कार १८५,३९०,३९५,४०५ संस्कार १६३,३४० संस्कार १६३,३४० संस्कार १६३,३४० संस्कार १६३,३४० संस्कार १६३,३४० संस्कार १६३,३४० संस्कार १६३,३४० संस्कार १६३,३४० संस्कार १६३,३४० संस्कार १६३,३४० संस्कार १६३,३४० संस्कार १६३,३४० संस्कार १६३,३४० संस्कार १६३,३४० संस्कार १६३,३४० संस्कार १६३,३४० संस्कार १६३,३४० संस्कार १६३,३४० संस्कार १६३,३४० संस्कार १६३,३४० संस्कार १६३,३४० संस्कार १६३,३४० संस्कार १६३,३४० संस्कार १६३,३४० संस्कार १६३,३४० संस्कार १६३,३४० संस्कार १६३,३४० संस्कार १६३,३४० संस्कार १६३,३४० संस्कार १६३,३४० संस्कार १६३,३४० संस्कार १६३,३४० संस्कार १६३,३४० संस्वाताता ३८५,४८८; वेशवात ४५५ संस्वाताता १३४,१६९ संबुद्ध ४१० विवादीवंत्य ३४२ स्वियरस्काताता ३२४ संभोग ४९७; काय ४०६,४३०, ६४२,४६२,४६२,४६२,४६२,४६२,४६२,४६२,४६२,४६२,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                 |                             |                 |             |
| ४२५,४६२,४७५,४८१; °विरोब ६;                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | सिद्धसाध्यप्रति |                             |                 |             |
| ेळाभिनिवेश २९९ सिखि २६५; °श्रिविन्ष्य ७७ स्वार २७०,३००,३०५ सौगवमत २६ संसगं १९४; °अपेक्षा १९५ सौगवसमय ३६ संसार ३२४,४०३ संकल्प २९५,३०५, संस्कार १६३,३४० संकल्प २९५,३०५, संस्कार १६३,३४० संकल्प २८७,३९०,३९५,४०५ संकल्प ३८७,३९०,३९५,४०५ संकल्प ३८७,३९०,३९५,४०५ संकल्प १८५,४२३,५५२,५५६ संस्थानसामान्य २९४ स्वल्ध्य १८५,०००,४०८ संवल्ध्यहण ३६८ स्थिरपक्ष १३४,१३९ संबुद्ध ४१० स्थिरसिखि २४ संभावनावौर्वल्य ३४२ स्थिरसम्बारस्य २९७,४०५ संभावनावौर्वल्य ३४२ स्थिरसम्बार्व्य १४५,४८८; °काय ४०६,४३९,४३९,४४२,४४२,४४२,४४२,४४२,४४२,४४२,४४२,४४२,४४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                 |                             |                 |             |
| सिद्धि २६५; °प्रतिवस्त ७७ १४१, २४३, ४५८, ५०९-१०; सूत्रवार २७०,३००,३०५ 'पिशाच[ची] १६२; १७१,१७५ सौगतमत २६ संसार १९४; °अपेबा १९५ सौगतमय ३६ संसार ३२४,४०३ संकल्प २९५,३०५, संस्कार १६३,३४० संकल्प २९५,३०५, संस्कार १६३,३४० संकल्प १८५,३०५, अर्थ,४०५ संस्कार १८६३,३४० पञ्चक ४९१ संस्वानसामान्य २९४ संस्वानसामान्य २९४ संस्वानसामान्य १८५,४८८; °देशना ४५५ स्कन्ध ४५८,४८८; °देशना ४५५ स्कन्ध ४५८,४८८; °देशना ४५५ संस्वानसामान्य १३४,१३९ संबुद्ध ४१० स्थिरसिद्धि २४ संभोग ४९७; °काय ४०६,४३०, स्थारसम् १६४,४८९,४६२,४९२,४९२,५०२-३, ५०५; °वार्म ५०६; °बुद्धता ४९५; स्थारसम् १६८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 85,             |                             |                 |             |
| स्तेगतमत २६ संसर्ग १९४; °अपेक्षा १९५ सौगतमत २६ संसर्ग १९४; °अपेक्षा १९५ सौगतमय ३६ संसार ३२४,४०३ संकल्प २९५,३०५, संस्कार १६३,३४० संकल्प २९५,३०५, संस्कार १६३,३४० संक्लेक्ष ३८७,३९०,३९५,४०५ संस्थानसामान्य १९४ ४११,४३३,५५२,५५७; °विशुद्धि २९४ १६वन्यग्रहण ३६८ स्थिरपक्ष १३४,१३९ संबुद्ध ४१० स्थिरसिद्धि २४ संभावनादौर्बल्य ३४२ स्थिरसमावत्व १७४ संभावनादौर्बल्य ३४२ स्थिरसमावत्व १७४ संभाव ४९७; °काय ४०५,४३०, स्थिरसमावत्व १२४ संभाव ४९७; °काय ४०५,४३०, स्थिरसमावत्व १२४ संभावनादौर्बल्य ३४२,४९९,५०२-३, स्थिरसमावत्व १८८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                 |                             |                 |             |
| सौगतमत २६ संसर्ग १९५; ° अपेजा १९५ सौगतसमय ३६ संसार ३२४,४०३ संकल्प २९५,३०५, संस्कार १६३,३४० संकल्प २९५,३०५, संस्कार १६३,३४० संकल्प ३८७,३९०,३९५,४०५ संस्थानसामान्य २९४ ४११, ४३३, ५५२, ५५७; ° विज्ञुद्धि २९६; ° व्यवदान ३८७,४०८ संबन्धग्रहण ३६८ स्थिरपक्ष १३४,१३९ संबुद्ध ४१० स्थिरसिद्ध २४,१३९ संभावनादौर्वल्य ३४२ स्थिरसम्बाद्ध २४७ ४३५, ४८९, ७९२, ४९९, ५०२-३, स्थिराकारता ३२४ ५०५; ° व्यवं ५०६; ° व्यवता ४९५; स्थैर्यद्वण २२६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                 |                             |                 |             |
| सौगतसमय ३६ संसार ३२४,४०३ संकल्प २९५,३०५, संस्कार १६३,३४० संबलेश ३८७,३९०,३९५,४०५ संस्थानसामान्य २९४ ४११,४३३,५५२,५५७,°विशुद्धि स्कन्ध ४५८,४८८;°वेशना ४५५ १९६;°व्यवदान ३८७,४०८ स्थिरपक्ष १३४,१३९ संबुद्ध ४१० स्थिरसिद्धि २४,१३९ संभावनादौर्बल्य ३४२ स्थिरसम्बास्य २७ संभोग ४९७;°काय ४०६,४३०, स्थिरसम्बास्य २७ संभोग ४९७;°काय ४०६,४३०, स्थिरसम्बास्य २४७,४८९,४९२,४९२,४९२,६२०, स्थिरसम्बास्य २४७,४८९,४९२,४९२,४९२,६२०, स्थिरसम्बास्य २४७,४८५,४८७,४९२,४९२,४९२,६२०, स्थिरसम्बास्य २४६८,४८५,४८५,४८५,४९२,४९२,४९२,४९२,४९२,४९२,४९२,४९२,४९२,४९२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | सूत्रघार        | २७०,३००,३०५                 |                 |             |
| संकल्प २९५,३०५, संस्कार १६३,३४० संबल्धा ३८७,३९०,३९५,४०५ संस्थानसामान्य २९४ ४११,४३३,५५२,५५७,°विशुद्धि स्कन्ध ४५८,४८८;°वेशना ४५५ ३९६;°व्यवदान ३८७,४०८ स्थिरपक्ष १३४,१३९ संबुद्ध ४१० स्थिरसिद्धि २४ संभावनादौर्बल्य ३४२ स्थिरसम्बा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | सौगतमत          | 78                          |                 |             |
| संबलेश ३८७,३९०,३९५,४०५ संस्थानसामान्य २९४४ ४११,४३३,५५२,५५७; °विशृद्धि स्कन्ध ४५८,४८८; °देशना ४५५ १६२६; °व्यवदान ३८७,४०८ प्यञ्चक ४९१ स्थापक १३४,१३९ संबुद्ध ४१० स्थिरसिद्ध २४ स्थापका १३४,१३९ संशोग ४९७; °काय ४०९,४३०, स्थापकारता ३२४ १४५,४८९,४९२,४९९,५०२-३, स्थापकारता ३२४ ५०५; °वार्ष ५०६; °वुद्धता ४९५; स्थाप्तिम् ६८६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | सौगतसमय         | 38                          |                 | ३२४,४०३     |
| संबन्ध १८०, ४८८, १०विशुद्धि स्कन्ध ४५८, ४८८; १०विशा ४५५ १८६; १०विशुद्धि स्कन्ध ४५८, ४८८; १०विशुद्धि १८६६; १०विशुद्धि १८६८; १०विशुद्धि १८६८; १०विशुद्धि १८६८; १०विशुद्धि १८६८; १०विशुद्धि १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८; १८६८;  | संकल्प          | २९५,३०५,                    | संस्कार         |             |
| ३९६; °व्यवदान ३८७, ४०८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | संबलेश          | ३८७,३९०,३९५,४०५             | संस्थानसामा     | न्य २९४     |
| संबन्धग्रहण ३६८ स्थिरपक्ष १३४,१३९<br>संबुद्ध ४१० स्थिरसिद्धि २४<br>संभावनादौर्बल्य ३४२ स्थिरस्वभावत्व २७<br>संभोग ४९७; °काय ४०९, ४३०, स्थिराकारता ३२४<br>४३५, ४८९, ४९२, ४९९, ५०२-३, स्थिरात्मन् ६८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 88              | १, ४३३, ५५२, ५५७; °विशुद्धि | स्कन्ध          |             |
| संबुद्ध ४१० स्थिरसिद्धि २४ संभावनादौर्वल्य ३४२ स्थिरस्वभावत्व २७ संभोग ४९७; °काय ४०९, ४३०, स्थिराकारता ३२४ ४३५, ४८९, ४९२, ४९९, ५०२-३, स्थिरात्मन् ६८ ५०५; °बर्म ५०६; °बुद्धता ४९५; स्थैर्यद्वषण २२६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                 | ३९६; °व्यवदान ३८७,४०८       |                 |             |
| संभावनादीर्वल्य ३४२ स्थिरस्वभावत्व २७ संभोग ४९७; °काय ४०९, ४३०, स्थिराकारता ३२४ ४३५, ४८९, ४९२, ४९९, ५०२-३, स्थिरात्मन् ६८ ५०५; °ब्रॉस ५०६; °ब्रुद्धता ४९५; स्थैर्यदृषण २२६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | संबन्धग्रहण     |                             |                 | १३४,१३९     |
| संभोग ४९७; °काय ४०९, ४३०, स्थिराकारता ३२४<br>४३५, ४८९, ४९२, ४९९, ५०२-३, स्थिरात्मन् ६८<br>५०५; °बर्म ५०६; °बृह्यता ४९५; स्थैर्यदूषण २२६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | संबुद्ध         | 880                         |                 | 58          |
| ४३५, ४८९, ४९२, ४९९, ५०२-३, स्थिरात्मन् ६८<br>५०५; <sup>०</sup> बर्म ५०६; <sup>०</sup> बुढता ४९५; स्थैर्यद्वण <b>२</b> २६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | संभावनादौर्व    | ल्य ३४२                     | स्थिरस्वभावत    |             |
| ५०५; <sup>०</sup> धर्म ५०६; <sup>०</sup> बुद्धता ४९५; स्थैर्यदूषण <b>२२</b> ६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                 |                             |                 |             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                 |                             |                 | 23          |
| Omer Land Tour and The Tour                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 40              |                             |                 | 454         |
| अलाकता ५०१ स्वयावभवव ३२७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                 | °अलोकता ५०१                 | स्थैर्यविपर्यंय | ३२७         |

|                       | विशिष्ट                             | रशब्दसूची ६४१           |                                   |  |
|-----------------------|-------------------------------------|-------------------------|-----------------------------------|--|
| स्थैर्यपक्षस्थिति     | 146                                 | स्वरूपनिर्भास           | ११०,३९१-२,५६५,४३९                 |  |
| स्थैर्यसिद्धि         | १०७,१५९                             | स्वरूपनिर्भासी          | <b>३</b> ९२                       |  |
| स्पष्टास्पष्टप्रतिभास | २०९                                 | स्वरूपपरिच्छेद          | 368                               |  |
| स्फुटीभाव             | ३२५,३३५,३३७-८                       | स्वरूपपरावृत्ति         | २०२                               |  |
| स्मृति                | ७५; <sup>८</sup> प्रमोष २२१,४६८     | स्वरूपप्रतिभास          | ३३९                               |  |
| स्यादाद               | ४३०,४५२-३                           | स्वरूपविमर्श            | ११७                               |  |
| स्वकारणसमवाय          | 184                                 | स्वरूपसाक्षात्करण       | ३९१,५६३                           |  |
| स्वकारित्रविरोध       | ४६७                                 | स्वरूपसंवित्ति          | 815                               |  |
| स्वगोचर               | 948                                 | स्वरूपसंवेदन            | ४,४३७                             |  |
| स्वप्न                | 888                                 | स्वरूपहानि              | १३१-२,४४९                         |  |
| स्वप्रकाश -           | ३५८,३७९,५१९,५३२,                    | स्वरूपाभेद              | २०८                               |  |
| ५६१, °त               | ा ३५८; °स्वभाव ४७१;                 | स्वरूपासिद्ध            | २६७                               |  |
|                       | °स्वभावत्व ४२९                      | स्वरूपसिद्धि            | ८७,१०५,१५४                        |  |
| स्वप्रतिभास           | २२७,३८८                             | स्वर्ग                  | १७१,२७१                           |  |
| स्वबोधसिद्धि          | ४७८                                 | स्वलक्षण                | २७,२९,५३,१६१, १६६-                |  |
| स्वभाव ६              | २,३५-६,४०,४२,४६,४८,                 | ७,१६७,२०४,२०८,२१०-१,२१३ |                                   |  |
| १६८,१९१               | १, २३४, ५३२; <sup>°</sup> प्रतिबन्घ | 286-58                  | , २२३, २२५, २२९-३०,               |  |
| १६३; °व               | ाद १७४,२१६; °शून्यता                | २३२,२४                  | 8,337,035,985,                    |  |
| ३६७; °हा              | नि ४४४; °हेतु १, १७,                | ४३४,५४                  | ३, ५५३; <sup>०</sup> प्रतिभास २१० |  |
| ७२,७६,१               | ०२, १५५, २५०, २९९,                  | स्ववचनविरोध             | 58,98                             |  |
| ३४५,३८                | १,३८५,४१६; <sup>०</sup> अनुपलब्घ    | स्ववचनव्याहत            | 884                               |  |
| १०८,१८०               | -> १९०-१,१९३-४,१९८-                 | स्वविकल्प               | २०४; <sup>०</sup> आकार १९६        |  |
| ९; <sup>°</sup> ध     | नुपलम्भ १९४,१९९,४७८                 | स्वविज्ञान              | \$ \$ \$                          |  |
| स्वभासन               | ५६१                                 | स्ववित्                 | ४०६-७,४१२,४१७,४२१,                |  |
| स्वभेदविरह            | 533                                 | 488,48                  | ८, ५५९-६०,५७०, ५७३                |  |
| स्वमनीषिकासंप्रत्यय   | 188                                 | स्ववित्ति ४३५           | (,४४०,४६९,५१५,५१८,                |  |
| स्वयंगमोक्ति          | ५६१                                 | ५६१-                    | २,५६७; °मात्रसिद्धि ४१५           |  |
| स्वयंवेदन             | ₹७३                                 | स्वविदन्तर्गम           | ५७६                               |  |
| स्वरूपद्वयप्रतिभास    | २१७                                 | स्वविदेकलक्षणपरमा       | र्थ ४१६                           |  |
| 1000                  |                                     |                         |                                   |  |

| स्वविरुद्धोपलि   | 222                                                        |                       | 266                              |
|------------------|------------------------------------------------------------|-----------------------|----------------------------------|
|                  |                                                            | स्वाभाविकविकल्प       | २५५                              |
|                  | \$ \$ \$ \$ , \$ 0 \$ , \$ \$ ? , \$ \$ \$ , \$ \$ \$ \$ , |                       | १६१-३,१६७-८,१७०-१,               |
| ४६७              | ,४९४, ५१९, ५६१-२; °मात्र-                                  | १७३-४,१               | ७५-६, २१६, २१८, २४३              |
|                  | सिद्धि ३८५                                                 | स्वाभासकल्पन          | 888                              |
| स्वसत्तानन्तर्या | नेयम ३५७                                                   | स्वार्थसम्पत्तिलक्षण  | काय ४९७                          |
| स्वसत्तोपघान     | ३५७                                                        | स्वार्थविभासन         | ४६७                              |
| स्वसन्तान        | 198                                                        | स्वालम्बनप्रत्यय      | 336                              |
| स्वसाध्याविनाः   | भावित्व १०१                                                | हस्तकत्याग            | १२,१६,२८६                        |
| स्वसंवित्        | १०,४२१,४२९,५१६,                                            | हीनयान                | ४८६                              |
| स्वसंवित्ति      | ३७२,४०६,४४३,४६६                                            | हेतुत्रयविभाग         | 235                              |
|                  | ४६८,४७८,५५६; 'बाद ७९                                       | हेतुप्रत्ययव्यावृत्ति | . 880                            |
| स्वसंवेदन        | ९५,१६९,१९२,१९४,२२९,                                        | हेतुफल ४१७;           | °ग्रहण ४१५; °ता ४०१,             |
| 338              | , ३७३-४, ३८५, ४०५, ४१२,                                    | ४१६-७;                | °नियम ३३५; °निषेघ                |
| 880              | ५,४४१-४,४४९,४५३-४, ४६०-                                    | ४१८; °बो              | च ४१२, °भाव ३६, १७८,             |
| 2,8              | · ६६,४६८-७०,४७७-८,४८१-२,                                   | २४६, २                | ४८, ३१७, ४१२-३, ४१५,             |
| 86               | ९,४९२,४९४,५०१,५०६;५१९;                                     | 888,                  | भावसिद्धि २४३, ४००,              |
|                  | °प्रत्यक्ष ३७८                                             | ४१४; °ि               | स्थिति १६९, २८६, ३२०,            |
| स्वसंवेद्यता[त   | व] ३४१,४८६                                                 | ४१४-५,                | ४८१; <sup>°</sup> स्वभाववेदन ४१५ |
| स्वाकारा         | १६७,३९२,४३९, ४६८;                                          | हेतुवाद               | १२६; <sup>°</sup> उच्च्छेद १२५   |
|                  | °निषेघ ३९२; ° व्यपेक्षा ५६६;                               | हेतुसंवित्ति          | ६६                               |
|                  | °अर्पणसह ३२९                                               | हेतुस्वभावसंवित्ति    | <b> </b>                         |
| स्वात्मसंवित्ति  | ४०६                                                        | हेत्वन्तर             | 843                              |
| स्वानुपलब्धि     | १९७                                                        | हेत्वभाव              | \$ \$ 2 - \$                     |
| स्वाभाविकप्र     | तिबन्ध १६३                                                 | हेत्वसिद्धि           | ३५३                              |
| स्वाभाविकव       | ाद १६९, १७७                                                | हेत्वाभास             | १५,२४३,३३७                       |
|                  | हेयोपादेयसाघ्य                                             | 402                   |                                  |
|                  |                                                            |                       |                                  |

संशोधनं संयोजनं च

### [ अत्र शुद्धप्रयोगा एव प्रदर्शिताः । ते संदिलप्टस्थलेषु योजनीयाः ]

| ग्रन्थभ | ागे         |                              |       |      | त्यादि [पृ:२९३]                     |
|---------|-------------|------------------------------|-------|------|-------------------------------------|
| 20,     | १९,२१,२३-   | -शीर्षकेषु °च्यायेऽन्वयाचि°  | 385   | २६   | [दिग्तागस्य प्रमाणसमुच्चये]         |
| 80      | Ę           | तिलकचित्रक <sup>o</sup>      | 384   | १०   | व्यस्तो हेतोरनाश्रयः।               |
| 60      | Ę           | स्वरूपसाक्षात्क <sup>o</sup> |       |      | [ प्र. वा. ४.९१ ]                   |
| 69      | अन्तिमपं° र | त्न° निब° ८१,८८              | ३१६   | 9-90 | मध्ये [प्र. वा. १.१८]               |
| 98      | 4           | [द्र: इलो.वा.पृः २९९]        | 370   | 28   | तावृशदशाविशेषस्य                    |
| १०६     | 8           | व्याप्यव्यापकभावौ            | 349   | 88   | अलीकमन्यत्वेऽपीदं व्या <sup>०</sup> |
| ११३     | 3           | चेदित्युक्तम् । तत्र         | 3 6 3 | 85   | शक्त्यभावान्न                       |
| १३७     | 9 €         | ग्राह्याध्यवसेय°             | ३६४   | 28   | प्रकाशमानत्वमबाघ°                   |
| 888     | 6           | सोऽयं नयः                    | ३६५   | 9    | नासत्प्रकाशवपुषा                    |
| १६५     | १६          | °दर्शनमौत्तर°                |       | १५   | °नुरोघे न प्रासङ्गिकं               |
| १६९     | 25          | च स्थितिः ॥                  | ३७१   | 74   | नोलस्वभावभिदुर <sup>°</sup>         |
|         |             | [कार्यकारणभावसिद्धौ]         | 302   | 8    | न नीलस्य प्रकाशश्चेत्               |
| 828     | 2           | कवलियतुर्नेह                 |       |      | साहसं किमतः परम् ।                  |
| 888     | 8           | एकज्ञानासं°                  | ३८६   | 8    | चेतोनिराकृति°                       |
| 888     | 8           | प्राक्नप्रधा°                | 328   | 20   | [ नागार्जु नस्य ]                   |
| 200     | 28          | दृष्टाविवेति                 | 808   | 22   | प्रतिपातिना                         |
|         |             | [ प्रमाणविनिश्चये ]          | 808   | १२   | तथतारम्बने                          |
| २२६     | 88          | शालित्वादिस्थिते:            | 804   | 7    | विगमं याति                          |
| 256     | 4           | [द्रःसाकारसिद्धौ पृ:४४३]     | 836   | 50-5 |                                     |
| २३७     | पादटीका     | शतानन्दस्त्वित°              |       |      | [ त्रिंशिकायाम् ]                   |
| 240     | 28          | कार्यं°                      | 845   | 80,8 | ९ कुतो भिनत्त्वित [पृः४५६]          |
| २७४     | 7-8         | कदिचदेकव्यवहार <sup>०</sup>  | ४६३   | 2    | न साकृती चेतिस                      |
| 266     | १२          | खर्वादिभेदस्यैव              |       | 18   | न तत्त्वसंवृत्यनुगस्य               |
| २९६     | 9           | सर्वकार्यप्रकाराणां          | ४७१   | 88   | सा मुघा ॥                           |
| 308     | 68          | विपक्षबाघकवशादि-             |       |      | [ बो. अ. ९.२२-३ 🌡                   |

| 408 | 8  | विहाय।प्रति             | 404 | 28 | साप्याक्षिप्तैव                |
|-----|----|-------------------------|-----|----|--------------------------------|
| 408 | 9  | कल्पितो मतौ ।।          | 400 | 90 | तन्निभचित्तमात्रे।             |
|     |    | [प्र. पा. पि. २६]       |     |    | [महायानसूत्रालङ्कारे ६.७]      |
|     | 88 | निगद्यते ॥              | 488 | 8  | वदन्ति ।।                      |
|     |    | [ प्र. पा. पि. ४२ ]     |     |    | [समाधिराजसूत्रे ९.४२]          |
|     | 34 | निराकृतिः ॥             | 424 | 9  | युक्ता व्यावृत्ति <sup>०</sup> |
| 904 | ę  | [प्र. पा. पि. ३२]       | 434 | 20 | अणुभ्रमाणां                    |
| 404 | ę  | भातिर्यथामतः ॥          | 438 | 26 | तद्धेतुतोक्ता धर्माणां         |
|     |    | [प्र. पा. पि. ३८]       | 486 | 20 | निषिध्यये                      |
|     | 88 | बुद्धस्य देशना ।        | 448 | 20 | सर्वत्रावसितं प्रति            |
|     |    | [ प्र. पा. पि. २७-९ ]   | 444 | Ę  | कथ्यते ॥१४०॥                   |
|     | 20 | साच्या [प्र. पा. पि. १] |     |    | [ नागार्जुं नस्य ]             |
|     |    | इति                     | 446 | Ę  | बाधा स्पर्शादिना               |
|     |    |                         |     |    |                                |

